

GOVERNMENT OF INDIA  
DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY  
CENTRAL ARCHAEOLOGICAL  
LIBRARY

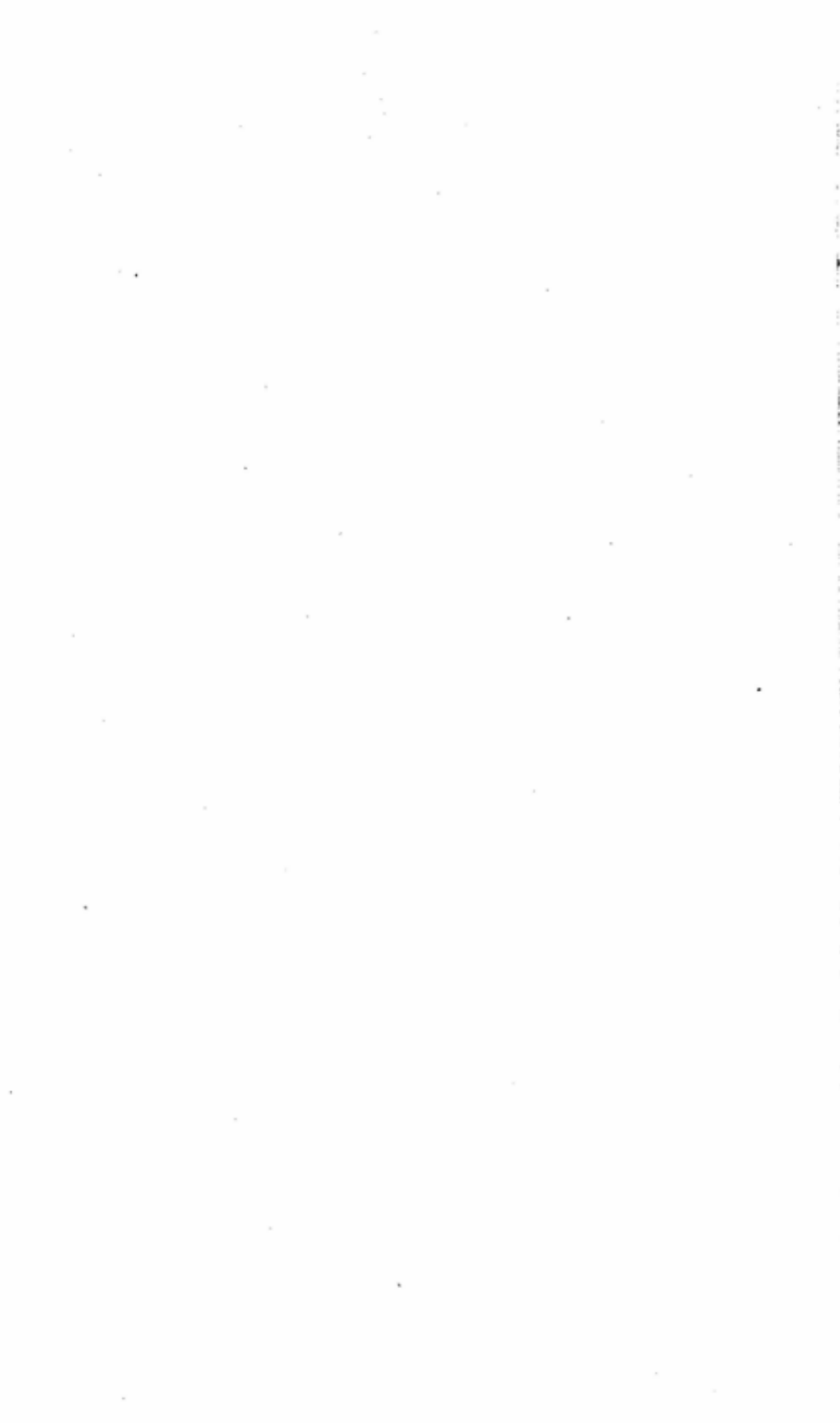
---

CLASS \_\_\_\_\_

CALL No. 891.43109 Rat

D.G.A. 79.





१६वीं शती के  
हिन्दी और बंगाली वैष्णव कवि

Satshain Sate ke Hindi  
aur Bengali Vaishnava Kavi.  
(Tulnatamaka adhyayan)

by

Ratnakumari.

Bharati Sahitya Mandir

Delhi

# १६वीं शती के हिन्दी और बंगाली वैष्णव कवि

( तुलनात्मक अध्ययन )

प्रयाग विश्वविद्यालय की डी० फिल० उपाधि के लिए  
स्वीकृत प्रबन्ध

लेखक

रत्नकुमारी, एम० ए०, डी० फिल०



भारती साहित्य मंदिर  
फट्टारा, दिल्ली

प्रकाशक  
भारती साहित्य मंदिर  
फल्लारा, दिल्ली ।

एस. चंद एण्ड कम्पनी  
फल्लारा—दिल्ली  
माई हीरा—जालन्धर  
लालबाग—लखनऊ  
मूल्य १०)

CENTRAL ARCHAEOLOGICAL  
LIBRARY, NEW DELHI.

Acc. No ... 29130 .....  
Date ... 21-2-61 .....  
Call No ... 891.43109, .....  
Rat

मुद्रक  
नेशनल प्रिंटिंग वर्क्स,  
दिल्ली ।

## परिचय

अपने देश के जितने भी बड़े सांस्कृतिक आंदोलन हुए हैं वे प्रायः देशव्यापी रहे हैं।

कुछ का प्रभाव तो भारत के बाहर पड़ोस के देशों पर भी पड़ा, उदाहरणार्थ बौद्ध सुधार आंदोलन का उल्लेख किया जा सकता है। १५वीं-१६वीं शताब्दी की वैष्णव भक्ति-भावना इस प्रकार के आंदोलनों में से मुख्य है। ११वीं-१२वीं शताब्दियों के आसपास दक्षिण भारत से प्रारंभ होकर धीरे-धीरे यह विचारधारा समस्त देश में व्याप्त हो गई।

भारतीय सांस्कृतिक आंदोलनों की एक अन्य विशेषता यह रही है कि यद्यपि उनके पीछे कुछ मौलिक व्यापक सिद्धांत रहते हैं किंतु भिन्न-भिन्न प्रदेशों में पहुंच कर उन में कुछ प्रादेशिक विशेषताएं भी विकसित हो जाती हैं। काल के अनुसार भी उनमें परिवर्तन होते रहते हैं। जैसे वैष्णव भक्ति के जो रूप बंगाल, ब्रज, गुजरात अथवा महाराष्ट्र में मिलते हैं, उनमें से प्रत्येक में कुछ प्रादेशिक छापें भी हैं यद्यपि सब में तात्त्विक समानता भी है।

वास्तव में देश के इन सांस्कृतिक आंदोलनों का पूर्ण चित्रण हमारे सामने तब तक नहीं उपस्थित किया जा सकता है जब तक प्रत्येक आंदोलन का ऐतिहासिक और तुलनात्मक विस्तृत अध्ययन न हो जावे। इसी विचार को ध्यान में रखते हुए प्रयाग विश्वविद्यालय के कुछ अनुसंधानप्रेमी विद्यार्थियों को अनेक विषय दिए गए थे। इस योजना में डा. जगदीश गुप्त गुजराती और ब्रजभाषा के कृष्णभक्ति साहित्य का सफल अध्ययन कर चुके हैं। डा. रत्नकुमारी ने १६ वीं शताब्दी के हिन्दी और बंगाली वैष्णव कवियों का यह तुलनात्मक अध्ययन प्रस्तुत किया है। कुछ अन्य अनुसंधानकर्ता विद्यार्थी वैष्णव आंदोलन के अन्य तुलनात्मक अध्ययनों में लगे हुए हैं।

डा. रत्नकुमारी ने अपने इस प्रबंध में बंगाली वैष्णव कवियों और पदकर्ताओं, उनकी रचनाओं तथा विचारधाराओं का हिन्दी के पाठकों को पहली बार विस्तृत परिचय दिया है तथा हिन्दी के कवियों के साथ तुलनात्मक अध्ययन करने के उपरान्त अनेक रोचक और महत्वपूर्ण निष्कर्ष निकाले हैं। यह तुलनात्मक अध्ययन आध्यात्मिक सिद्धांतों, साहित्यिक विशेषताओं, ऐतिहासिक उपादानों तथा भाषागत तत्त्वों से संबंध रखता है, अतः अत्यन्त व्यापक है।

मुझे अत्यन्त प्रसन्नता है कि डा. रत्नकुमारी का यह अनेक वर्षों का परिश्रम अब पुस्तक रूप में हिन्दी प्रेमियों के सन्मुख पहुंच रहा है। विश्वास है कि वे इससे पूर्ण लाभ उठावेंगे तथा इसका स्वागत करेंगे।

हिन्दी विभाग,  
विश्वविद्यालय, प्रयाग

धीरेन्द्र वर्मा  
१६-४-१९५६



## भूमिका

भक्ति की परम्परा इस देश में अति प्राचीन है। श्रीमद्भागवत ने कृष्ण-भक्ति को विशेष प्रोत्साहन दिया और उसी के समानांतर राम-भक्ति ने भी स्थान पाया। सोलहवीं शती से पूर्व ही यह भक्ति-आंदोलन देश-व्यापी बन चुका था। अन्य प्रवृत्तियों और आंदोलनों के समान इस भक्ति-आंदोलन ने भी भारत की प्रत्येक भाषा के साहित्य को अनुप्राणित किया। यदि किसी भी प्रवृत्ति को हमें ठीक से समझना है, तो उसके लिए नितांत आवश्यक है कि न केवल किसी एक भाषा के प्रादेशिक साहित्य में ही इसका अध्ययन किया जाय, लगभग उन्हीं परिस्थितियों में और उसी समय में रखे गए सभी साहित्यों का अनुशीलन किया जाय। इसी दृष्टिकोण से आचार्य डा. धीरेन्द्र वर्मा जी के परामर्श से प्रस्तुत प्रबंध की यह सामग्री संकलित की गई है। भारतवर्ष की विशेष राजनीतिक और सामाजिक परिस्थितियों में वैष्णव-भक्ति-आंदोलन ब्रज-भूमि में सोलहवीं शती में चरम सीमा तक पहुंचा। यहां यह बलभ, विठ्ठल और सूरदास के समान व्यक्तियों के द्वारा परिपुष्ट हुआ। लगभग ऐसी ही परिस्थितियों में गौड़ीय-वैष्णव-समाज में श्रीचैतन्य के समान अद्वितीय विभूति का आविर्भाव हुआ। यह विभूति न केवल भक्ति-मार्ग का प्रवर्तक ही बनी, वरन् स्वयं इष्टदेव बन गई। इष्टदेव चाहे कृष्ण हों, या राम, या चैतन्य, भक्ति से परिप्लावित व्यक्तियों ने इनके प्रति एक सी ही प्रशस्तियाँ, विनय, और लीला-पदावलियाँ रखीं। इस दृष्टि से सोलहवीं शती के विभिन्न प्रादेशिक भक्ति-साहित्यों के तुलनात्मक अध्ययन का प्रयत्न किया जा रहा है। डा. धीरेन्द्र वर्मा के परामर्श से अन्य छात्र लगभग इसी युग के अन्य वैष्णव साहित्यों का तुलनात्मक अध्ययन कर रहे हैं।

प्रस्तुत प्रबंध की इस सामग्री को लेखिका ने कलकर्ते की वरीय साहित्य परिपद्, एशियाटिक सोसाइटी आव बंगाल, एवं कलकत्ता विश्वविद्यालय के पुस्तकालयों और राष्ट्रीय (पुरानी इम्पीरियल) लाइब्रेरी से संकलन किया है। वहां के प्रसिद्ध गौड़ीय मठ एवं कीर्तन-साहित्य से संबंध रखने वाले प्रमुख व्यक्तियों के परामर्श से भी लाभ उठाया गया है, जिनमें श्रीमती अपर्णा देवी और डा. खगेन्द्र नाथ मित्र उल्लेखनीय हैं।

प्रस्तुत प्रबंध सात अध्यायों में विभक्त किया गया है:—

पहले अध्याय में सोलहवीं शती की वह पृष्ठभूमि प्रस्तुत की गई है जिससे अनुप्राणित होकर वैष्णव-साहित्य की रचना हुई। इस स्थान पर साहित्यिक, राजनीतिक, सामाजिक और धार्मिक तीनों प्रकार की पृष्ठभूमियों का परिचय सोलहवीं शती के प्रातः साहित्य के आधार पर ही देने की चेष्टा की गई है। हिन्दी और बंगाली ही नहीं, संस्कृत के पूर्ववर्ती साहित्य का भी उल्लेख कर दिया गया है, और उन ग्रन्थों की चर्चा कर दी गई है जिन्होंने आगे के वैष्णव साहित्य को प्रभावित किया था।

दूसरे अध्याय में सोलहवीं शती के कवियों और लेखकों का परिचय प्रस्तुत किया गया है। इसमें एक सौ आठ बंगाली और छिह्नतर हिन्दी के लेखकों एवं कवियों को लिया

गया है। इन समस्त कवियों की सम्पूर्ण जीवनी न तो प्राप्त ही है और न इसे देने का प्रयत्न ही किया गया है। प्राप्त परिचय में से आवश्यक अंश ही दिया गया है। इस परिचय का आधार मुख्यतया प्राचीन जीवनी साहित्य है जिनमें चैतन्यचरितामृत, चैतन्यभागवत, वैष्णव-वंदना, भक्तमाल, अष्टछाप, भक्ति-रत्नाकर एवं प्रेम-विलास प्रमुख हैं। इस परिचय में वे व्यक्ति तो ले ही लिए गए हैं जो कवि या लेखक के रूप में शीर्षस्थानीय हैं, साथ ही वे भी सम्मिलित कर लिए गए हैं जिनके नाम से कुछ पद-मात्र ही प्राप्त हैं।

तीसरे अध्याय में सोलहवीं शती में रचित साहित्य का परिचय प्रस्तुत किया गया है। इसमें समस्त साहित्य, जो मुख्यतया धार्मिक साहित्य है, सम्मिलित किया गया है। अध्ययन की सुविधा के लिए इस साहित्य को 'दर्शन और सिद्धान्त', 'काव्य', 'नाटक', 'पदावली', 'जीवनी', 'भाष्य-टीका-अनुवादादि', 'विविध', इन विभागों में विभाजित किया गया है। प्रत्येक विभाग की कुछ प्रमुख रचनाओं का सूक्ष्म परिचय देने की भी चेष्टा की गई है।

चौथे अध्याय में दोनों साहित्यों में प्राप्त आध्यात्मिक विचारों का तुलनात्मक अध्ययन प्रस्तुत किया गया है। सोलहवीं शती का प्रायः समस्त साहित्य धार्मिक है। दोनों ही साहित्यों को श्रीमद्भागवत से विशेष प्रेरणा मिली। हिन्दी साहित्य के भक्त कवियों ने अपने आध्यात्मिक विचारों का स्रोत वल्लभाचार्य के 'अणुभाष्य', 'तत्त्व-दीप-निवंध', 'घोड़ष ग्रन्थ', 'सुबोधिनी' आदि में पाया। बंगाली भक्त कवियों को अपने आध्यात्मिक विचारों की यह प्रेरणा रूप गोस्वामी के 'उज्ज्वल-नील-मणि', 'भक्ति-रसामृत-सिद्धु' आदि ग्रन्थों से, एवं जीव गोस्वामी के 'षट् संदर्भ' से मिली। हिन्दी के कवियों के आध्यात्मिक विचार उनके पदों में ओत-प्रोत पाए जाते हैं। उनकी किसी भी रचना में इन विचारों की शास्त्रीय पद्धति पर विवेचना नहीं की गई है।

'चैतन्यचरितामृत' में, जो प्रधानतया चैतन्य संबंधी महाकाव्य है, कम से कम गौण रूप में इन आध्यात्मिक विचारों की श्रृंखला का बहुत कुछ शास्त्रीय विवेचन पाया जाता है। इस ग्रन्थ के रचयिता ने अपने विचारों की पुष्टि में यत्र-तत्र श्रीमद्भागवत से भी इलोक उद्धृत किए हैं, जैसा कि साधारणतया अन्य महाकाव्यों में नहीं पाया जाता। आध्यात्मिक विचारों की भीमांसा करने की आवश्यकता कृष्णदास के चैतन्यचरितामृत में हिन्दी कवियों की अपेक्षा अधिक कदाचित् इसलिए पढ़ गई कि गौड़ीय वैष्णव समाज में चैतन्य को इष्टदेव माना गया है। भागवत के कृष्ण इष्टदेव के रूप में चले ही आ रहे थे। उन्हें अमान्य नहीं किया जा सकता था। दोनों का समन्वय करना ही एकमात्र रास्ता था। अतः चैतन्य की भगवत्ता सिद्ध करने के लिए तर्क आवश्यक थे और श्रृंखलापूर्ण विवेचना भी आवश्यक थी। एक नए इष्टदेव की स्थापना की जा रही थी अतः इसके लिए श्रुति प्रमाण आवश्यक थे। चैतन्य-चरितामृत में इसीलिए श्रुति प्रमाण अधिक हैं। हिन्दी कवियों के सामने ऐसी कोई समस्या नहीं थी। राम-कृष्ण इष्टदेव के रूप में प्रतिष्ठित थे ही। उनके परिचय की कोई आवश्यकता नहीं थी। अतः प्रसंगानुसार कुछ निर्देश कर देना काफी था। ये आध्यात्मिक विचार इष्टदेव, अवतार, जीव, माया, संसार, एवं भक्ति संबंधी हैं।

जीव के स्वरूप के संबंध में हिन्दी के कवि जहां शांकरिक अद्वैत अथवा रामानुज के

विशिष्टाद्वैत से अधिक प्रभावित हैं, वहां बंगाली कवि 'अचित्य भेदाभेद' सिद्धान्त में आस्था रखते प्रतीत होते हैं।

पांचवें अध्याय में पद साहित्य का अध्ययन प्रस्तुत किया गया है। यह पद साहित्य एक प्रकार से आध्यात्मिक विचारों (मुख्यतया भक्ति संबंधी) का प्रतिविम्ब है। पद साहित्य सोलहवीं शती की विशेषता रही है। न केवल हिन्दी भाषा में ही पद लिखे गए, बरन् बंगीय भाषा में भी यह युग अपने पदों के लिए विशेष महत्व का रहा है। गोविंददास, ज्ञानदास, रायशेखर, बलरामदास, इत्यादि के पद बंगला में, और सूर, तुलसी, परमानन्ददास, इत्यादि कवियों के पद हिन्दी में अत्यन्त सुन्दर हैं। गौड़ीय वैष्णव पदावली केवल 'स्वांतः सुखाय' की भावना अथवा भक्त्यावेश से ही प्रभावित नहीं है। वह वैष्णव भक्ति-रस-शास्त्र के सिद्धान्तों के अनुरूप शास्त्रीय पद्धति पर भी लिखी गई है। वहां की आराध्य ब्रज-स्थित किशोर-कृष्ण की गोप-मूर्ति है जो मधुर-लीलाकारी है, असुर-संहारक नहीं। अतः गौड़ीय वैष्णव-पदावली मुख्यतया राधाकृष्ण लीला संबंधी ही है, कृष्ण की असुर संहारक लीला प्रायः अवरणित ही है। शृंगार अधिक है, वात्सल्य अथवा दास्य भावना अपेक्षाकृत कम है। हिन्दी पदावली साहित्य में वात्सल्य और दास्य भावना अपेक्षाकृत अधिक मात्रा में दृष्टि-गोचर होती है।

छठे अध्याय में तत्कालीन जीवनी साहित्य का अध्ययन प्रस्तुत किया गया है। प्राप्त जीवनी साहित्य केवल ऐतिहासिकता की दृष्टि से रचा गया नहीं प्रतीत होता। उसमें अलौकिक घटनाओं का समावेश अच्छी मात्रा में है। परन्तु इतने पर भी ऐतिहासिक मूल्य में कमी नहीं आती। बंगाली साहित्य में जीवनी साहित्य अपेक्षाकृत अधिक है; इसमें कुछ व्यक्तियों (जैसे चैतन्यदेव और अद्वैत) के विशद परिचय, कुछ के अल्प परिचय और कुछ के नामोल्लेख मात्र मिलते हैं। कुछ प्रमुख घटनाओं और महत्वपूर्ण तिथियों के भी उल्लेख मिल जाते हैं।

सातवें अध्याय में इस साहित्य में प्रयुक्त तत्कालीन भाषाओं का अध्ययन अत्यन्त संक्षेप में प्रस्तुत किया गया है। हिन्दी वैष्णव साहित्य और गौड़ीय वैष्णव साहित्य की भाषाओं का पारस्परिक प्रभाव देखने की चेष्टा की गई है। बंगाली पदों में कुछ हिन्दी के पद प्राप्त हैं। कुछ पदों की भाषा मुख्यतया ब्रजभाषा मिथित है। गौड़ीय पदों में हिन्दी के शब्द भी मिलते हैं। इन शब्दों का हिन्दी पदों में प्रयोग भी साथ ही दे दिया गया है। ब्रजबुलि के व्याकरण तथा अवधी और ब्रजभाषा के व्याकरणों की संक्षिप्त तुलना की गई है। ब्रजबुलि के शब्दों और शब्द-रूपों का अवधी के शब्दों और शब्द-रूपों से कुछ अधिक साम्य दृष्टि-गोचर होता है।

यह प्रबंध प्रयाग विश्वविद्यालय के हिन्दी विभाग के अध्यक्ष डा. धीरेन्द्र वर्मा, एम. ए., डी. लिट. (पेरिस), के निरीक्षण में लिखा गया है। प्रत्येक स्थल पर उन्होंने जो परामर्श दिए हैं, उनके लिए लेखिका अत्यन्त अनुगृहीत है। अन्य छात्रों की भाँति इस लेखिका को भी उनसे अन्वेषण कार्यों में वरावर मूल्यवान प्रेरणायें मिलती रही हैं।

बैली एवेन्यू, प्रयाग

—रत्नकुमारी



## संक्षेप और संकेत

| अ.           | अध्याय                                            |
|--------------|---------------------------------------------------|
| अष्ट.        | अष्टछाप                                           |
| अष्ट. व. स.  | अष्टछाप और वल्लभ संप्रदाय                         |
| कर्णा.       | कर्णनिन्द                                         |
| क. व.        | कवितावली                                          |
| की. र.       | कीर्तन रत्नाकर                                    |
| की. सं.      | कीर्तन संग्रह                                     |
| कृ. प. सि.   | कृष्णपदा मृतसिधु                                  |
| क्ष. गी. चि. | क्षणदगीतचिन्तामणि                                 |
| गो. तुलसी.   | गोस्वामी तुलसीदास (ले० इया मसुन्दर दास)           |
| गी. प. त.    | गीरपदतरंगिणी                                      |
| गी. वै. सा.  | गौड़ीय वैष्णव साहित्य                             |
| गी. व.       | गीतावली                                           |
| चै. च.       | चैतन्यचरितामृत                                    |
| चै. भा.      | चैतन्यभागवत                                       |
| चै. मं.      | चैतन्य-मंगल                                       |
| त. सं.       | तत्त्व-संदर्भ                                     |
| तुलसी.       | तुलसीदास (ले० माता प्रसाद गुप्त)                  |
| तुलसी. कवि.  | तुलसीदास और उनकी कविता (ले० राम<br>नरेश त्रिपाठी) |
| तु. ग्रंथ.   | तुलसी ग्रंथावली                                   |
| दोहा.        | दोहावली                                           |
| न. वि.       | नरोत्तमविलास                                      |
| प. क. त.     | पदकल्पतरु                                         |
| परि.         | परिष्ठेद                                          |
| प. स.        | पदामृतसमुद्र                                      |
| प्रे. वि.    | प्रेमविलास                                        |
| पृ.          | पृष्ठ                                             |
| वां. सा. इ.  | वांगला साहित्यर इतिहास                            |
| बृ. भा.      | बृहद् भागवतामृत                                   |
| भ. वं.       | भवतमाल बंगला                                      |
| भ. हिन्दी    | भवतमाल हिन्दी                                     |

|                |                                                                                                                                 |
|----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| भ. र.          | भक्ति-रत्नाकर                                                                                                                   |
| भ. र. सि.      | भक्तिरसामृतसिन्धु                                                                                                               |
| भि. वं. वि.    | मिश्रबन्धु विनोद                                                                                                                |
| मु. च.         | मुक्ताचरित                                                                                                                      |
| रा. च. मा.     | रामचरितमानस [बा. बालकांड, अ. अयोध्या-<br>कांड, अर. अरथ कांड, उ. उत्तर कांड, लं.<br>लंकाकांड, सु. सुन्दरकांड, कि. किञ्जिकधाकांड] |
| रा. क. हु.     | रागकल्पद्रुम                                                                                                                    |
| ल. मा.         | ललित माधव                                                                                                                       |
| व. घ.          | वसंत, घमार (कीर्तन संग्रह)                                                                                                      |
| वं. सा. प.     | वंगीय साहित्य परिषद्                                                                                                            |
| वं. सा. प. प.  | वंगीय साहित्य परिषद् पत्रिका                                                                                                    |
| वि.            | विलास                                                                                                                           |
| वि. प.         | विनय पत्रिका (तुलसी)                                                                                                            |
| वै. तो.        | वैष्णव तोषिणी                                                                                                                   |
| वै. द.         | वैष्णवाचार-दर्पण                                                                                                                |
| वै. व.         | वैष्णववंदना                                                                                                                     |
| शा. नि.        | शाखानिर्णय                                                                                                                      |
| सू. सा.        | सूरसागर                                                                                                                         |
| ह. भ. वि.      | हरिभक्ति-विलास                                                                                                                  |
| हि. सा. आ. इ.  | हिन्दी साहित्य का आलोचनात्मक इतिहास                                                                                             |
| हि. ब्र. बु.   | हिस्ट्री आव् ब्रजबुलि लिटेरेचर                                                                                                  |
| B. R. (बी.आर.) | Bengali Ramayana.                                                                                                               |
| Brajbuli       | History of Brajbuli Literature.                                                                                                 |
| B. L. L.       | Bengali Language and Literature.                                                                                                |
| O. R. C.       | Obscure Religious Cults as Back-ground of<br>Bengali Literature                                                                 |
| V. F. M.       | Vaishnava Faith and Movement in<br>Bengal.                                                                                      |

## विषय सूची

१. परिचय—डा० धीरेन्द्र वर्मा लिखित
२. भूमिका
३. विषय सूची
४. संक्षेप और संकेत

| प्रथम अध्याय                                                                                            | पृष्ठभूमि      | १-२९   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|--------|
| १. साहित्यिक पृष्ठभूमि ३                                                                                |                |        |
| (क) हिन्दी का पूर्ववर्ती साहित्य ४—संत साहित्य ४, सूफी साहित्य ४, भक्ति साहित्य ४ ।                     |                |        |
| (ख) बंगाली का पूर्ववर्ती साहित्य ४—गीत ४, मंगल साहित्य ५, मसनवी ८, अन्य भक्तिकाव्य ८ ।                  |                |        |
| (ग) संस्कृत का पूर्ववर्ती साहित्य ९—पुराण साहित्य १०, भक्ति दर्शन साहित्य ११, लीला एवं गीत साहित्य १४ । |                |        |
| उद्धरण ग्रंथ १५ ।                                                                                       |                |        |
| २. राजनीतिक एवं सामाजिक पृष्ठभूमि १८                                                                    |                |        |
| ३. धार्मिक पृष्ठभूमि २१ ।                                                                               |                |        |
| द्वितीय अध्याय                                                                                          | कवि और फदकर्ता | ३१-१२० |
| (१) नामावली—चैतन्यचरितामृत की नामावली                                                                   |                | ३१     |
| चैतन्य-भागवत की नामावली                                                                                 |                | ३२     |
| बैष्णव-वंदना की नामावली                                                                                 |                | ३३     |
| दीनेशचन्द्र सेन की नामावली                                                                              |                | ३३     |
| जगद्वंधु भद्र की नामावली                                                                                |                | ३४     |
| सतीशचन्द्र राय की नामावली                                                                               |                | ३५     |
| सुकुमार सेन की नामावली                                                                                  |                | ३६     |
| हिन्दी भक्तमाल की नामावली                                                                               |                | ३७     |
| बंगला भक्तमाल की नामावली                                                                                |                | ३८     |
| (२) समयनिर्धारण के आधारभूत सिद्धान्त ३८                                                                 |                |        |
| (३) कवि परिचय, बंगला विभाग ४१, हिन्दी विभाग ४७                                                          |                |        |
| तृतीय अध्याय सोलहवीं शती के बैष्णव साहित्य की अनुक्रमणिका                                               | १२२-१६०        |        |
| दर्शन और सिद्धान्त ग्रंथ १२३, बंगला विभाग १२६, हिन्दी विभाग १३० ।                                       |                |        |
| रस ग्रंथ, बंगला विभाग १३१, हिन्दी विभाग १३२ ।                                                           |                |        |

काव्य १३२, बंगला विभाग १३४, हिन्दी विभाग १३६।  
महाकाव्य १३७, बंगला विभाग १३७, हिन्दी विभाग १३७।  
नाटक १३८, बंगला विभाग १३८, हिन्दी विभाग १३९।  
पदावली १३९, बंगला विभाग १४०, हिन्दी विभाग १४०।  
पदावली संग्रह ग्रन्थ १४२।  
जीवनी १४३, बंगाली विभाग १४४, हिन्दी विभाग १५०।  
भाष्य, टीका, और अनुवाद १५१, बंगाली विभाग १५२, हिन्दी विभाग १५४।  
विविध १५४, बंगला विभाग १५७, हिन्दी विभाग १५९।

### चतुर्थ अध्याय—तुलनात्मक अध्ययन ( १ ) आध्यात्मिक विचार १६२—२८१

१. तर्क, शब्दा, और शब्द प्रमाण १६२।
  २. इष्टदेव १७०
  ३. इष्टदेव —चैतन्य और वल्लभ १७२,  
चैतन्य परतत्व हैं १७३,  
चैतन्य विष्णु हैं १७४,  
चैतन्य ने सब ही अवतार लिए १७४,  
चैतन्य कृष्ण हैं १७५, वल्लभ पूर्ण क्रह्य हैं १७७,  
वल्लभ विष्णु हैं १७८,  
वल्लभ कृष्ण हैं १७८,
  ४. चैतन्य और वल्लभ के अवतारों के कारण १८०।
  ५. इष्टदेव—कृष्ण और राम १८८।  
कृष्ण १८८, इष्टदेव परब्रह्म हैं १९७, इष्टदेव अद्वैत या अद्वय हैं १९८, इष्टदेव सगुण हैं या निर्गुण २००, इष्टदेव नारायण हैं २०४, इष्टदेव विष्णु हैं २०५, इष्टदेव अवतारी हैं या अवतार २०७, इष्टदेव का स्वरूप २१४, इष्टदेव की सहचरी २१८।
  ६. जीव २२४।
  ७. माया २३३, माया इष्टदेव की है २३३, माया क्या है २३४, माया के कार्य २३५।
  ८. भक्ति भावना २३९, भक्ति क्या है २४०, भक्ति की महिमा २४३, भक्ति का स्वरूप २४९, भक्ति की प्राप्ति २५२, भक्ति के प्रकार २५२।
  ९. भक्ति रस २६२ : कृष्ण भक्ति रस का स्थायी भाव २६४, विभाव २६५, विभाव के आलंबन—कृष्ण २६५, गोपी २७२, भाव २७४,
  १०. रूप गोस्वामी की भक्ति भावना २७६, भक्ति रस २७९.
- पंचम अध्याय—तुलनात्मक अध्ययन ( २ ) पदावली : विनय, वंदनायें और लीलागान २८३-४२५**
१. वर्ण विषय २८३, वर्ण विषय की भिन्नता २८३।
  २. विनय (कृष्ण-राम संबंधी) २८९, नाम स्मरण २८९, दीनता वर्णन २९२,

इष्टदेव की महत्ता २९५, पश्चात्ताप ३०९, भय प्रदर्शन ३१४, उद्धार की प्रार्थना ३१७, बद्ना ३२०, आश्वासन ३२३, मनोराज्य ३२५.

३. विनय (चैतन्य-वल्लभ-विठ्ठल संबंधी) ३३१, बद्ना ३३१, चैतन्य एवं वल्लभ की महत्ता ३३४, रूप और सौंदर्य ३४२, दीनता प्रदर्शन और पश्चात्ताप ३४५, उद्धार की प्रार्थना ३४६, आश्वासन तथा अनन्याश्रयता ३४९, मनोराज्य ३५०.

४. गुरु बद्ना ३५३.

५. लीला गान ३६२, जन्म लीला (राम-कृष्ण संबंधी) ३६२, जन्म लीला (चैतन्य-विठ्ठल-वल्लभ संबंधी) ३६५, बाल लीला ३६६, गोवर्हन लीला ३८३,

६. राधा-कृष्ण लीला ३८७, रस मीमांसा ३८७, नायिका ३८९, पूर्वराग ३९०, संक्षिप्त संभोग ३९३, मान ३९४, संकीर्ण संभोग ३९६, संपन्न संभोग ४०१, प्रवास ४०७, समृद्धि मान संभोग ४१०, प्रेम वैचित्र्य ४२०.

**षष्ठ अध्याय—तुलनात्मक अध्ययन (३)**—चरित साहित्य में ऐतिहासिक उपादान ४२७-४४६

जन्म-तिथि और मृत्यु-तिथि संबंधी सामग्री ४२९, जन्म स्थान या निवास स्थान का उल्लेख ४३०, भक्तों, पार्षदों, शिष्यों एवं लेखकों के नामोल्लेख ४३० विशेष परिचय ४३१, तत्कालीन प्रमुख व्यक्तियों के परस्पर मिलन का उल्लेख ४३२, कुछ घटनाओं के उल्लेख ४३४, रचनाओं के नाम ४४१, आत्मीयों एवं गुरुओं के उल्लेख ४४३, भ्रमण एवं तीर्थयात्रा ४४४.

**सप्तम अध्याय—तुलनात्मक अध्ययन (४)**—भाषा ४४८-४८०

प्रयुक्त भाषायें ४४८, पारस्परिक प्रभाव ४४८.

१. गौड़ीय वैष्णव पदावली में हिन्दी शब्द ४४८.

२. गौड़ीय वैष्णव पदावली में हिन्दी-वाक्य-विन्यास ४५७.

३. बंगाली पद संग्रहों में हिन्दी मिश्रित पद ४५९.

४. मिश्रित भाषा ब्रजबुलि ४६७, वचन ४६८, कारक ४६८, सर्वनाम ४७०, क्रिया ४७५.

परिशिष्ट, छंद ४८१.

सहायक ग्रन्थों की सूची ४८३



प्रथम अध्याय  
पृष्ठभूमि



प्रस्तुत ग्रन्थ का उद्देश्य सोलहवीं शती के बंगाली और हिन्दी वैष्णव साहित्य की तुलनात्मक समीक्षा करना है। यों तो साधारणतया भारतवर्ष के भिन्न-भिन्न भागों में विभिन्न भाषाओं के साहित्यिकों ने प्रत्येक शती में अलग अलग साहित्य की सृष्टि की, पर इस देश की एकता इस प्रकार की रही है कि किसी भी प्रदेश के साहित्य का अध्ययन परिच्छिन्न रूप से नहीं किया जा सकता। प्रत्येक शती में एक स्पष्ट वातावरण था जिसका प्रभाव लगभग समानतया इस देश की समस्त भाषाओं के साहित्य पर पड़ा। इसी राजनीतिक, सामाजिक, साहित्यिक और धार्मिक वातावरण की पृष्ठभूमि में सोलहवीं शती के वैष्णव साहित्य की रचना हुई। उस काल की राजनीतिक, सामाजिक और धार्मिक परिस्थितियों का चित्रण परोक्ष और प्रत्यक्ष दोनों ही रूपों में प्राप्त-वैष्णव साहित्य में मिलता है। यद्यपि यह विवरण विशद नहीं है, तथापि जितना भी है वह उस समय की स्थिति का परिचय देने के लिए पर्याप्त है।

## १. साहित्यिक पृष्ठभूमि

सोलहवीं शती का समस्त वैष्णव साहित्य भक्तिप्रधान है। धर्मसंस्था-पक्षों ने धर्म के सिद्धान्त इत्यादि का विवेचन करते हुए सिद्धान्त-ग्रन्थ रचे थे जिनमें ब्रजप्रांत के बलभाचार्य और गौड़ीय वैष्णव समाज के ब्रजस्थित रूप सनातन, और जीव गोसाई प्रमुख हैं। शेष वैष्णव कवियों ने कृष्ण-राधा लीला, रामचरित और गुरु वंदना एवं भक्तवंदना पर रचनाएं कीं। यह कहना उचित नहीं है कि सोलहवीं शती का यह भक्ति-साहित्य केवल उसी काल की स्वतंत्र विशेष रचनाएं हैं। भक्ति संबंधी कुछ-न-कुछ रचनाएं सोलहवीं शती से पहले भी पाई जाती हैं। इष्टदेव निर्गुण ईश्वर भी रहे और अवतारी ईश्वर भी रहे। इस प्रकार का भक्ति-साहित्य संस्कृत और भाषा दोनों में पाया जाता है।

विषय जिस प्रकार तत्कालीन शती की ही उपज नहीं है उसी प्रकार काव्यों की रचना-शैलियां भी अपनी उपज नहीं हैं। पहले से ही पदों की शैली में और लम्बे आख्यानक काव्यों की दोहा-चौपाई की शैली में रचनाएं होती चली आई हैं। सहजिया सिद्ध, संत कवि और विद्यापति ने पदों में रचनाएं की थीं। जायसी ने दोहे-चौपाई में 'पद्मावत' रचा था। इसमें सन्देह नहीं कि सोलहवीं शती के रचनाकारों ने इन शैलियों को अत्यन्त परिष्कृत साहित्यिक रूप दिया। वैष्णव काव्य की पद्य शैली पीछे से चली आई हुई पद्य शैली से अधिक परिष्कृत, तथा कला-एवं संगीतपूर्ण है। तुलसीदास की रचना 'रामचरितमानस' की रचना शैली में जो परिष्कृता और कलात्मकता है, वह सूफी कवियों की दोहा चौपाई शैली से कहीं अधिक परिमार्जित है। यहां पर सोलहवीं शती से पहले के साहित्य और रचनाओं का संक्षिप्त परिचय दिया जा रहा है।

## (क) हिन्दी का पूर्ववर्ती साहित्य

गोस्वामी तुलसीदास अपनी रचना दोहावली में कहते हैं—

साखी, सबदी, दोहरा, कहि, किहनी, उपखान ।

भगति निरूपहि भगत कलि, निर्दहि वेद पुरान ॥

अर्थात् कलियुग में भक्त लोग साखी, शब्द, दोहे और कहानी और उपाख्यान कह कर भक्ति का निरूपण करते हैं। इस दोहे में बड़े स्पष्ट रूप से तुलसीदास ने उस साहित्य का निर्देश किया है जो वैष्णव भक्ति प्रधान साहित्य तो नहीं था परन्तु अन्य रूप से भक्ति का निरूपण अवश्य करता था। यद्यपि उस भक्ति का निरूपण करने वाले साहित्य की ओर उपेक्षा भाव इस दोहे में निहित है तब भी उन साहित्यकारों को 'भगत' का नाम दे दे ही देते हैं।

ऊपर दिए गए दोहे के अनुसार दो प्रकार का भक्ति-साहित्य तत्कालीन कवियों के सम्मुख था। एक तो 'साखी सबदी दोहरा' वाला संत-साहित्य और दूसरा 'किहनी उपखान' सम्बन्धी सूफी-साहित्य ।

१. संत साहित्य—संत साहित्य प्रधानतया मुक्तक साहित्य ही है। इसकी परम्परा गुरु गोरखनाथ से चलकर गुरु नानक तक आती है। इस परम्परा के मुख्य कवि गोरखनाथ और रामानन्द के शिष्य हैं। महाराष्ट्र के दो कवि त्रिलोचन और नामदेव भी इसी परम्परा में आते हैं। स्वामी रामानन्द के शिष्यों में से प्रमुख पीपा, सेवा, धना, रैदास और कवीर हैं जो वैष्णवों से पहले के कवि हैं। सन्तों के काव्य में भक्ति और साधना की परम अभिव्यक्ति तो है पर काव्य-कला उच्च कोटि की नहीं है। सन्त काव्य के प्रमुख विषय वैराग्य, संसार की असारता, गुरुभक्ति, नाम महिमा, सदाचार, प्रेम, विरह, मन को चेतावनी इत्यादि हैं।

२. सूफी साहित्य—सोलहवीं शती से पहले सूफी साहित्य की परम्परा में रचे गए दो आख्यानक काव्यों का उल्लेख मिलता है। एक तो दामो कवि की रची हुई 'लक्ष्मण-सेन पद्मावती' नामक प्रेम कहानी और दूसरी मुल्ला दाऊद की कृति 'नूरक चन्दा की कहानी'। इन प्रेम गाथाओं की भाषा अवधी है। जायसी का पद्मावत इसके बाद की रचना है।

३. भक्ति साहित्य—मिश्रवन्धु-विनोद में<sup>१</sup> रायबरेली निवासी एक लालचदास हलवाई का और उसकी दोहा-चौपाई में रची भागवत का उल्लेख है। यह भागवत भाषा में है; संस्कृत में नहीं। कृष्ण-लीला सम्बन्धी मैथिल कवि विद्यापति की सुन्दर पदावली भी सोलहवीं शती से पहले की रचना है। विद्यापति का उल्लेख चैतन्य-चरितामृत में है।<sup>२</sup>

## (ख) बंगाली का पूर्ववर्ती साहित्य

१. गीत—सोलहवीं शती से पहले का बंगाली साहित्य जो भक्तिपरक है मुख्यतया महाभारत, रामायण और कुछ लौकिक नये देवता संबंधी है। चैतन्य-चरितामृत

१. मि. बं. वि., भाग १, पृ० २८९

२. चंडीदास विद्यापति, रायेर नाटक गीति ।

स्वरूप रामानन्द सने, महाप्रभु रात्रि दिने, गाये शुने परम आनन्दे ।

और चैतन्य-भागवत में जिन स्थलों पर तत्कालीन धार्मिक परिस्थिति का कुछ विवरण दिया है, वहीं पर कुछ उल्लेख उस समय के प्राप्त साहित्य का मिलता है। वृन्दावनदास चैतन्य देव के जन्म से पहले की धार्मिक दशा का वर्णन करते हुए कहते हैं :—

धर्म कर्म लोक सबे एइ मात्र जाने। मंगल चंडीर गीत करे जागरणे॥

(चौ. भा., आदि खंड, अ. २, पृ. १५)

एक अन्य स्थान पर वे कहते हैं :—

योगीपाल, भोगीपाल, महीपालेर गीत ।

इहा शुनिवारे सर्वलोक आनंदित ।

वृन्दावनदास ने ठाकुर हरिदास के आख्यान में एक संपूजक ( डंका ) का उल्लेख किया है। वह डंका उच्च स्वर में कालीय दमन के गीत गा रहा था, उसे सुन कर वे मूर्छित हो गए। वह उद्धरण निम्न है :—

कालि वहे करिलेन जे नाट्य ईश्वरे ।

सेइ गीत गायेन कारुण्य उच्चैः स्वरे ॥

(चौ. भा., आदि खंड, अ. १४, पृ. ९१)

जयानन्द ने अपने 'चैतन्य-मंगल' काव्य में जगाई-मधाई के म्लेच्छाचार का वर्णन करते हुए कहा है कि वे 'मसनवी' काव्य पढ़ते थे। इस प्रकार इन कवियों के काव्यों से उस समय के प्राप्त साहित्य का परोक्ष रूप से कुछ आभास मिल जाता है। इनके अनुसार 'मंगल-चंडी गीत', योगीपाल इत्यादि के गीत, कृष्ण-लीला सम्बन्धी गीत और मसनवी साहित्य की विद्यमानता ज्ञात होती है।

'मंगल-चंडी गीत' सम्बन्धित मंगल-साहित्य तो अच्छी संख्या में उपलब्ध है। उसका विवरण आगे दिया जा रहा है। 'योगीपाल, भोगीपाल, महीपालेर गीत' क्या थे, इसका पता नहीं चलता। सुकुमार सेन का विचार है कि कदाचित् यह साहित्यपाल राजाओं की प्रशस्ति में लिखा गया था<sup>१</sup> क्योंकि पाल राजाओं में कुछ राजा वडे धर्मत्मा और न्यायनिष्ठ हुए थे।

२. मंगल साहित्य—मंगल काव्य वे काव्य हैं जिनमें केवल देवता का माहात्म्य वर्णित रहता है। यह मंगल काव्य श्रीकृष्ण संबंधी और मनसा और चंडी संबंधी हैं। 'मनसा' पौराणिक देवी नहीं है। इनका नाम महाभारत में भी नहीं है। इनकी उपासना कवसे चल पड़ी, कहा नहीं जा सकता। सुकुमार सेन ने अपने बंगला साहित्य के इतिहास में पीताम्बर दत्त बड़वाल द्वारा संपादित 'गोरखवानी' में से एक उद्धरण दिया है जिसमें 'मनसा' का नाम आया है।<sup>२</sup> मनसा मंगल काव्यों में यह देवी शिव की पुत्री वताई गई है। पार्वती इससे अत्यन्त ईर्ष्या करती है और घर से निकाल देती है। मनसा लोक में पार्वती के समान ही पूजित होना चाहती है। उसी के लिए प्रयत्न करती है। मनसा मंगल काव्यों में मनसा

१. बां. सा. इ., पृ० १५६

२. माता हमारी मनसा बोलिये, पिता बोलिये निरंजन निराकार।

(बां. सा. इ., पृ. १०९)

का माहात्म्य बताया गया है और जिन लोगों ने उनकी पूजा नहीं की उनका दुर्दशा दिखाई गई है। अन्त में मनसा की पूजा करके ही वे सुखी हो सके हैं। मनसा का एक नाम 'विषहरी' भी प्रचलित है। 'मनसा' की शक्ति भी बहुत दिखाई गई है। विषपान करने पर मूर्छित शिव को 'मनसा' ने ही नारद के अनुरोध से स्वस्थ किया था। यह कथा विप्रदास रचित 'मनसा विजय' में है। यह मनसा मंगल काव्य अपौराणिक होते हुए भी पुराणों की भावना पर ही आश्रित है। श्री शशिभूषण दास गुप्त ने अपनी थीसिस की भूमिका में मंगल काव्यों पर जो कहा है वह नीचे दिया जाता है:—<sup>१</sup>

"The Sanskrit Puranas are sometimes infused with a spirit of propaganda on behalf of some half-indigenous and half-traditional religious cult and there is the spirit of glorifying some of the gods and goddesses. With the help of a huge network of stories which bear testimony to their irresistible divine power and thus make them acceptable to the Brahmanical people. The same spirit is found in Mangal Kavyas of Bengal, which launched vigorous and continual propaganda on behalf of some god or goddess in question with reference to various episodes where he or she had the supreme power to save the devotee from all sorts of dangers and difficulties and to bring destruction to all who opposed his or her supremacy. These gods and goddesses of the Mangal Kavyas inspite of their Puranic garb are often indigenous in nature."

इन नए देवताओं की पूजा प्रायः निम्न स्तर के लोगों ने ही प्रारम्भ की थी। निम्न स्तर का अर्थ ब्राह्मण धर्म को न मानने वाले लोगों से है। अपनी देवी की पूजा प्रचलित करने के लिए उन लोगों ने उनकी शक्ति और श्रेष्ठता दिखाई। इस प्रकार मंगल काव्यों की रचनाएं प्रारम्भ हुईं। आगे चलकर अर्थात् सत्रहवीं-अट्ठारहवीं शती में जो मंगल काव्य रचे गए वे मनसा के उपासकों द्वारा ही रचे गए, यह कहना समीचीन नहीं। उस काल के कवियों के सामने मंगल काव्य की भी साहित्यिक परम्परा थी और उन्होंने उस साहित्य विशेष की परम्परा में अपनी रचना की कड़ियाँ जोड़ दीं, उपासना में नहीं। कुछ मंगल काव्यों का विवरण नीचे दिया जा रहा है।

१. मनसा मंगल—मनसा मंगल काव्यों में जो सर्वप्रथम रचना प्राप्त है वह 'विप्रदास' का 'मनसा विजय' काव्य है। इस ग्रन्थ का सर्वप्रथम परिचय हरिप्रसाद शास्त्री ने दिया। यह परिचय उन्होंने उन हस्तलिखित ग्रन्थों को देख कर दिया था जो रायल एशियाटिक सोसाइटी की लाइब्रेरी में सुरक्षित हैं। काव्य के आरम्भ में कवि ने आत्म-परिचय दिया है।<sup>२</sup> इसके अनुसार वे नादुउया बटग्राम निवासी मुकुंद पंडित के पुत्र थे। आगे चलकर उन्होंने ग्रन्थ रचना का शक संबत् यों दिया है:—

सिधु इन्दु वेद मही शक परिमाण ।  
नृपति हुसेन शाहा गौड़ेर प्रधान ॥

१. O. R. C., Introduction, p. XLVI.

२. मुकुंद पंडित सुत विप्रदास नाम  
चिरकाल बसति नादुउया बटग्राम  
वात्सल्य गोत्र पिपिलाई पंच प्रवर  
सामवेद कौथुम शास्त्रा चारि सहोदर

इसके अनुसार १४१७ शाकाद अथवा १४९५-९६ई० 'मनसा विजय' का रचनाकाल है। इस कथा के शिव, गंगा, निरंजन, धर्म, ठाकुर, पार्वती, नारद, मनसा इत्यादि पात्र हैं। लौकिक पात्र चांद सीदागर हैं जो मनसा का कोपभाजन होकर दुःख उठाता है।

दूसरी प्राप्त प्रति जो खंडित है कवि विजयगुप्त रचित 'मनसा मंगल' है। इसको रामचरण शिरोरत्न ने सम्पादित करके १८९६ई० में मुद्रित किया था। इस छपी प्रति में कवि का परिचय दिया है।<sup>१</sup> इसके अनुसार कवि सनातन और रुक्मिणी के पुत्र थे और फुलश्री ग्राम में रहते थे। सेन<sup>२</sup> ने कुछ खंडित प्रतियों के आधार पर 'वंगीय साहित्य परिषद् पत्रिका' में उल्लिखित रचना काल दिया है परन्तु वे उसे प्रामाणिक नहीं मानते।<sup>३</sup>

तीसरी एक खंडित प्रति प्राप्त है, वह हरिदास रचित 'मनसा मंगल' है। यह प्रति रायल एशियाटिक सोसाइटी की लाइब्रेरी में सुरक्षित है।

**२. कृष्ण मंगल**—मनसा मंगल काव्य के साथ-साथ कुछ कृष्ण मंगल काव्य भी हैं। इनका संक्षिप्त विवरण नीचे दिया जा रहा है।

इस साहित्य की पहली उल्लेखनीय रचना 'श्रीकृष्णविजय' है। इसके 'गोविन्द-विजय', 'गोविन्द मंगल' इत्यादि नामांतर हैं। इसके लेखक मालाधर वसु या गुणराजखान हैं। इस ग्रन्थ का उल्लेख चैतन्य-चरितामृत में चैतन्य देव द्वारा करवाया गया है। वे पंक्तियां निम्न हैं:—

गुणराज खान कैल श्री कृष्ण विजय ।

तांहा एक काव्य तांर आछे प्रेममय ।

(चै. च., मध्यलीला, परि. १५, पृ. २१३)

श्रीकृष्णविजय की रचना मुख्यतया भागवत के आधार पर हुई है। इसका उल्लेख कवि ने भी किया है।<sup>४</sup> ग्रन्थ में कवि ने उसका रचना काल भी दिया है।

तेरश पचानह शके ग्रन्थ आरम्भन

चतुर्दश दुइ शके हैल समापन

(बां. सा. इ., पृ. १०८)

हुसैनशाह के दरवारी कवि 'यशोराजखान' ने एक कृष्ण मंगल काव्य लिखा है, जिसका उल्लेख सत्रहवीं शती की रचना रसमंजरी में मिलता है। इसके लेखक पीता-

१. सनातन तनय रुक्मिणी गर्भंजात  
पदिच्चमे धाघर नदी पूवे घंटेश्वर

मध्ये फुलश्री ग्रामे वसति विजय

(बां. सा. इ., पृ. १५०)

२. ऋतु शशी वेद शशी परिमित शक  
सुलतान होसेन शाहा नृपति तिलक

(बां. सा. इ., पृ. १५०)

३. बां. सा. इ., पृ. १५०

४. भागवत अर्थ जत पयारे बांधिया

लोक निस्तारिते जाइ पांचाली रचिया

(बां. सा. इ., पृ. १०८)

परमेश्वरदास ने इस काव्य में से कुछ अंश उद्धृत किए हैं। परन्तु इस काव्य की एक भी प्रति प्राप्त नहीं है। सेन का अनुमान है कि गोविन्ददास के मातामह 'दामोदर' ही 'यशोराज-खान'<sup>१</sup> है।

कृष्ण मंगल काव्यों की रचना सोलहवीं शती में ही अधिक हुई।

३. मसनबी—मसनबी काव्यों की पढ़ति पर रची लौकिक प्रेमगाथाएं भी पाई जाती हैं। यह सूफी सिद्धान्तों से प्रमाणित हैं। दो कवियों द्वारा रची दो प्रेमगाथाएं हैं जिनके दोनों के ही नाम 'विद्यासुन्दर' हैं। एक के लेखक 'श्रीधर' हिन्दू हैं और दूसरे के लेखक 'शाविरिद खां' मुसलमान हैं। हिन्दी पद्धावत के आधार पर रचा 'पद्मावती पांचाली' बाद की रचना है। इसके रचयिता 'आला ओल' थे।

४. अन्य भक्ति काव्य—जयानन्द द्वारा उल्लेख किए गए साहित्य के अतिरिक्त अन्य भक्ति संबंधी रचनाएं भी उपलब्ध हैं। कुछ कवियों ने महाभारत की कथाएं लेकर भी रचनाएं की थीं। राजसभाओं में महाभारत का पाठ हुआ करता था। कुछ राजाओं ने अपने आश्रित कवियों से महाभारत के आधार पर स्वतंत्र रचनाएं करवाई थीं। यह रचनाएं जो गेय गाथा काव्य हैं 'भारत-पांचाली' कहलाती हैं। पांचाली पदावली-भिन्न अन्य गेय काव्यों को कहते हैं।

सर्व-प्राचीन-प्राप्त भारत-पांचाली काव्य कवीन्द्र परमेश्वरदास रचित 'पांडव-विजय' है। परमेश्वरदास हुसेनशाह के कर्मचारी 'लक्षकर परागल खान' के आश्रित थे। श्री गौरीनाथ शास्त्री द्वारा संपादित मुद्रित प्रति में इस बात का स्पष्ट उल्लेख कवि ने स्वयं किया है।<sup>२</sup> इन परागल खान ने कवि को आदेश देकर 'पांडव-विजय' पांचाली की रचना करवाई। इसका भी उल्लेख है।<sup>३</sup> यह काव्य महाभारत के समान ही अठारह पवों में विभक्त है परन्तु आकार उतना नहीं है, जितना महाभारत का।

भारत-पांचाली सम्बन्धी दूसरी रचना 'अश्वमेघ पर्व' है। परागल के पुत्र नुसरत खां थे जो 'छुटि खां' के नाम से भी विख्यात थे। ये भी हुसेन शाह के प्रिय कर्मचारी थे और साहित्य में रुचिसम्पन्न थे। ये भी महाभारत की कथा में रुचि रखते थे। इन्होंने अपने सभाकवि श्रीधर नंदी से महाभारत के अश्वमेघ पर्व को भाषान्तरित करवाया। काव्य के आरम्भ में कवि ने इन बातों का उल्लेख किया है।

१. बां. सा. इ., पृ. २०४।

२. नृपति होसेन शाहा गौड़ेर ईश्वर

तान एक सेनापति

लक्षकर परागल-खान महामति

सुवर्ण बसन पाइल अश्व वायुगति

लक्षकरि विषय पाइ आइलन्त चलिया

चाटिप्रामे चलि आइल [हरषित हड्डया]

(बां. सा. इ., पृ. २२५)

३. तांहार आदेश माला मस्तके घरिल

कवीन्द्र परमेश्वरदास पांचाली रचिल

(बां. सा. इ., प. २२६)

लक्ष्मकर परागांल-खानेर तनय  
समरे निर्भय छुटि-खान महाशय  
संस्कृत भारत ना बूझे सर्वजन  
भोर निवेदन किल्हु-शुन कविगण  
देशि भाषे एहि कथा करिया प्रचार  
ताहान आदेशमाल्य माथे आरोपिया  
श्रीकरनंदी ए कहे पांचाली रचिया

(बां. सा. इ., पृ. २२७)

(बां. सा. इ., पृ. २२९)

(बां. सा. इ., पृ. २२९)

अश्वमेध पर्व का मुद्रित संस्करण श्री दीनेशचन्द्र सेन ने संपादित करके वंगीय साहित्य परिषद् से प्रकाशित किया है।

इन भारत-पांचाली काव्यों के अतिरिक्त एक 'राम-पांचाली' भी प्राप्त है। इसके रचयिता कृतिवास ओझा हैं। यह राम-पांचाली रामायण भी कहलाती है। दीनेशचन्द्र सेन का मत है कि कृतिवास ने इसकी रचना चौदहवीं शती में की थी।<sup>३</sup> सुकुमार सेन इन्हें पंद्रहवीं शती के अन्तिम भाग का व्यक्ति मानते हैं।<sup>४</sup> अनेक हस्तलिखित प्रतियों में कृतिवास की आत्म-जीवन कहानी मिलती है, परन्तु वे सब सर्वांश में समान नहीं हैं। इन सब का संक्षिप्त विवेचन सुकुमार सेन ने किया है।<sup>५</sup> कृतिवासी रामायण सर्वप्रथम मिशन प्रेस से १९०२-३ ई. में मुद्रित हुई। द्वितीय संस्करण का संशोधन जयगोपाल तर्कालंकार ने किया था। कृतिवास की रामायण के बारावर आदर अन्य किसी भी राम-पांचाली ने अब तक नहीं पाया।

पांचाली साहित्य के अतिरिक्त एक रचना 'श्रीकृष्ण-कीर्तन' है जिसके रचयिता चंडीदास हैं। राधाकृष्ण लीला संवंधी इस रचना ने आगे के साहित्य को बहुत प्रभावित किया चंडीदास की निश्चित जन्मतिथि के विषय में मतभेद हैं। श्री हरिदास इन्हें १३०९ शक अर्थात् १३८४ ईसवी में उत्पन्न बताते हैं।<sup>६</sup> श्रीकृष्ण-कीर्तन न तो सम्पूर्ण रूप से पांचाली काव्य ही है और न महाकाव्य। यह पांचाली काव्य और यात्रा (नाट्य गीत) का मिश्रण सा है। पदों में रची हुई होते हुए भी इनमें प्रबंधात्मकता है। इसमें तीन पात्र कृष्ण, राधा और बड़ायी हैं। 'श्रीकृष्ण-कीर्तन' काव्य का सर्वप्रथम परिचय हमें वसंत रंजन राय की खोज से प्राप्त हुआ। उन्हें एक खंडित हस्तलिखित प्रति प्राप्त हुई थी जिसको संपादन करके उन्होंने प्रकाशित किया। प्रकाशित ग्रंथ में वारह खंड और अन्त में राधा-विरह नाम का अंश है। इसके दान खंड और नीका खंड का उल्लेख सनातन गोस्वामी ने किया है। (वै. तो., पृ. २६)।

### (ग) संस्कृत का पूर्ववर्ती साहित्य

सोलहवीं शती से पूर्व के प्राप्त साहित्य में भाषा साहित्य की अपेक्षा संस्कृत साहित्य अधिक है। इस साहित्य की कुछ रचनाओं ने हिन्दी और बंगाली दोनों के भाषा

१. बी. आर., पृ. १३३

२. बां. सा. इ., पृ. १८

३. बां. सा. इ., पृ. १५

४. गो. वै. सा., पृ. ३०

साहित्यों को समान रूप से प्रभावित किया है। कुछ रचनाएं अवश्य ऐसी हैं जिन्होंने केवल गौड़ीय वैष्णव समाज में ही आदर पाया। यहां उन रचनाओं का उल्लेख किया जा रहा है जो भक्तिधर्म की परम्परा को लेकर चलीं और हिन्दी वैष्णव साहित्य और बंगला वैष्णव साहित्य दोनों की पृष्ठभूमि रहीं। निम्नांकित पांच पुराण, रामायण और गीतगोविन्द ने दोनों स्थानों के साहित्यों पर प्रभाव डाला। शेष ग्रंथ केवल गौड़ देश में समादृत हुए।

### पुराण साहित्य

१. हरिवंश पुराण—कदाचित् हरिवंश पुराण ही श्रीकृष्ण लीला संबंधी ऐसी सर्वप्रथम रचना है जिसमें श्रीकृष्ण की ब्रज-लीला क्रम-बद्ध रूप में पाई जाती है। इसमें शकटभंग, पूतना वध, दाम वध, यमलार्जुन भंग, वक्र दर्शन, वृन्दावन प्रवेश, कालीय दमन, घोनुक वध, प्रलम्ब वध, गोवर्धन धारण, गोविदभिषेक, हल्लीश क्रीड़ा, वृषभासुर वध, और केशी वध इत्यादि प्रकरण कृष्णलीला संबंधी हैं।

२. विष्णु पुराण—विष्णु पुराण ने कृष्ण लीला वर्णन में प्रायः हरिवंश पुराण का ही अनुकरण किया है। परन्तु कुछ नये प्रकरण भी पाए जाते हैं। गर्ग मुनि द्वारा कृष्ण का नाम-करण, गोपी प्रेम, गोपी विरह इत्यादि वर्णन विष्णु पुराण में ही पाए जाते हैं। यद्यपि नाम नहीं दिया है पर इसी पुराण में एक गोपी का कृष्ण की विशेष प्रीतिभाजन बताकर उल्लेख किया है।

३. पद्म पुराण—पद्म पुराण में कृष्ण लीला का वैसा वर्णन नहीं है जैसा ऊपर दिए गए दोनों ग्रन्थों में। इसमें कृष्ण राधा की नित्य लीला वर्णित है। वृन्दावन की स्थिति, रासमंडल की स्थिति, राधा कृष्ण के सखी-सखाओं की उस रास मंडल में स्थिति, इत्यादि का विवरण इस ग्रंथ में मिलता है।

४. ब्रह्मवैवर्त पुराण—ब्रह्मवैवर्त पुराण में प्रमुख गोप-गोपियों की वंशावली और इतिहास ही अधिक दिया गया है। इसमें वर्णित ब्रजलीला में क्रमबद्धता का अभाव-न्या है।

५. भागवत पुराण—वैष्णव साहित्य पर सर्वाधिक प्रभाव डालने वाली रचना भागवत पुराण है। चैतन्यदेव, बल्लभाचार्य तथा अन्य वैष्णव आचार्यों ने भागवत पुराण के आधार पर अपने मत विशेष के दार्शनिक सिद्धांत, पूजा, उपासना, इटदेव इत्यादि लिए। यह ठीक है कि प्रत्येक ने अपने दृष्टिकोण से भागवत को देखा और उसके भाष्य किये। इस ग्रंथ की टीकाएँ 'लघु वैष्णव-तोषिणी', और 'वृहद् भागवतामृत' नाम से रूप गोस्वामी ने कीं। श्रीधर स्वामी की भी एक टीका प्राप्त है। केवल एक स्कंध की टीका भी 'दशम स्कंध टीका' के नाम से प्राप्त है। यह अत्यन्त विस्थात रचना है। इसमें पीछे की रचनाओं की अपेक्षा कृष्ण की किशोर लीला में कुछ नये प्रसंग भी जोड़ दिए गए हैं। तृणासुर वध, गोवत्स हरण, दावाभिन मोचन, दावानल पान, वस्त्र-हरण, ब्राह्मण पत्नियों को उपदेश, तुदर्शन मोक्ष, शंख चूड़, और व्योमासुर वध लीला के साथ कृष्ण की रासलीला संबंधी पांच अध्याय हैं। इनमें कृष्ण का गोपियों के साथ विहार वर्णित है। इस ग्रंथ में कृष्ण के सखाओं के नाम भी दिए हैं। इस पुराण के उद्धरण कृष्णदास ने 'चैतन्यचरितामृत' और वन्दावनदास ने 'चैतन्य-भागवत' में दिए हैं।

**रामायण—वाल्मीकीय रामायण—**सोलहवीं शती के पूर्व के भवित साहित्य में कृष्ण लीला संबंधी रचनाएँ ही अधिक हैं। राम साहित्य अपेक्षाकृत कम है। वाल्मीकीय रामायण राम-कथा की प्राचीनतम प्रसिद्ध रचना है। रामकथा संबंधी भाषा रचनाओं को इस ग्रंथ का आभार मानना ही पड़ता है।

### भवित दर्शन साहित्य

१. श्री ब्रह्म-संहिता—श्री चैतन्य देव ने यात्रा में दो ग्रंथ देखे थे<sup>१</sup>, और वे उन दोनों ग्रंथों को बहां से बंगाल लाए थे। उनमें से एक ग्रंथ ब्रह्म संहिता है<sup>२</sup>। उनकी शिक्षायें इन दोनों ग्रंथों में से ली गई थीं। कहा जाता है कि वे जब राय रामानन्द से तत्त्व-ज्ञान और भवित संबंधी चर्चा कर रहे थे, तब अपनी भवित-भावना बताते हुए उन्होंने ये दोनों ग्रंथ उन्हें दिखा कर कहा था कि सब कुछ इसमें दिया है<sup>३</sup>। ब्रह्म-संहिता तत्त्व-सिद्धांत संबंधी संस्कृत-ग्रंथ है। श्री जीव गोस्वामी ने इसकी एक टीका की थी। कहा जाता है कि विश्वनाथ चक्रवर्ती ने भी इसकी एक टीका की। परन्तु अब वह अप्राप्य है। इस ग्रंथ में संक्षेप में भवित-सिद्धांतों की विवेचना की गई है। इसके सब अध्याय अब नहीं भिलते<sup>४</sup>। इसमें प्रधानतः धाम तत्त्व, कामवीज, काम गायत्री तात्पर्य, चतुर्व्यूह, माया, योगमाया, शब्द ब्रह्म, गायत्री, नारायण, माधुर्यमय श्रीकृष्ण आदि तत्त्व, कर्मज्ञान-योग विचार, श्रुति स्मृति विचार, शक्ति तत्त्व, स्वकीय, पारकीय, ध्यानयोग, पंचोपासना—सूर्य, गणेश, शक्ति, शिव और विष्णु,—निवेश ब्रह्म, विधि महेन्द्र, नित्य मुक्त और नित्यबद्ध जीव, विष्णु तत्त्व और अवतार, लीला वैचित्र्य, देवलोकों का संबंध, कर्मफल, भजन, शरणागति, भवित इत्यादि की सुन्दर व्याख्या की गई है। “ब्रह्मसंहिता” का नाम देकर इसमें से उद्धरण कृष्णदास कविराज ने अपनी रचना “चैतन्यचरितामृत” में दिए हैं।<sup>५</sup>

२. कर्णमूर्ति—यह दूसरा ग्रंथ है जिसे चैतन्य देव दक्षिण से लाए थे। उनकी भजन, शिक्षा और कीर्तन इत्यादि का आधारभूत यही ग्रंथ है। इसके रचयिता दक्षिण भारत वासी श्री विल्वमंगल हैं। यह ग्रंथ संस्कृत में है और इसके भाव अत्यंत सरल और ऊचे हैं। भाषा सुलिलित और मधुर है। कविराज कृष्णदास ने अपने ग्रंथ “चैतन्यचरितामृत” में इसका उल्लेख किया है।

१. ब्रह्म संहिता, कर्णमूर्ति दुइ पुंथि पाज्ञा। (चै. च., मध्यलीला, परि. ९, पृ. १६१)

२. महाभक्तगण सह तांहा गोष्ठी कैल। ब्रह्मसंहिताध्याय पूंथि तांहा पाइल ॥

बहुयत्ने सेइ पुंथि लइल लिखिया। (चै. च. मध्यलीला, परि. ९, पृ. १६५)

३. तीर्थ यात्रा कथा प्रभु सकल कहिला। कर्णमूर्ति ब्रह्मसंहिता दुइ धुंथि दिला ॥

प्रभु कहे तुमि जे प्रेम सिद्धान्त कहिले। एइ दुइ पुस्तके सेइ सब सक्षी दिले ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ९, पृ. १६८)

४. श्री हरिदास के कथनानुसार। उन्होंने इसके पंचम और चतुर्वेदी अध्याय मात्र देख पाए हैं। उनका कथन है कि इसके शताध्यायों में से केवल ये ही दो अध्याय दृष्टिगोचर हैं। (गौ. च. सा., पृ. १६)

५. चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. ११ और १६।

कणामृत सम वस्तु नाहि त्रिभुवने ।  
जाते हैंते हय शद्व कृष्ण प्रेम ज्ञाने ॥  
सौन्दर्य माधुर्य कृष्ण लीलार अवधि ।  
से जाने जे कणामृत पड़े निरवधि ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ९, पृ. १६८)

चैतन्यदेव इसका पाठ करते थे, इस बात का भी उल्लेख चैतन्यचरितामृत में है। कृष्णदास कविराज ने “सारंगरंगदा” नाम से इसकी टीका की थी। इसके अतिरिक्त दो अन्य टीकाएं हैं। एक तो श्री गोपाल भट्ट की “कृष्णबलभा” टीका और दूसरी चैतन्यदास की “सुबोधिनी” टीका। यह दोनों ढाका विश्वविद्यालय द्वारा प्रकाशित हुई हैं। श्री यदुनन्दन राय का पद्मानुवाद भी राधारमण यंत्रालय बरहमपुर से प्रकाशित हुआ है।

कृष्णदास कविराज की टीका के अनुसार इस ग्रंथ के निम्न विषय हैं :—

१. श्लोक—मंगलाचरण
  २. श्लोक—वस्तु निर्देश
  ३. श्लोक—लीला का आत्मप्रवेशानुभव
- ४— २१. श्लोक—स्फूर्ति प्रार्थना
२२. श्लोक—आत्म निश्चय
- २३— ५५. श्लोक—दर्शन, प्रार्थना
- ५६— ६०. श्लोक—साक्षात्कार भ्रम
- ६१— ६७. श्लोक—पुनः दर्शन की उल्कंठा
- ६८— ९५. श्लोक—साक्षात्कार के अनन्तर भगवद्रूप एवं मन की स्थिति वर्णन
- ९६— ११२. श्लोक—श्रीकृष्ण से उकित-प्रत्युक्ति ।

स्तोत्र ग्रंथों में कणामृत का स्थान सर्वोच्च है। इसके श्रीकृष्ण माधुर्य रस के आश्रय हैं। वे श्रूंगार रस के सर्वस्व, शिखि-पृच्छ-विभूषित अंशावतार हैं। वे गोपियों से केलि करने वाले हैं। गोपीवस्त्रहरण का भी इसमें वर्णन है।

३. मुकुताफल—महाराष्ट्र देशवासी वौपदेव ने “मुकुताफल” की रचना १३वीं शती में की। सब मिला कर इसमें प्रायः ८०० श्लोक हैं। परन्तु ये श्लोक कवि की अपनी रचना नहीं हैं। इन्होंने “विष्णु-भवित” का विवेचन और उल्लेख करने वाले भागवत के श्लोक लेकर शृंखलाबद्ध कर दिए हैं। प्रारम्भ में ५ और अन्त में ६ श्लोक इनकी अपनी रचनाएं हैं। भागवत के समस्त श्लोक मुख्यतः तीन भागों में रखे गए हैं :— (१) उपास्य, (२) सप्ताधनोपास्ति, (३) उपासक। इन तीनों मुख्य विभागों को फिर चार चार प्रकरणों में बांटा है।

१. विष्णु प्रकरण—१ से ४ अध्याय तक। इसमें विष्णु के लक्षण, विष्णु का रूप, अवतार, अधिष्ठान इत्यादि का वर्णन है।

२. विष्णुभवित प्रकरण—५ से ६ अध्याय तक। इसमें विष्णु-भवित के लक्षण, भेद और महिमा का वर्णन है।

३. विष्णु भक्त्यंग वर्ण प्रकरण—७ से १० अध्याय तक। इसमें भवित के अंग सदाचार, श्रवण, कीर्तन, स्मरण आदि का वर्णन है।

४. विष्णु भक्त प्रकरण—११ से १९ अध्याय तक। इसमें विष्णुभवतों के लक्षण, मेद, और भवित रस का विवेचन है।

मुक्ताफल का उल्लेख वर्गीय गौड़ीय वैष्णव समाज में बहुत हुआ है। श्री सनातन गोस्वामी ने भागवत की वैष्णव-तोषिणी टीका में मुक्ताफल की बोपदेव कृत टीका का उल्लेख किया है।<sup>१</sup> श्री हरिभवित-रत्नावली में भी इसका उल्लेख आया है।<sup>२</sup> श्री जीव गोस्वामी ने भी तत्त्व-संदर्भ में इस ग्रंथ का उल्लेख किया है।<sup>३</sup> इस प्रकार मुक्ताफल ने गौड़ीय वैष्णव धर्म पर प्रभाव डाला था, ऐसा ज्ञात होता है। सनातन और जीव गौड़ीय वैष्णव धर्म के आचार्य थे।

५. विष्णुभवित-रत्नावली—विष्णुभवित-रत्नावली संग्रह ग्रंथ है। श्री विष्णुपुरी ने भागवत से श्लोकों का संग्रह करके विष्णु भवित को दर्शाया है। आरम्भ में और अन्त में कुल मिला कर ८ श्लोक इनकी अपनी रचना हैं। इन्हें छोड़ कर २ श्लोक (३।३२, ५।४५) हरिभवित सुधोदय ग्रंथ के हैं और ४ श्लोक (१।८१, १।१०५, ४।२९, ५।५०) अन्य पुराणों के हैं। इसमें सब मिला कर १३ विरचन हैं जिनका विवरण निम्न है:—

प्रथम विरचन—मंगलाचरण, ग्रंथ प्रयोजनादि निर्देश, भवित के सामान्य लक्षण।  
द्वितीय विरचन—सत्संग।

तृतीय विरचन—नवविध भवित।

चतुर्थ से बारह विरचन—श्रवण, आत्मनिवेदन इत्यादि भवित के प्रकार।

तेरहां विरचन—शरणागति एवं ग्रंथकर्त्ता का निवेदन।

ग्रंथकार ने इस संग्रह ग्रंथ की टीका स्वयं ही “कांतिमाना” नाम से की है। इस ग्रंथ का उल्लेख कई पीछे के वैष्णव कवियों ने किया है।

१. वैष्णव-वन्दना—देवकीनन्दन कृत।

विष्णुपुरी गोसाई बन्दो करिया जतन

विष्णु भवित . . . . रत्नावली जांहार ग्रंथन।

२. श्री गौर-नणोद्देश-दीपिका—कवि कर्णपुर कृत।

श्रीमद् विष्णुपुरी यस्य भवितरत्नावली कृतिः ॥२२॥

३. भवित-रत्नाकर—श्री नरहरि चक्रवर्ती कृत।

जय धर्म मनि तांर अद्भुत चरित। इहार गणेते विष्णुपुरी शिष्य हैल।

भवितरत्नावली ग्रंथ प्रकाश करिल । ५।२।४४।

४. तत्त्वसंदर्भ—श्री जीव कृत। इसके २३वें अनुच्छेद में इस ग्रंथ को निवन्ध ग्रंथों में रखा गया है।

१. वै. तो. १०।३।१।

२. ह. भ. चि., १।१।२।३।६।३।७।, ३।८।०

३. त. सं., २।३—२।६।

५. श्रीमद्भागवत टीका—श्रीधर स्वामी ने समस्त भागवत की टीका की थी। श्री चैतन्य देव का भागवत से परिचय इसी टीका के द्वारा हुआ था। आगे चल कर उन्होंने केवल उन्हीं टीकाओं को प्रामाणिक माना जो इस टीका के अनुकूल थीं। अतः सनातन और जीव गोस्वामी ने इसी के अनुरूप ही भागवत की व्याख्यायें की थीं। चैतन्य-चरितामृत में उल्लेख है—

श्रीधरस्वामी प्रसादे ते भागवत जानि । जगद्गरु श्रीधर स्वामी गुरु करि मानि ॥

श्रीधरेर अनुगत जे करे लिखन । सब लोक मान्य करि करये ग्रहण ॥

(चौ. च., अन्त्यलीला, परि. ७, पृ. ३७४)

इस टीका से विष्णु स्वामी सम्प्रदाय की भावनायें प्रकट होती हैं। इसमें भक्ति, भगवान और भक्त की अनित्यता, जीव ईश्वर का पार्थक्य, मुक्ति, चेतन अचेतन के प्रसंग से परमात्मा का अपादानत्व, निर्भेद मुक्ति की निन्दा और श्रवण कीत्तन इत्यादि की विवेचना की गई है।

६. नामकीमुदी—इसके रचयिता लक्ष्मीधर हैं। इस ग्रंथ में तीन परिच्छेद हैं। प्रथम परिच्छेद में मीमांसा का अवलभवन लेकर नाम के माहात्म्य को बताने वाले पुराणों के वचनों पर विचार करके 'नाम' को पापकथ के लिए संपूर्ण रूप से समर्थ बताया है। केवल नाम-संकीर्तन पापों का नाश करने वाला है अथवा यह भी अन्य कर्मकांड का एक अंग होकर पापों से मुक्ति दिलाने वाला है। इसकी विवेचना करके केवल नाम-संकीर्तन की स्वतंत्रता मुक्ति दिलाने में द्वितीय परिच्छेद में बताई गई है। तीसरे परिच्छेद में मुक्ति की विवेचना की गई है। साधन भक्ति अथवा रागानुगा भक्ति इन दोनों में से कौन वरेण्य है इसका उल्लेख किया गया है। भक्ति के आलंबन, उद्दीपन, अनुभाव, संचारी भाव, सब की व्याख्या की गई है और नाम संकीर्तन को सर्वथेष्ठ बताया है। चैतन्य देव के "नाम संकीर्तन" प्रचार को इस 'नाम कीमुदी' से बहुत प्रेरणा मिली। नाम संकीर्तन के माहात्म्य को दर्शाने वाले ग्रंथों ने 'नामकीमुदी' के प्रमाण दिए हैं।

### लीला एवं गीत साहित्य

१. श्रीकृष्णलीलामृत—इसके रचयिता ईश्वरपुरी हैं। "श्रीकृष्णलीलामृत" के विभिन्न नाम मिलते हैं। "श्री श्री राधाकृष्ण लीला" कर के मराठी गाथा सप्तशती में और "रुक्मणी स्वयंवर" करके उज्ज्वल-नीलमणि में उल्लेख है। श्री रूप गोस्वामी ने दो द्व्याक उज्ज्वल-नीलमणि में दिए हैं और ग्रंथ का नाम "रुक्मणी स्वयंवर" दिया है। सातवंक प्रकरण (१२।१२, १७) में मधुर भाव की भक्ति को ही प्रधानता दी गई है। वृन्दावनदास ने चैतन्य-भागवत में ईश्वरपुरी का उल्लेख करके कहा है कि उन्होंने अपनी रचना श्रीकृष्णलीलामृत गदाधर पंडित को पढ़ाई थी। वह उद्धरण निम्न है—

गदाधर पंडितेर आपनार कृत ।

पुथि पढ़ायेन नाम कृष्णलीलामृत ।

२. गीतगोविंद—इस प्रसिद्ध ग्रंथ के रचयिता जयदेव हैं। यह गीतकाव्य कृष्ण-राधा की मधुर लीला संबंधी रचना है। इसकी कोमलकांत पदावली सुरताल से संयुक्त है। इसके बारह सर्ग हैं।

प्रथम सर्ग “सामोद दामोदर” में वसंत काल की सुषमा का वर्णन है और विरहिणी राधा की वसंत में दशा का वर्णन है।

द्वितीय सर्ग “अक्लेश केशव” में विरह-क्षीणा अपितु मयदाशीला राधा का वर्णन है। गोपियों के साथ रास में लीन कृष्ण का वे गुणगान करती हैं।

तृतीय सर्ग ‘मुख्य मधुसूदन’ में राधा के लिए श्रीकृष्ण की उत्कंठा का वर्णन है। वे पश्चात्ताप करते हुए राधा का गुणगान करते हैं।

चतुर्थ सर्ग ‘स्तिरध मधुसूदन’ में कुंज के अन्दर बैठे श्रीकृष्ण से राधा की सखी राधा की विरह दशा वर्णन करके उन्हें राधा से मिलने की प्रेरणा करती है।

पंचम सर्ग ‘साकांक्ष पुंडरीकाक्ष’ में सखी कृष्ण का संदेश राधा के पास ले जाती है।

छठे सर्ग ‘धृष्टद्वैकुण्ठ’ में राधा की वासकसज्जा नायिका की दशा का वर्णन है।

सप्तम सर्ग ‘नागर नारायण’ में राधा को विप्रलभ्मा नायिका के रूप में दिखाया गया है।

अष्टम सर्ग ‘विलक्ष्म लक्ष्मी’ में राधा की खंडिता नायिका की दशा का वर्णन है।

नवम सर्ग ‘मुख्य मुकुन्द’ में कलहांतरिता नायिका के रूप में राधा का वर्णन है।

दशम सर्ग ‘मुख्य माधव’ में मानिनी राधा का और कृष्ण की अनुनय विनय का वर्णन है।

एकादश सर्ग ‘सानंद गोविंद’ में राधा का चित्रण अभिसारिका के रूप में है।

द्वादश सर्ग ‘सुप्रीति पीताम्बर’ में राधा-कृष्ण की क्रीड़ा और मिलन का वर्णन है।

जयदेव कृत गीत-गोविन्द अत्यन्त प्रसिद्ध संस्कृत गीति-काव्य है। इसका इतना विवरण देने का प्रयोजन विशेष है। बंगला पदावली में “द्वादश अंग” नाम से प्राप्त जो विभिन्न रस-विभाजन हैं, वे इन्हीं सर्गों के वस्तुविन्यास के अनुकरणरूप हैं। ‘रूपानुराग’, ‘स्वयं दीत्य’, ‘दुर्जय मान’, ‘वासक सज्जा’, ‘कलहांतरिता’, ‘खंडिता’ इत्यादि समस्त शीर्षकों में राधा-कृष्ण सम्बन्धी पदावली मिलती हैं। इसके अतिरिक्त गीतगोविन्द के अनुकरण पर गीत काव्यों की रचना भी हुई, जिनमें निम्न मुख्य हैं:—

१. पुरी के अधिपति प्रतापरुद्र कृत ‘अभिनव-गीतगोविन्द’

२. प्रकाशानन्द सरस्वती कृत ‘संगीत-माधव’

३. चतुर्भुज कृत ‘गीत-गोपाल’

राम-काव्य में भी ‘गीत-गोविन्द’ के अनुकरण पर रचनाएं हुईं। कुछ मुख्य कृतियों के नाम निम्न हैं:—

१. श्री हरि आचार्य कृत ‘जानकी-गीत’

२. श्री हरि शंकर कृत ‘गीत-राघव’

३. गयादीन कृत ‘रामगीत-गोविन्द’

४. प्रभाकर कृत ‘गीत-राघव’

उद्धरण यथा—यहां पर कुछ ऐसे ग्रंथों की नामावली दे देना भी समीचीन जान पड़ता

है जिनका नाम देकर या तो उनसे प्रमाण-वाक्य उद्धृत किए गए हैं अथवा कुछ अन्य उद्धरण लिए गए हैं। किसी सिद्धांत को रख कर उसे सिद्ध करने के लिए अपने से पहले रचे धर्म-ग्रंथों से प्रमाण-वाक्य देना बंगाली वैष्णव समाज की प्रथा-सी जान पड़ती है। “चैतन्यभागवत्”, “चैतन्यचरितामृत” और रूप गोस्वामी की रचनाओं में इस प्रकार के उल्लेख और ग्रंथों के नाम भी पाए जाते हैं।

१. केशव-चरित—रूप गोस्वामी कृत ‘नाटक चन्द्रिका’ में पृष्ठ १२ पर उसका उद्धरण नाम देकर दिया है।

२. हरि-विलास—रूप गोस्वामी कृत “नाटक चन्द्रिका” में पृष्ठ ११ पर नाम देकर उद्धरण दिया है।

३. गोविन्द-विलास—रूप गोस्वामी कृत ‘उज्ज्वल-नीलमणि’ में स्थायिभाव प्रकरण में नाम देकर उद्धरण दिया है।

४. पद्मपुराण—वृद्धावन दास कृत “चैतन्य-भागवत्” में आदिखण्ड, अ० २, पृष्ठ १८ पर उद्धृत।

५. बाराह पुराण—वृद्धावन दास कृत “चैतन्य-भागवत्” में आदिखण्ड, अ० १४, पृष्ठ १४ पर उद्धरण है।

६. गीता—वृद्धावन दास कृत “चैतन्य-भागवत्” में आदिखण्ड, अ० १५, पृष्ठ १५ पर नाम और उद्धरण।

७. जैमिनी-भारत—वृद्धावन दास कृत “चैतन्य-भागवत्” में मध्यखण्ड, अ० १, पृष्ठ १०५ पर नाम और उद्धरण।

८. अनंत-संहिता—वृद्धावन दास कृत “चैतन्य-भागवत्” में आदिखण्ड, अ० १, पृष्ठ ९ पर नाम और उद्धरण।

९. श्रीधर स्वामी कृत भागवत-व्याख्या—कृष्णदास कृत “चैतन्य-चरितामृत” में आदिलीला, परि० २, पृष्ठ १३ पर नाम और उद्धरण।

१०. भावार्थ-दीपिका—कृष्णदास कृत “चैतन्य-चरितामृत” में आदिलीला, परि० ३, पृष्ठ १६ पर नाम और उद्धरण।

११. हरिभवित-विलास—कृष्णदास कृत “चैतन्य-चरितामृत” में आदिलीला, परि० ४, पृष्ठ २० पर नाम और उद्धरण।

१२. गोविन्द-लीलामृत—कृष्णदास कृत “चैतन्य-चरितामृत” में आदिलीला, परि० ४, पृष्ठ २६ पर नाम और उद्धरण।

इन अत्यन्त प्राचीन प्रस्त्यात रचनाओं के अतिरिक्त कुछ ऐसी रचनाएँ भी प्राप्त हैं जो पन्द्रहवीं शती में रची गयीं। श्री सुकुमार सेन ने इस रचनाओं की नामावली दी है,<sup>१</sup> जो नीचे दी जाती है।

१. श्रीधर स्वामी कृत ब्रजविहारी

२. वैदांत देशिक कृत यादवाभ्युदय, रचनाकाल १२६८-१३६६ ई.

३. रामचन्द्र भट्ट कृत गोपाल लीला, पन्द्रहवीं शती का उत्तरार्द्ध

४. हरि-विलास
५. श्रीराम कृत कंत-निधन महाकाव्य
६. चतुर्भुज कृत "हरिचरित काव्य", १४९३ ई.
७. शंकराचार्य कृत कृष्णविजय
८. ब्रज-लोलिम्ब-राज्य कृत "हरि-विलास काव्य"
९. पश्चनाभ कृत "गोपाल-चरित"
१०. कृष्ण भट्ट कृत "मुरारि-विजय" नाटक

गौड़ीय वैष्णव साहित्य की परंपरा में सोलहवीं शती से पहले का जो संस्कृत साहित्य प्राप्त है वह सब का सब बंगालियों द्वारा ही रचा नहीं है। जयदेव को बंगाली सिद्ध किया जाता है। दो संग्रह ग्रंथ हैं जिनमें बंगाली रचयिताओं के सफुट काव्यों का संग्रह है।<sup>१</sup> इन संग्रह ग्रंथों के नाम और उन कवियों के नाम जिन्हें वे बंगाली बताते हैं दिए जा रहे हैं :—

१. सदुकित कर्णमूर्त (१२०४ ई.)—इसके संग्रहकार श्रीधर दास हैं। इसमें जिन संस्कृत के कवियों की रचनाएँ संगृहीत हैं उनमें से दिवाकर दत्त, उमापति धर, भट्टपालीय पीताम्बर, केशरकोलीय, नाथोक और शरण बंगाली बताए गए हैं।

२. पद्मावली—इसके संग्रहकार श्री रूप गोस्वामी हैं। इसमें जिन संस्कृत कवियों की रचनाएँ दी हैं उनमें से पुरुषोत्तम आचार्य, माधव, चक्रवर्तिन्, जगन्नाथ सेन, गोवर्धनाचार्य, जगदानन्द राय, संजय कविशेखर, केशव भट्टाचार्य, घण्टीवरदास, रामचन्द्रदास, मुकुंद भट्टाचार्य, केशव छत्रिन्, और गोविन्द भट्ट बंगाली हैं।

1. Brajbuli, P. 486.  
2. Brajbuli, P. 486.

## २. राजनीतिक एवं सामाजिक पृष्ठभूमि

सोलहवीं शती की एक रचना “चैतन्य-मंगल” है। इसके लेखक जयानंद हैं। इन्होंने अपनी रचना में चैतन्य के जन्म के समय की नदिया की दुर्दशा का थोड़ा-सा परिचय दिया है। उस समय डाके और चोरी बढ़ गए थे। हिंदुओं पर यवनों के अत्याचार भी बहुत हो रहे थे। राजा हुसेन शाह ब्राह्मणों को पकड़ कर उनकी जाति और प्राण दोनों ले लेता था। जिसके घर से शंख की ध्वनि आती सुनी जाती थी उसके घर और प्राण दोनों का अपहरण कर लिया जाता था और जाति ले ली जाती थी। जिसके माथे पर तिलक और कंधे पर जनेऊ देखा जाता था उसका घर-द्वार लूटकर उसे लौह-पाश में बांध दिया जाता था। मंदिर तोड़े जाते थे और तुलसी के वृक्ष उखाड़े जाते थे। गंगा स्नान का भी विरोध किया जाता था। अद्वय और पनस के वृक्ष काट दिए जाते थे<sup>१</sup>। इस प्रकार की अराजकता और राजा की अनीतियों का कुछ दिग्दर्शन तुलसी ने भी कराया है। राज समाज में प्रतिदिन नई नई कुचालों और कलुष की कल्पनायें की जाती थीं।<sup>२</sup>

तुलसीदास ने अपने रामचरितमानस में कलियुग का जो विवरण दिया है वह उनके समय की सामाजिक दशा ही है। उत्तरकांड में कागम्भूषुंडि गरुड़ से कलियुग का विवरण देते हैं। वे कहते हैं कि कलियुग में वर्णाश्रम धर्म नष्ट हो जाता है। सब स्त्री पुरुष श्रुति-विरोधी हैं। ब्राह्मण श्रुति के बेचने वाले हो गए हैं, राजा प्रजा में भेद नहीं है। कोई भी शास्त्रों की व्यवस्था नहीं मानता। जिसको जो अच्छा लगता है वह उसे ही श्रेष्ठ मार्ग मानता है। केवल वकवाद करने वाला ज्ञानी माना जाता है। संत नहीं रह गए। मिथ्यावादी और दंभी को संत माना जाता है। जो आकारहीन और श्रुति-पथ का त्याग करने वाला है वह कलियुग में ज्ञानी और वैरागी कहलाता है। ब्रह्म ज्ञान का दुरुपयोग किया जाता है। साधारण जनता ब्रह्म ज्ञान को छोड़ कर अन्य कोई बात ही नहीं करती। लोग थोड़े से धन के लिए ब्राह्मण और गुरु को धोखा देते हैं। शूद्र ब्राह्मणों की बराबरी करते हैं। वास्तविक

१. निरवधि डाका चुरि अरिष्ट देखिजा। नाना देशे सब्बलोक गेल पलाइजा।

आचम्बिते नवदीपे हैल राज-भय। ब्राह्मण धरित्रा राजा जाति प्राण लय ॥

नवदीपे शंखधवनि शुने जार धरे। धन प्राण लय तार जाति-नाश करे ॥

कपाले तिलक देखे यज्ञसूत्र कांधे। घर-द्वार लोटे तार लौह-पाशे बांधे ॥

देउल देहरा भाँगे उपाड़े तुलसी। प्राण-भये स्थिर नहे नवदीप वासी ॥

गंगा स्नान निरोधिल हाट धाट जत। अद्वय पनस वृक्ष काटे शत शत ॥

चै. मं. (वं. सा. प., पृ. ११६४)

२. राज समाज कुसाज कोटि कटु कल्पत कलुष कुचाल नई है।

नीति प्रतीति ग्रीति परिमिति पति हेतु वाद हठि हेरि हई है।

(तु. प्रंथ, खंड २, वि. प., पृ. ५३३)

संन्यासी कोई नहीं है। नीच जाति के लोग, अथवा जिनकी पत्नियां मर गई हैं अथवा घन नष्ट हो गया है, सिर मुड़ा कर संन्यासी हो जाते हैं और यह संन्यासी ब्राह्मणों से अपनी पूजा करवाते हैं। इस प्रकार के संन्यासी का वेश अमंगलकारी और बीभत्स होता था<sup>१</sup>। वे भक्ष्य अभक्ष्य सब खाते थे और सब जगह खाते थे<sup>२</sup>।

समाज में भौतिकता और विलासिता बढ़ गई थी। व्यक्तिगत आचरण दूषित हो गए थे।<sup>३</sup> लोग अपना समय केवल ऊपरी व्यवहारों और देवताओं की पूजा में लगाते थे<sup>४</sup>।

१. वरन धर्म नहिं आलम चारी । श्रुति विरोध रत सब नर नारी ॥

द्विज लृति वेचक भूप प्रजासन । कोउ नहिं मान निगम अनुसासन ॥

मारग सोइ जा कहुँ जोइ भावा । पंडित सोइ जो गाल बजावा ॥

मिथ्यारंभ दंभ रत जोई । ता कहुँ संत कहुँ सब कोई ॥

सोइ सयान जो परथन हारी । जो कर दंभ सो बड़ आचारी ॥

निराचार जो श्रुति पथ त्यागी । कलियुग सोइ जानी सो विरागी ॥

ब्रह्मज्ञान विन नारि नर, कहाँह न दूसरि बात ।

कौड़ी लागि भोह बस, कर्हाँह विप्र गुर धात ॥

बादाँह सूद द्विजन्ह सन, हम तुम्ह ते कछु धाट ।

जानाइ ब्रह्म सो विप्रवर, आंखि दिखावाँह डांटि ॥

जे वरनाधम तेलि कुम्हारा । स्वपच किरात कोल कलवारा ॥

नारि मुई गृह सम्पति नासी । मूड़ मुड़ाइ होँहि संन्यासी ॥

ते विप्रन्ह सनु आपु पुजावाँहि । उभय लोक निज हाथ नसावाँहि ॥

असुभ भेस भूषन धरे, भक्ष्याभक्ष्य जे खाँहि ।

तेइ योगी तेइ सिद्ध नर, पूजित कलियुग माँहि। (रा. च. मा., उ. ४३-४४, पृ. ५४२)

२. माधो या घर बहुत धरी ।

बारह बरस के भयो दिग्म्बर ज्ञानहीन संन्यासी ।

खान पान घर घर सब ही के, भस्तम लगाय उदासी ॥ (परमानंद दास का एक पद)

३ (क) कलि काल बिहाल किये मनुजा । नहिं मानत कोउ अनुजा तनुजा ।

नहिं तोष विचार न सीतलता । सब जाति कुजाति भये मंगता ॥

इरिषा परुषोच्छर लोलुपता । भरिपूरि रही समता विगता ॥

(रा. च. मा., उ. १०२, पृ. ५४४)

(ख) गुन मंदिर सुंदर पति त्यागी । भजाँहि नारि पर पुरुष अभागी ॥

सौभागिनी विभूषन हीना । विधवन्ह के सिंगार नवीना ॥

(रा. च. मा., उ. ९९, पृ. ५४३)

४. (क) रमादृष्टि पाते सर्वलोक सुखे वसे । व्यर्थ काल जाय मात्र व्यवहार रसे ॥

(ख) वाशुली पूजये केह नाना उपहारे । मद्य मांस दिया केह यज्ञ पूजा करे ॥

(च. भा., आदिक्षण्ड, अ. २, पृ. १५)

उनकी प्रतिमा बनाने और पुत्र कन्या के विवाह में धन को व्यर्थ खर्च करते थे।<sup>१</sup> ब्राह्मणों और अध्यापकों में ज्ञान और अध्ययन की नितान्त कमी थी।<sup>२</sup> लोग ऊंचे नीचे सब प्रकार के कर्म केवल पेट भरने के लिए करते थे।<sup>३</sup> देश में डाकें-चोरी बहुत हो रहे थे।<sup>४</sup> कुछ उद्धरण यहाँ दिए जा रहे हैं।

१. दंभ करि विषहरी पूजे कोन जन। पुत्तलि करये केह दिया बहुधन।

धन नष्ट करे पुत्र कन्यार विभाय। एह मत जगतेर व्यर्थ काल जाय।

(चै. भा., आदिखंड, अ. २, पृ. १५)

२. (क) जेवा भट्ठाचार्य चक्रवर्ती मित्र सब। ताहारह ना जानये ग्रंथ अनुभव।

शास्त्र पड़ाइया सबे एह कर्म करे। (चै. भा., आदिखंड, अ. २, पृ. १५)

(ख) विप्र निरच्छर लोलुप कामी। निराचार सठ वृष्टलो स्वामी॥

(रा. च. मा., उ. १००, पृ. ५४४)

(ग) माधो या धर बहुत धरी।

पालंड दंभ बढ़चो कलियुग में, श्रद्धा धर्म भयो लोप॥

परमानन्द वेद पढ़ि विगरचो, का पर कीजे क्रोध॥

(परमानन्द दास का एक पद) (अष्ट. व. स., पृ. ३६)

३. ऊंचे नीचे करम धरम अधरम करि

पेट ही को पचत बेचत बेटा बेटकी॥ (त्रु. ग्रंथ, खंड २, क. व., उ. ९६, पृ. २२५.)

४. निरवधि डाका चुरि अरिष्ट देखिङ्गा।

नाना देश सर्व लोक गेल पराइयङ्गा। (व. सा. प., चै. म., पृ. ११६५)

### ३. धार्मिक पृष्ठभूमि

सोलहवीं शती के पूर्वार्द्ध की रचनाओं जैसे “चैतन्य-मंगल” और “चैतन्य-भागवत्” में तत्कालीन धार्मिक परिस्थितियों का चित्रण है। वह बास्तव में समस्त बंगाल और उत्तर प्रदेश अर्थात् बंगाली और हिन्दी वैष्णव समाज के धर्म और उस समय प्रचलित अन्य धर्मों का, जिन्हें बास्तव में ‘मत’ कहना चाहिए, चित्रण है। हिन्दीभाषा-भाषी वैष्णव समाज में जो साहित्य उपलब्ध है, उसमें उतना अधिक विवरण तो नहीं मिलता परंतु कुछ झलक मिल जाती है।

सोलहवीं शता से पहले उत्तर प्रदेश में भवित धर्म का स्वरूप कदाचित् अवैष्णवीय अधिक मात्रा में था। धर्म ने लोक-धर्म का रूप ढोड़ कर व्यक्तिगत साधना का रूप ले लिया था। कश्चित् इसीलिए उसमें दिखावा बहुत आ गया था। जो पंथ चल रहा था, उसमें अनेक बाद मिले थे। बलभाचार्य ने अपने ग्रंथ कृष्णाश्रय में कहा है :—

नानावादविनष्टेय सर्वकर्मव्रतादिषु ।  
पांखंडक-प्रयत्नेषु कृष्ण एव गतिर्भम् ॥

अर्थात् नाना प्रकार के वादों के कारण संपूर्ण कर्म और व्रत इत्यादि विनष्ट हो गए हैं। केवल पांखंड के लिए तमाम धर्म-कर्म किए जाते हैं। ऐसे समय में कृष्ण ही मेरी गति हैं।

इस श्लोक से ज्ञात होता है कि बलभाचार्य के समय तक जो धार्मिकता चली थी रही थी वह अधिकांशतः वैष्णवों की धार्मिक भावना से भिन्न थी। जभी वे लोग उन मतावलंबियों के व्रत-कर्म इत्यादि को पांखंड बताते हैं; इसमें प्रचलन रूप से इस बात का भी उल्लेख मिलता है कि कृष्ण इष्टदेव के रूप में कम लोगों को ही मान्य थे। वैसे यह ‘पांखंड’-संयुक्त धर्म क्या था इसका विस्तृत विवरण उन्होंने नहीं दिया है।

परमानंददास ने अपने एकपद में कुछ अधिक स्पष्ट करके इस ‘पांखंड’ की रूप-रेखा बताई है। वह पद निम्न है :—

भायो या घर बहुत धरी ।  
कहन सुनन को लीला कीनी मर्यादा न टरी ।  
जो गोपिन को प्रेम न हो तो, अरु भागवत पुरान ।  
तो सब औधंडपंथहि हो तो, कथत गमैया ज्ञान ॥  
वारह बरस कौ भयो दिगम्बर, ज्ञानहीन संन्यासी ।  
खान पान घर घर सब हिन के, भसम लगाय उदासी ॥  
पांखंड दम्भ बढ़यो कलियुग में, अद्वा धर्म भयो लोप ।  
परमानंद वेद पढ़ि विगरचो, का पर कीजे कोप ॥

इस पद में परमानंददास स्पष्ट रूप से कहते हैं कि कलियुग में पांखंड दम्भ बढ़ा है और ‘अद्वा धर्म’ लोप हो गया है। अद्वा धर्म से उनका तात्पर्य भवित-प्रधान धर्म से है। ज्ञान-और कर्म-प्रधान धर्म के फलस्वरूप लोगों में संन्यास लेने की प्रवृत्ति खूब थी, इसका भी

निर्देश मिल जाता है। बारह वरस के बालक भसम लगाकर उदासी और ज्ञानहीन संन्यासी बन जाते थे। परमानंद यह कहकर चुप हो जाते हैं कि सब लोग वेद पढ़कर बिगड़े हैं, क्रोध किस पर किया जाय :—

तुलसीदास की रचनाओं में तत्कालीन अवैष्णवीय मतों का अधिक स्पष्ट रूप में उल्लेख है। विनय पत्रिका में वे कहते हैं :—

राज-समाज कुसाज कोटि कटु कल्पत कलुथ कुचाल नई है।

नीति प्रतीति प्रीति परभिति पति हेतु-बाद हठि हेरि हई है ॥

आश्रम-ब्ररन-धर्म-विरहित जग लोक-वेद-भरजाव गई है ।

प्रजा पतित पाखंड पाप रत अपने अपने रंग रई है ॥

सांति सत्य सुभ रीति गई धटि, बढ़ी कुरीति कपट-कलई है ।

सौदत साधु, साधुता सोचति, खल विलसति, हुलसति खलई है ॥ इत्यादि ॥

(तु. प्र०, खंड २, वि. प., पद १३९, पृ. ५३३)

इसमें तुलसीदास भी यही कहते हैं कि देश आश्रम-धर्म-विहीन हो गया है और वेद की मर्यादा चली गई है। बारह वरस के बालक का संन्यास लेना आश्रम धर्म की व्यवस्था के प्रतिकूल ही चलना है।

दूसरी बात जो इन दोनों कवियों की ऊपर दी पंक्तियों से ज्ञात होती है वह यह है कि उस समय जो बाद या मत चल रहे थे वे इन दोनों की दृष्टि में अवैदिक थे। अवैदिक होने से इनका क्या तात्पर्य था, यह कहना कठिन है।

तुलसीदास ने रामचरितमानस के उत्तर कांड में जहाँ कागभुशुंडि से कलिधर्म कहलाया है उसमें तात्कालीन धार्मिक दशा का चित्रण है। उस समस्त विवरण में दी कलियुग में प्रचलित धर्म की रूप-रेखा कुछ इस प्रकार है—

१. कलियुग में चारों आश्रमों की व्यवस्था नष्ट हो गई है। सब स्त्री-पुरुष श्रुति-विरोधी कार्य करते हैं। वर्णश्रिम धर्म की हानि यहाँ तक हुई है कि शूद्र जनेऊ पहन कर दान लेते हैं। केवल इतने से ही संतुष्ट न होकर ब्राह्मणों को यह कह कर आंख दिखाते हैं कि हम तुमसे कुछ घट कर नहीं हैं।<sup>१</sup>

२. जैसा आभास बल्लभाचार्य के श्लोक में था कि धर्म व्यक्तिगत धर्म के रूप में चल पड़ा था, वैसा ही आभास तुलसीदास की निम्न पंक्तियों में मिलता है :—

कलिमल प्रसे धर्म सब, लुप्त भये सद्ग्रंथ ।

दंभिन्ह निज मति कलिप करि, प्रगट किये बहुत पंथ ॥

(रा. च. मा., उ. ९७, पृ. ५४२)

अथवा

१. बरन धर्म नहिं आश्रम चारी। श्रुति विरोध रत सब नर नारी ॥ १ ॥

सूद्र द्विजन्ह उपदेसहिं ज्ञाना। मेल जनेऊ लेहि कुदाना ॥ २ ॥

बादहिं सूद्र द्विजन्ह सन, हम तुम से कछु धाटि ।

जानहिं न्रह्य सो विप्रवर, आंखि देखावहिं डांटि ॥

(रा. च. मा., उ. ९८, ९९, पृ. ५४२-५४३)

मारग सोई जाकह जेर्हि भावा । पंडित सोई जो गाल बजावा ।

(रा. च. मा., उ. १७, पृ. ५४२)

इसमें दो बातें स्पष्ट हैं । एक तो यह कि लोगों ने अपनी अपनी बुद्धि के अनुसार “कल्प” करके बहुत से “पंथ” प्रगट कर लिए थे । दूसरी यह कि धर्म का कोई ऐसा एक निश्चित मार्ग नहीं था जो सर्वमान्य हो, बल्कि ‘मारग’ वही था जो जिसको अच्छा लगे । अर्थात् उस काल के पंथ और मत सार्वजनीन तो कम मात्रा में थे, व्यक्तिगत अधिकांश रूप में थे ।

गौड़ीय वैष्णव साहित्य में भी तत्कालीन धर्मों की कुछ रूप-रेखा पाई जाती है । परन्तु उससे जो आभास मिलते हैं वे ऊपर दी गई दोनों बातों को छोड़ कर अन्य कुछ बातों में हिन्दी-वैष्णव-साहित्य से प्राप्त रूप-रेखा के समान हैं । बृन्दावनदास अथवा जयानंद, अथवा कृष्णदास कोई भी यह कहकर दुःख नहीं प्रगट करते कि कलियुग में वर्णाश्रिम नष्ट हो गया है । शूद्र ब्राह्मणों से ऊंचे बनते हैं, कह कर शूद्रों का ऐसा उल्लेख जो सुरुचि-सम्पन्न न हो उन्होंने नहीं किया है । कारण कदाचित् भावनाओं के अन्तर का है । मर्यादा की ओर तुलसीदास का अधिक ध्यान था । उनके इष्टदेव राम ही मर्यादापुरुषोत्तम थे जो ब्राह्मण का आदर करते थे और शूद्र-नपस्वी के हृता थे । परन्तु चैतन्यदेव के जीवनी-कार व्यवस्था इत्यादि की ओर अधिक उन्मुख नहीं थे, अतः उन्होंने वर्णाश्रिम धर्म की हानि पर कुछ अधिक नहीं लिखा । उन्हें इस बात का अधिक दुःख था कि संसार भवित-शून्य है ।

संत मत—तुलसीदास ने प्रच्छन्न रूप से तात्कालीन सन्त मत का उल्लेख किया है, ऐसा रामचरितमानस की कुछ पंक्तियों से ज्ञात होता है । वे पंक्तियां निम्न हैं :—

१. शूद्र कर्हि जप तप ब्रत नाना । बैठि बरासन कर्हि पुराना ।
२. जे बरनाधम तेलि कुम्हारा । स्वपच किरात कोल कलवारा ।

नारि मुई गृह सम्पति नासी । मूँड मुङाइ होर्हि संन्यासी ।

३. नहीं मान पुरान न वेदर्हि जो, हरि सेवक सन्त सही कलि सों ।

(रा. च. मा., उ. १००-१०१, पृ. ५४४)

तुलसीदास ने अपने समय के उन शूद्रों का उल्लेख किया है जो श्वपच, तेली, कुम्हार इत्यादि जाति के थे और जप, तप, ब्रत इत्यादि करते थे । संतों की परंपरा में ही ऐसी बात सम्भव थी । संत प्रायः नीची जाति के ही थे और उपदेश किया करते थे तथा वैरागी भी हुआ करते थे । आगे चल कर नीची जाति के कुछ व्यक्ति भी वैष्णवों में गिने गए थे, इसमें सन्देह नहीं; परन्तु तुलसीदास जिस निरादार और उदासीनता से इन ब्रत, जप-तप करने वालों का नाम लेते हैं उससे यह वैष्णव संत महात्मा नहीं ज्ञात होते । तीसरी पंचित में तुलसीदास स्पष्ट रूप से कहते हैं कि जो वेद-पुराण को नहीं मानता वह कलियुग में हरि-सेवक संत है । वेद-पुराण के विरोध में संतों ही ने बहुत कुछ कहा है । अतः तुलसी के काल तक संत मत चला आ रहा था इसमें संदेह नहीं । इस संत मत की रूप-रेखा क्या थी यह तुलसीदास विस्तार से तो नहीं बताते । संकेत रूप से जो कुछ ज्ञात होता है वह यही है कि नीची जाति के व्यक्ति जप-तप करते थे और उपदेश देते थे, वेद-पुराण की निन्दा करते थे और अपने को संत कहते थे ।

तामस धर्म—तुलसी इसी प्रसंग में कहते हैं :—

तामस धर्म कर्हन नर, जप तप मख ब्रत दान ।<sup>१</sup>

यह तामस धर्म क्या था और इसकी रूप-रेखा क्या थी, इसके विषय में और कुछ वे नहीं कहते। मनुष्य तामस धर्म करते थे जिसमें जप, तप, यज्ञ, ब्रत, दान इत्यादि थे। यह तामस धर्म शक्तिपूजा के समान ही कोई मत ज्ञात होता है, जैसा कि “तामस” शब्द के प्रयोग से स्पष्ट है।

इस धर्म में हिंसा का स्थान रहा होगा। बलिदान और अन्य तामसी वस्तुओं जैसे मदिरा इत्यादि का प्रयोग पूजा में होता रहा होगा। आज भी जनता में एक प्रकार का तामस धर्म चल रहा है जिसमें अनेक ऐसे देवी-देवता हैं जो पशु-बलि से और मदिरा से संतुष्ट हुए बताए जाते हैं। बंगाल की शक्ति-पूजा जिसकी देवी दुर्गा हैं जितने व्यापक रूप में प्रचलित थी, उतने व्यापक रूप में कदाचित् वह तामस धर्म उत्तर प्रदेश में प्रचलित नहीं था—तभी तुलसीदास एक बार ही कह कर रह गए जब कि शूद्रों के संत धर्म का उल्लेख उन्होंने बार-बार किया है।

बून्दावनदास ने चैतन्य-भागवत में चैतन्य देव के समय में प्रचलित देवी पूजा का उल्लेख किया है।

धर्म कर्म लोक सबे एइ मात्र जाने ।

मंगल चंडीर गीत करे जागरणे ॥

दंभ करि विषहरी पूजे कोन जन ।

पुत्तलि करये केह दिया बहु धन ॥

...

वाशुली पूजये केह नाना उपहारे ।

भद्र मांस दिया केह यज्ञ पूजा करे ॥

(चै. भा., आदिखण्ड, अ० २, पृ. १५)

अर्थात् सब लोग इतना ही धर्म कर्म जानते थे। मंगल चंडी के गीतों को गाकर देवी को जगाते थे। कोई-कोई अत्यन्त दंभपूर्वक विषहरी का पूजन करते थे। बहुत धन लगाकर प्रतिमा बनाते थे। कोई-कोई अनेक पूजोपहार देकर वाशुली की पूजा करते थे। कोई मद्य-मांस देकर यज्ञ करते थे।

इस उद्धरण से ज्ञात होता है कि चंडी, विषहरी और वाशुली नाम की देवियों की पूजा उस समय प्रचलित थी। इन देवियों की प्रतिमाएँ भी बनती थीं और गीत गाए जाते थे। वाशुली और विषहरी एक ही देवी के दो नाम हैं। इनके मनसा और बेहुला ये दो नाम भी पाए जाते हैं। ये देवी कीन थीं इसका कुछ संक्षिप्त विवरण बंगाल के “मनसा मंगल” साहित्य के परिचय के साथ पीछे दिया जा चुका है।

इन देवियों की पूजा उपासना की क्या सामग्री थी इसका थोड़ा-सा उल्लेख कृष्ण-दास कविराज ने चैतन्य चरितामृत में दिया है। चापाल गोपाल नाम का एक व्यक्ति था, वह वैष्णवों का विरोधी था। चैतन्य देव के अनन्य भक्त श्रीवास पंडित अपने घर में नित्य-

प्रति संकीर्तन करते थे। उन्हें वैष्णवों की दृष्टि में गिराने के लिए चापाल गोपाल ने उनके द्वार पर रात्रि में भवानी पूजा की सामग्री रखकी। इसी प्रसंग में कृष्णदास ने पूजा की वस्तुओं के नाम बताए हैं।

भवानी पूजार सब सामग्री लहया ।  
रात्रे श्रीवासेर द्वारे स्थान लेपिया ॥  
कलार पातेर परे थोथ उड़फूल ।  
हरिद्रा सिन्दूर रक्त चन्दन तंडुल ॥  
मद्य भांड पाशे धरि निज धरे गेला । इत्यादि

(चौ. च., आदिखंड, परि. १७, पृ. ८०, ८१)

अर्थात् भवानी पूजा की सब सामग्री लेकर और रात्रि में श्रीवास का द्वार लीप कर केले के पते पर उड़फूल अर्थात् गुडहल का फूल, हल्दी, सिन्दूर, रक्त, चन्दन और चावल रखके। पास ही मद्य का पात्र रख कर घर चला गया।

इससे ज्ञात होता है कि "भवानी पूजा" में मद्य-मांस इत्यादि सामग्री पूजा की सामग्री थी। मद्य-मांस देकर यज्ञ भी किए जाते थे। यह एक प्रकार का शावत तांत्रिक भर्त था जिसे वाममार्ग साधना का नाम दिया जा सकता है। विषहरी की पूजा नाचना कर भी की जाती थी। इस प्रकार की उपासनाओं को दीन कृष्णदास ने तत्र धर्म कह कर सम्बोधित किया है।<sup>१</sup>

**कर्मकाण्डी मायावादी धर्म**

तुलसीदास ने तो कम, पर वृन्दावनदास और कृष्णदास ने स्थान-स्थान पर इस बात का उल्लेख किया है कि चैतन्य देव के भवित प्रचार में सबसे अधिक वाधा पहुंचाने वाले थे वे ब्राह्मण जो कर्मकाण्डी थे और वे संन्यासी जो मायावादी अर्थात् अद्वैतवादी शांकरी सिद्धान्त को मानने वाले थे। शंकर के ब्रह्मज्ञान का स्वरूप क्या था इसका स्पष्ट उल्लेख न कर के तुलसी कहते हैं :—

ब्रह्मज्ञान विनु नारि नर कहर्हि न दूसरि बात ।

कौड़ी लागि मोह बस, कर्हि विप्र गुरु धात ॥

(रा. च. मा., उ. ९९, पृ. ५४३)

इससे ज्ञात होता है कि शंकर के ब्रह्म-ज्ञान का प्रचार उस समय बहुत था, यद्यपि ज्ञात ऐसा होता है कि उसका अर्थ बहुत कम ही लोग समझते थे। मामूली से मामूली व्यक्ति भी ब्रह्मज्ञान के बिना दूसरी बात नहीं कहते थे। परन्तु इन्हीं ब्रह्मज्ञानियों को कौड़ी अर्थात् नाममात्र के धन के लिए भी ब्राह्मण या गुरु की हृदय करने में संकोच नहीं था। इन अद्वैतवादियों का चरित्र अच्छा नहीं था यह वे एक अन्य स्थान पर भी कहते हैं :—

पर त्रिय लंपट कपट सयाने । मोह द्रोह ममता लपटाने ।

तेह अभेदबादी जानी नर । देखा म चरित्र कलिजुग कर ॥

(रा. च. मा., उ. १००, पृ. ५४३)

१. सुरापान, अत्याचार, भ्रूण हृत्या, व्यभिचार, तन्त्र धर्म भारत व्यापिल यश रक्ष विष-हरि, नाना उपहार करि, बीच सबे पूजते लागिल ।" (गौ. प. त. ११३५, पृ. १४)

कहने का तात्पर्य यह कि तुलसीदास के समय से पहले से चला आया हुआ अद्वैतवादी ब्रह्मज्ञान उनके समय तक आते आते अत्यन्त विकृत हो गया था। जनता उसकी आड़ में अनुचित कर्म करती थी। “ब्रह्मज्ञान विन नारि नर कहर्हिं न दूसरि बात” से यह अनुमान लगाना सर्वथा अनुचित न होगा कि चाहे इसकी आड़ में कुछ करें जनता में यह ब्रह्मज्ञान ऊंची दृष्टि से देखा अवश्य जाता था। कदाचित् विद्वत्ता का भी चिह्न समझा जाता था। तभी सब के सब ब्रह्मज्ञान पर बात करने की चेष्टा किया करते थे।

हरिदास के आख्यान में चैतन्य-भागवतकार वृन्दावनदास ने बताया है कि यद्यन हरिदास का वैष्णव होते पर ब्राह्मणों ने अत्यन्त विरोध किया था। उनकी और वैष्णवों की कीर्तन पद्धति का वे मजाक उड़ाते थे। ये ब्राह्मण गीता-भागवत भी पढ़ते थे परन्तु कृष्ण-संकीर्तन नहीं करते थे। नीचे एक उद्धरण दिया जा रहा है:—

गीता भागवत का पढ़ाय जेन्जे जन ।  
ताहाराओ ना बलये कृष्ण संकीर्तन ॥  
ताहाते ओ उपहास करये सवारे ।  
इहारा कि कार्य डाक छाड़े उच्चः स्वरे ॥  
आमि ब्रह्म, आमातेह, बसे निरंजन ।

(दास प्रभु भेद वा करये कि कारण ॥ (चै. भा., आदिखंड, अ. १४, पृ. ८६)

अर्थात् जो व्यक्ति गीता भागवत पढ़ते थे वे भी कृष्ण संकीर्तन नहीं करते थे। वे भी सब का यह कह कर उपहास करते थे कि यह कौन-सी पूजा है कि ऊंचे स्वर से चिल्लाते हैं। हम ब्रह्म हैं और हममें भी निरंजन (आत्मा) हैं तब दास प्रभु का भेद किस लिए करते हैं?

यह उसी अद्वैतवाद की रूप-रेखा है जिसका उल्लेख “ब्रह्मज्ञान” कह के तुलसी ने किया है। वैष्णव धर्म में तो भक्त और भगवान दोनों ही अलग-अलग सत्ता हैं। द्वैत की भावना भक्ति धर्म के लिए वे लोग आवश्यक मानते हैं। उपास्य हैं तो उपासक होना ही चाहिए। परन्तु ब्राह्मण कहते हैं कि हम ही ब्रह्म हैं, हम ही आत्मा हैं, तब दास कौन हुआ और प्रभु कौन हुआ (वैष्णव जीव को दास और ईश्वर की प्रभु मानते हैं)। इस प्रकार के ब्राह्मणों को जो चैतन्य के विरोधी थे वृन्दावनदास ने राक्षस तक कह डाला है।

ये कर्मकाण्डी ब्राह्मण चैतन्य के धर्म के विरोधी थे। नदिया के काजी ने जो यद्यन था कीर्तन को बन्द करने की आज्ञा दी। परन्तु गौरांग देव ने कीर्तन बन्द नहीं किया। कुछ विद्वान् ब्राह्मण जिन्हें वृन्दावनदास “पाखंडी हिन्दू” कहते हैं काजी के पास गए और उन्होंने चैतन्य के कीर्तन को अहिन्दू पद्धति बताई। इसी प्रसंग में वे ईश्वर को हिन्दू धर्म का महामंत्र बताकर कृष्ण को छोटा बताते हैं। वे पंक्तियां निम्न हैं:—

आसि कहे हिन्दु धर्म भाँगिल निमाइ ।  
जे कीर्तन प्रवर्तालि कभु शुनि नाइ ॥  
भंगल चंडी विषहरी करि जागरण ।  
ताते नृत्य गीत वाद्य योग्य आचरण ॥ . . .  
हिन्दुर धर्म नष्ट हैंल पाखंड संचारि ॥  
कृष्णेर कीर्तन करे नीच बार बार ।

एह पापे नवद्वीप हइवे उजाड ॥  
हिन्दु शास्त्रे ईश्वर नाम महामंत्र जानि । इत्यादि

(चै. च., आदिलीला, परि० १७, पृ. ८६)

अथर्वा वे लोग काजी के पास जाकर कहते हैं कि निमाई ने हिन्दु धर्म नष्ट कर दिया है । जो संकीर्तन उन्होंने प्रचारित किया है वह कभी सुना नहीं । मंगल चंडी और विषहरी का जागारण करते हैं तब नूत्य, गीत और वाद्य उसके उपयुक्त होते हैं . . . हिन्दु धर्म पाखंड बढ़ा कर नष्ट कर रहे हैं । नीच वार-वार कृष्ण का कीर्तन करते हैं । इस पाप से नवद्वीप उजाड़ हो जायगा । हिन्दु शास्त्र में “ईश्वर” का नाम ही महामंत्र है ।

यद्यपि वृद्धावनदास इस प्रकार की शिकायत करने वाले व्यक्तियों को अच्छा नहीं मानते हैं परन्तु उनके लिखने से जात होता है कि चैतन्य देव के समय तक भी कृष्ण नीचे देवता माने जाते थे, उन्हें “स्वयम् भगवान्” का स्थान नहीं प्राप्त हुआ था । निर्गुण ईश्वर को मानने वाले अपने को अधिक ऊंचा मानते थे । कुछ स्थानों पर उन्होंने यह और भी कहा है कि लोग कृष्ण का नाम नहीं लेते थे । जनता में भी कृष्ण भक्ति का अधिक प्रचार नहीं था । जो लोग गीता-भागवत पढ़ते थे वे भी कृष्ण नाम नहीं लेते थे । वे पंक्तियाँ नीचे दी जा रही हैं :

(१) कृष्ण राम भक्ति शून्य सकल संसार ।

प्रथम कलिते हैं भविष्य आचार ॥

(चै. भा., आदिखंड, अ. २, पृ. १५)

(२) कोथाओ न शुने केह कृष्णेर कीर्तन ।

(चै. भा., आदिखंड, अ. ६, पृ. ३५)

(३) गीता भागवत जे-जे जने वा पढ़ाय ।

कृष्ण भक्ति व्याख्या कार ना आइसे जिह्वाय ॥

(चै. भा., आदिखंड, अ. ६, पृ. ३५)

अथर्वा (१) कृष्ण-राम की भक्ति से संसार शून्य था । (२) कहीं भी कोई कृष्ण का कीर्तन नहीं सुनता था । (३) गीता भागवत जो लोग पढ़ते थे वे भी कृष्ण-भक्ति की व्याख्या नहीं करते थे ।

तीसरे उद्धरण में इस बात का स्पष्ट उल्लेख मिलता है कि उस भागवती धर्म की रूप-रेखा जिस में कृष्ण स्वयं भगवान बताए गए हैं, उस समय तक नहीं बनी थी । लोग भागवत पढ़ते थे पर उसमें से कृष्ण-भक्ति की व्याख्या नहीं करते थे । वास्तव में भागवत में सोलहवीं शती में अत्यधिक प्रचलित कृष्ण-भक्ति का यह स्वरूप उतना स्पष्ट और प्रमुख नहीं है जो बल्लभ और चैतन्य मानते थे । इसकी पुष्टि एक अन्य स्थल पर दी हुई पंक्तियों से भी होती है । चैतन्य के पार्षदों द्वारा किया संकीर्तन सुन कर जनता में नाना प्रकार की बातें होती थीं । एक जन कहता है :—

केह बले कतरूप पड़िल भागवत ।

नाचिव कांदिव हेन ना देखिल पथ ॥

(चै. भा., आदिखंड, अ. ९, पृ. ५८)

अर्थात् कोई कहता है कि कितनी ही भागवत पढ़ी पर नाचना-रोना (भक्ति) पथ है यह तो नहीं देखा।

इस प्रकार के दार्शनिकता प्रधान विचारों को मानने वाले संन्यासी भी थे। कृष्णदास और वृदावनदास उन्हें 'मायावादी' कह कर उनका उल्लेख करते हैं। इन संन्यासियों का प्रमुख गढ़ काशी था। इनके मुखिया "प्रकाशानन्द" थे। अपनी प्रथम काशी यात्रा में चैतन्य देव को इन मायावादियों से विरोध मिला था। दूसरी यात्रा में प्रकाशानन्द से तर्क करके चैतन्य ने उन्हें अपने धर्म से प्रभावित अवश्य कर लिया था। संन्यासियों का प्रभाव जनता पर काफी था। चैतन्य के संन्यास लेने का एक कारण वृदावनदास ने यह भी बताया है। चैतन्य ने संन्यास इसलिए लिया था कि लोग संन्यासी होने के कारण मेरी बात सुनेंगे।

इन मायावादी संन्यासियों के अतिरिक्त कुछ अन्य प्रकार के संन्यासी भी थे। तुलसीदास ने इनका उल्लेख किया है। परन्तु वे उन संन्यासियों के भक्त नहीं थे वरन् उनका उल्लेख कुछ निरादर की भावना से ही करते हैं। ये कहते हैं:—

निराचार जो श्रुति पथ त्यागी। कलिजुग सोइ जानी सो बिरागी ॥

जाकें नख अरु जटा बिसाला। सोइ तापस प्रसिद्ध कलिकाला ॥

असुभ वेश भूषन धरे, भक्षाभक्ष जो खाँहि ।

तेह जोगी तेइ सिद्ध नर, पूजित कलियुग मार्हि। (रा.च.मा., उ. ९८, पृ.५४३)

कदाचित् ये नाथपंथी सिद्ध या योगी हैं। ये लम्बे नख और जटा धारण करते थे। अशुभ वेश वनाएँ फिरते थे और भक्षाभक्ष 'मांस' इत्यादि खाते थे। जनता में इनका आतंक था।

**भक्ति धर्म—चैतन्य देव के आविर्भाव से पहले बंगाल में एक प्रकार का भक्ति-धर्म प्रचलित था।** इसका उल्लेख कृष्णदास कविराज के चैतन्यचरितामृत में मिलता है। वृदावनदास ने भी कई बार इसका उल्लेख किया है। परन्तु हिन्दी की वैष्णव रचनाओं में ऐसा स्पष्ट उल्लेख नहीं है। कृष्णदास और वृदावनदास की रचनाओं के अनुसार एक भक्ति-प्रधान धर्म की विद्यमानता ज्ञात होती है, यद्यपि इसका प्रचार बहुत कम था। जो लोग इसे मानते भी थे वे वहाँ डरते-डरते इसका पालन करते थे। ऐसा ज्ञात होता है कि इस धर्म के इष्टदेव कृष्ण न होकर 'विष्णु' थे। अधिकांशतया उल्लेखों से कृष्ण और विष्णु एक ही ज्ञात होते हैं। वृदावनदास कहते हैं:—

अधम कुलेते जदि विष्णु भक्त हृय ।

तथापि सेह पूज्य हृय सर्वशास्त्रे कथ ॥

उत्तम कुलेते जन्म श्रीकृष्ण ना भजे। इत्यादि (चै. भा., मध्य खंड)

अर्थात् अधम कुल में भी विष्णु भक्त उत्पन्न हो तो वह पूज्य है ऐसा सब शास्त्र कहते हैं। यदि उत्तम कुल में जन्म है और कृष्ण को नहीं भजते इत्यादि।

धर्म विरोधी यवनों को वे 'विष्णुद्रोही' यवन कहते हैं। चैतन्य देव का 'विष्णु जैन अवतार' कह कर महत्व बताते हैं।<sup>१</sup> संसार को 'विष्णु भक्ति शून्य' बताते हैं।<sup>२</sup>

१. चै. भा., आदिखंड, अ० ३

२. चै. भा., आदिखंड, अ० २

कृष्णदास ने भी चैतन्यचरितामृत में विष्णु का उल्लेख कई बार किया है। चैतन्य के पिता पुरन्दर मिश्र इनके भक्त ही थे। उन्होंने पुत्र के लिए “आराधिता विष्णु चरण” अर्थात् विष्णु चरण की आराधना की। ‘विष्णु प्रीते’ द्विजों को दान दिया।<sup>१</sup>

चैतन्य के जन्म से पहले कुछ लोग थे जिन्हें वृदावनदास भागवत और कृष्णदास वैष्णव कहते हैं और जो विष्णु पूजा या कृष्ण पूजा किया करते थे। स्पष्ट कथन से तो नहीं परन्तु कहने की भावना से प्रतीत होता है कि वैष्णवगण कृष्ण और विष्णु को अभिन्न ही मानते थे। ‘कृष्ण पूजा’, ‘विष्णु पूजा’, ‘कृष्ण भक्ति’, ‘विष्णु भक्ति’ सब का अर्थ एक ही सा है।<sup>२</sup>

ये भागवत-गण छिपा कर अपनी पूजा-उपासना किया करते थे। पूजा की पद्धति विशेष क्या थी इसका विस्तृत विवरण तो नहीं है पर वृदावनदास और कृष्णदास दोनों ने जहां अद्वैत आचार्य और पुरन्दर मिश्र की कृष्ण पूजाओं का उल्लेख किया है वहां तुलसी-मंजरी सहित गंगाजल देना ही लिखा है।<sup>३</sup> गंगा स्नान करना भी वैष्णवों का आचार था।<sup>४</sup> यह भागवत गंगा स्नान करके “गोविन्द पुण्डरीक” का नाम लेते थे। एकादशी का व्रत ये लोग भी रखते थे और अन्य लोग भी। पुरन्दर मिश्र कृष्ण भक्त या विष्णु भक्त थे और “शालग्राम” की पूजा करते थे।

चैतन्य के जन्म के दिन चंद्रग्रहण लगा था। इस बात का उल्लेख कृष्णदास ने किया है। उस समय लोग ‘हरि-हरि’ कह रहे थे। बालक चैतन्य को रोते से चुप करने के लिए स्त्रियां ताली बजा कर स्वर से हरि-हरि कहती थीं। चैतन्य देव के संगठित कीर्तन का आदि स्वरूप इस प्रकार के उच्च स्वर से हरि-हरि उच्चारण में निहित है। भागवत-गण उच्च स्वर से कृष्ण नाम लेते थे।

आस्तिकता, हरि-कृष्ण नाम उच्चारण, और श्रद्धा से युक्त एक भक्ति-प्रधान धर्म चैतन्य देव के जन्म के पहले से चला आ रहा था। चैतन्य देव ने उसी धर्म का पुनरुत्थान किया। उन्होंने विष्णु को स्वयं भगवान बताया, यद्यपि उससे पहले केवल भागवत-गण कृष्ण के उपासक थे। उनके अतिरिक्त और सब लोग कृष्ण-विमुख थे। इस बात का उल्लेख कृष्णदास और वृदावनदास दोनों ने ही बड़े परिताप से किया है कि चैतन्य के जन्म से पहले संसार कृष्ण या विष्णु-भक्ति शून्य था।

१. चै. च., आदिलीला, परि० १३

२. “कृष्णपूजा विष्णुभक्ति कारो नाहि वासे।” (चै. भा., आदिखण्ड, अ. २, पृ. १५)

३. क. तुलसीर मंजरी सहित गंगाजले।

४. निरवधि सेवे कृष्ण महा कुतूहले। (चै. भा., आदिखण्ड, अ. २, पृ. १५)

ख. कृष्ण पूजा करे तुलसी गंगाजल दिया। (चै. च., आदिलीला, परि. १३, पृ. ८६)

४. स्वकार्य करेन सब भागवतगण। कृष्णपूजा गंगास्नान कृष्णेर कथन।

(चै. भा., आदिखण्ड, अ. २, पृ. १५)

## द्वितीय अध्याय कवि और पदकर्ता

सोलहवीं शती का बंगाली और हिन्दी साहित्य प्रधानतया वैष्णव भक्त कवियों की देन है। इन कवियों का जो परिचय आगे प्रस्तुत किया जा रहा है उसका आधार सोलहवीं शती में रचित चरित साहित्य की दी हुई नामावलियों, अल्प अथवा विशद परिचय और इस पर खोज करने वाले आधुनिक विद्वानों द्वारा प्रस्तुत किया गया परिचय है। इन लेखकों अथवा कवियों के उल्लेख सब्रह्मीं और अठारहवीं शती की कुछ रचनाओं में भी मिलते हैं। इसका निर्देश यथास्थान दिया गया है। बंगाली कवियों और पद-कर्ताओं के नाम, परिचय इत्यादि सोलहवीं शती में रचित चैतन्यचरितामृत, चैतन्य-भागवत और वैष्णव-वंदना में प्राप्त हैं। हिन्दी कवियों और लेखकों के नाम भक्तमाल और वात्ताओं में मिलते हैं।

### चैतन्य-चरितामृत की नामावली

बंगाल में जो जीवनी साहित्य सोलहवीं शती में रचा गया, वह मुख्यतया चैतन्य-देव संबंधी है। लम्बे आस्थानक काव्य भी हैं और छोटे काव्य भी। लम्बे काव्यों में जयानंद का “चैतन्य-मंगल”, वृद्धावनदास का “चैतन्य-भागवत” और कृष्णदास कविराज का “चैतन्य-चरितामृत” प्रमुख हैं। इन तीनों में भी “चैतन्य-चरितामृत” का सर्वोच्च स्थान है। इस विशाल ग्रंथ में बहुत अधिक नाम हैं। इनमें से कुछ का उल्लेख चैतन्य देव के पार्षदों में, और कुछ का भक्तों में है। नित्यानंद, अद्वैताचार्य, और गदाधर पंडित के शिष्यों का भी नामोल्लेख है। प्रत्येक के विस्तृत परिचय का न तो स्थान है और न लेखक की इच्छा ही ऐसा करने की है। वे तो चैतन्य देव का मानव चरित्र लिखने बैठे थे। उसी में प्रसंगा-नुसार उनके सहचरों, शिष्यों, प्रशिष्यों आदि का नाम आया है। उनमें से जो कवि थे उनके नाम नीचे दिए जा रहे हैं:—

|             |              |
|-------------|--------------|
| अनंत आचार्य | कामदेव       |
| अनंतदास     | कालाकृष्णदास |
| ईशान        | कुमुद        |
| उद्धारणदत्त | कृष्णदास १   |
| उद्धारणदास  | कृष्णदास २   |
| कर्णपूर     | गदाधर        |
| कविचन्द्र   | गदाधरदास २   |
| कानु ठाकुर  | गोकुलदास     |
| कानु पंडित  | गोपाल        |

१. भक्तिरत्नाकर, प्रेमविलास, नरोत्तमविलास, भक्तमाल (बंगाली), भक्त नामावली, कर्णनिन्द, रसिक मंगल, वैष्णवाभिधान, बंशी विलास, बंशी शिक्षा, इत्यादि।

|                       |                   |
|-----------------------|-------------------|
| गोपालदास              | भागवताचार्य       |
| गोपीकांत              | मनोहर             |
| गोपीनाथ               | माधव आचार्य       |
| गोविन्द घोष           | माधव घोष          |
| गौरीदास               | मुकुंददत्त        |
| चन्द्रशेखर आचार्य     | मुरारि            |
| चन्द्रशेखर वैद्य      | मुरारि पंडित      |
| चैतन्यदास १           | यदुनंदन           |
| चैतन्यदास २           | यदुनाथ            |
| चैतन्यदास ३           | रघुनाथ १          |
| चैतन्यदास ४           | रघुनाथ २          |
| जगदानन्द              | रघुनाथदास         |
| जगन्नाथ               | रामचन्द्र कविराज  |
| जगन्नाथदास            | रामदास            |
| जानकीनाथ              | रामानन्द वसु      |
| ज्ञानदास              | बल्लभ १, २        |
| नरहरि                 | बसंत              |
| नृसिंह                | वासुदेव घोष       |
| परमानन्द              | वासुदेव दत्त      |
| परमानन्द गुप्त        | विष्णुदास         |
| परमानन्द पुरी         | वृदावनदास         |
| परमेश्वरदास           | शिवानन्द          |
| पीताम्बर              | सत्यराज           |
| पुरुषोत्तम            | स्वरूप दामोदर     |
| पुरुषोत्तम पंडित      | हरिचरण            |
| पुरुषोत्तम ब्रह्मचारी | हरिदास १, २, ३, ४ |
| बलराम दास             |                   |

### चैतन्य-भागवत की नामावली

चैतन्य-भागवत में अपेक्षाकृत कम नाम हैं। कुछ नाम यहां दिए जा रहे हैं।

- |               |             |
|---------------|-------------|
| १. छृष्णदास   | ७. माधव घोष |
| २. गदाधर      | ८. मुकुंद   |
| ३. गोविन्ददास | ९. मुरारि   |
| ४. गौरीदास    | १०. वासुदेव |
| ५. चन्द्रशेखर | ११. हरिदास  |
| ६. जगदानन्द   |             |

### बैष्णव-वंदना की नामावली

देवकीनंदन ने अपनी रचना बैष्णव-वंदना में बहुत से भक्तों की वंदना की है। उनमें से जो लेखक अथवा पदकर्ता हैं उनकी सूची यहां दी जा रही है।

- |                      |                          |
|----------------------|--------------------------|
| १. अनंत              | १२. बलरामदास             |
| २. उद्घारणदत्त       | १३. माधव आचार्य          |
| ३. कृष्णदास (कालिया) | १४. भुकुंददास            |
| ४. कृष्णदास ब्राह्मण | १५. मुरारि               |
| ५. गदाधरदास          | १६. यदुनाथ               |
| ६. गोविंद आचार्य     | १७. रामानंद वसु          |
| ७. गौरीदास पंडित     | १८. वासुदेव दत्त         |
| ८. जगदानंद           | १९. वीरचन्द्र (वीर भद्र) |
| ९. जगन्नाथदास        | २०. वृन्दावनदास          |
| १०. नरहरि सरकार      | २१. शिवानंद सेन          |
| ११. पुरुषोत्तमदास    | २२. हरिदास ठाकुर         |

सोलहवीं, सत्रहवीं, और अठारहवीं शती में प्राप्त जीवनी साहित्य और अन्य ग्रन्थों के आधार पर अथवा, लेखकों द्वारा दिए आत्म-परिचय को लेकर जिन आधुनिक विद्वानों ने छानबीन की है और सुव्यवस्थित परिचय प्रस्तुत किया है उनमें दीनेशचन्द्र सेन, जगद्वन्दु भद्र, सतीशचन्द्र राय और सुकुमार सेन प्रमुख हैं। इनके प्रस्तुत किए कवि परिचय के कवियों की नामावलियां यहां दी जा रही हैं।

### १. दीनेशचन्द्र सेन की नामावली

दीनेशचन्द्र सेन ने बैष्णवों और बैष्णव साहित्य पर कई एक पुस्तकें लिखी हैं। उनमें से 'चैतन्य एंड हिंज कम्पेनियन्स', 'बैष्णव लिटेरेचर आफ मिडिवल बंगाल', 'बंगाली रामायन्स' यह तीनों अंग्रेजी में लिखी गई हैं। इन पुस्तकों में कुछ प्रमुख बैष्णव भक्तों का परिचय दिया गया है। इनकी एक अन्य रचना जो प्राचीन साहित्य के अंशों का संकलन है 'बंग-साहित्य-परिचय' बंगला में लिखी गई है। इसमें तो सोलहवीं शती से भी पहले की रचनाओं के अंश और रचयिताओं का सूक्ष्म परिचय है। दीनेशचन्द्र की पुस्तकों में से सोलहवीं शती के बैष्णव भक्तों की नामावली नीचे दी जा रही है:—

- |                    |                 |
|--------------------|-----------------|
| १. ईशान नागर       | ९. मुरारि गुप्त |
| २. कृष्णदास कविराज | १०. यदुनन्दनदास |
| ३. गोविंददास       | ११. रघुनाथ      |
| ४. गौरीदास         | १२. लोचनदास     |
| ५. जयानंद          | १३. वंशीवंदन    |
| ६. नरहरि चक्रवर्ती | १४. वासुदेव धोष |
| ७. नरोत्तम         | १५. वीरचन्द्र   |
| ८. परमानंद सेन     | १६. वृन्दावनदास |

## १७. शचीनंदन

ये सब लेखक प्रायः कृष्ण भक्त कवि हैं और उन्हीं की लीला का गान करते हैं। सेन ने कुछ बंगाली रामायण कर्ताओं के भी नाम दिए हैं परन्तु उनकी रचनायें अप्राप्य बताते हैं। ये नाम नीचे दिए जा रहे हैं:

१. कविचन्द्र

२. गंगादास

३. चन्द्रावती

## १८. हरिदास

४. द्विजमधुकुंठ

५. षष्ठीवर

## जगद्बंधु भद्र की नामावली

जगद्बंधु भद्र ने 'गौर-पदतरंगिणी' के नाम से गौरांग देव सम्बन्धी लगभग एक इच्छार पदों का संग्रह किया है। इसमें उन्होंने पदकर्ताओं की जीवनी और परिचय पर खोजपूर्ण प्रकाश डाला है। इस ग्रंथ की प्रस्तावना में उन्होंने सब पदकर्ताओं का परिचय दिया है। इन सब ने केवल गौरांग देव संबंधी पद ही नहीं लिखे हैं; कृष्ण लीला का गान भी किया है। बंगाली वैष्णव धर्म में चैतन्य देव का स्थान कृष्ण का ही था। अतः प्रत्येक कवि कृष्ण लीला के साथ-साथ गौरांग लीला पर भी रचना करता था। अतः जगद्बंधु बाबू ने जिन पदकर्ताओं का परिचय दिया है वे सतीशचन्द्र इत्यादि के परिचय दिए पदकर्ताओं से भिन्न नहीं हैं। गौर-पदतरंगिणी की भूमिका में दी हुई सोलहवीं शती के कवियों की नामावली निम्न है:—

१. अनंतदास

२. अभिरामदास

३. आत्मारामदास

४. ईशान

५. उद्धारण दत्त (उद्धव दास)

६. कवि कर्णपूर, परमानंद सेन

७. कानूराम

८. कृष्णदास

९. गतिगोविन्द

१०. गोविंद घोष

११. गोविन्द चक्रवर्ती

१२. गोविंददास

१३. गोविंददास कविराज

१४. चंडीदास

१५. चैतन्यदास

१६. जगदानंददास

१७. जगन्नाथदास

१८. ज्ञानदास

१९. देवकीनंदनदास

२०. धनंजयदास

२१. नयनानंददास

२२. नरहरिदास

२३. नरोत्तमदास

२४. परमेश्वरदास

२५. पुरुषोत्तमदास

२६. प्रसाददास

२७. बलरामदास

२८. बल्लभदास

२९. भारतचन्द्र

३०. वंशीवदन

३१. वासुदेव घोष

३२. वृन्दावनदास

३३. वैष्णवदास

३४. मनोहरदास

३५. माधवदास

|                    |                 |
|--------------------|-----------------|
| ३६. माधवीदास       | ४६. लोचनदास     |
| ३७. मुकुंददास      | ४७. शंकरदास     |
| ३८. मुरारि गुप्त   | ४८. शचीनन्दनदास |
| ३९. मोहनदास        | ४९. शिवरामदास   |
| ४०. यदुनाथदास      | ५०. शिवानंद सेन |
| ४१. राधावल्लभदास   | ५१. श्यामदास    |
| ४२. रामचन्द्रदास   | ५२. स्वरूपदास   |
| ४३. रामानंद वसु    | ५३. हरिदास (१)  |
| ४४. रायअनंत        | ५४. हरिदास (२)  |
| ४५. लक्ष्मीकांतदास |                 |

### सतीशचन्द्र राय की नामावली

सतीशचन्द्र राय ने बृद्धावनदास द्वारा संकलित बृहद-पद-संग्रह 'पदकल्पतरु' का संपादन किया है। इस 'पदकल्पतरु' के चार भागों में तो पद संग्रह हैं, पांचवां भाग भूमिका के रूप में है। इस भूमिका में उन समस्त कवियों के नाम और परिचय हैं जिनके पद इसमें संगृहीत हैं। सतीशचन्द्र राय ने भी अत्यन्त परिश्रम और खोजपूर्ण अध्ययन के द्वारा ये परिचय प्रस्तुत किए हैं। वे कई स्थानों पर जगद्बंधु बाबू से असहमत हैं। इसके कारण भी उन्होंने दिए हैं। पदकल्पतरु की भूमिका में से सोलहवीं शती के वैष्णव कवियों की नामावली निम्न है :—

|                     |                           |
|---------------------|---------------------------|
| १. अनंत             | १८. गोपालदास (गोपाल भट्ट) |
| २. अनंत आचार्य      | १९. गोपीरमण               |
| ३. अनंतदास          | २०. गोविन्द घोष           |
| ४. अनंतराय          | २१. गोविन्ददास            |
| ५. आत्माराम दास     | २२. गोविन्ददास चक्रवर्ती  |
| ६. उद्धवदास         | २३. गोरीदास               |
| ७. कवि बल्लभ        | २४. चंडीदास               |
| ८. कवि भूपति        | २५. चन्द्रशेखर            |
| ९. कविरंजन          | २६. चम्पति                |
| १०. कवि शोखर        | २७. चैतन्यदास             |
| ११. कानुदास         | २८. जगदानंद               |
| १२. कानुराम दास     | २९. ज्ञानदास              |
| १३. कृष्णदास        | ३०. देवकीनंदन             |
| १४. कृष्णदास कविराज | ३१. घरणी                  |
| १५. गतिगोविन्द      | ३२. नरहरि                 |
| १६. गुप्तदास        | ३३. नरोत्तम               |
| १७. गोकुलदास        | ३४. नृसिंह देव            |

|                  |                    |
|------------------|--------------------|
| ३५. परमानन्द     | ५२. मोहन           |
| ३६. परमेश्वरदास  | ५३. यदुनंदन        |
| ३७. पुरुषोत्तम   | ५४. राधावल्लभ      |
| ३८. प्रसाददास    | ५५. रामानंद राय    |
| ३९. बलरामदास     | ५६. रामानंद बसु    |
| ४०. बल्लभदास     | ५७. लक्ष्मीकांतदास |
| ४१. भूपति        | ५८. लोचनदास        |
| ४२. वंशीवदन      | ५९. शंकरदास        |
| ४३. वसंतराय      | ६०. शचीनंदन        |
| ४४. वासुदेव घोष  | ६१. शिवराम         |
| ४५. वीर हाम्बीर  | ६२. शिवानंद        |
| ४६. वृदावनदास    | ६३. शेखर           |
| ४७. मथुरादास     | ६४. श्यामदास       |
| ४८. माधव घोष     | ६५. श्यामानंद      |
| ४९. माधवदास      | ६६. श्रीनिवास      |
| ५०. माधवीदास     | ६७. हरिदास         |
| ५१. मुरारि गुप्त | ६८. हरिवल्लभ       |

### सुकुमार सेन की नामावली

सर्वाधिक अवाचीन लेखक डा० सुकुमार सेन ने इन समस्त और इन से भी अधिक वैष्णव कवियों का परिचय प्रस्तुत किया है अपने ग्रंथ 'हिस्ट्री आफ ब्रज बुलिलिट्रेचर' में। उनका प्रस्तुत किया हुआ परिचय सर्वाधिक वैज्ञानिक खोजपूर्ण है। पीछे जितने नाम दिए गए हैं उन सब के अतिरिक्त जो और नाम उनके इस ग्रंथ में दिए हैं वे नीचे अंकित किए जा रहे हैं—

|                 |                  |
|-----------------|------------------|
| १. कामदेव       | १३. जयचन्द्र     |
| २. किशोरदास     | १४. जानकीवल्लभ   |
| ३. किशोरीदास    | १५. तुलसीदास     |
| ४. कुमुदानंद    | १६. दासजानकी     |
| ५. गंगाराम      | १७. दिव्यसिंह    |
| ६. गिरधरदास     | १८. दुखिनी       |
| ७. गोकुलदास     | १९. द्विजजानकी   |
| ८. गोकुलानन्द   | २०. नृप वैद्यनाथ |
| ९. गोपीरमण      | २१. विहारीदास    |
| १०. गोस्वामीदास | २२. ब्रजानंद     |
| ११. गौरकिशोर    | २३. मथुरादास (१) |
| १२. जयकृष्णदास  | २४. मथुरादास (२) |

|                   |                |
|-------------------|----------------|
| २५. यशोराजखान     | ३१. वंशीदास    |
| २६. रघुनाथदास (१) | ३२. बल्लभीकांत |
| २७. रघुनाथदास (२) | ३३. वीरचन्द्र  |
| २८. रसिकदास       | ३४. वैष्णवचरण  |
| २९. राघवेन्द्र    | ३५. सुबलचन्द्र |
| ३०. राधादास       | ३६. हरीरामदास  |

ऊपर जितने नाम दिए गए हैं वे प्रधानतया पदकर्ता हैं। कुछ ने बड़ी रचनायें भी की हैं। इन लेखकों के अतिरिक्त कुछ अन्य लेखकों का जो परिचय आगे है वे पदकर्ता न होकर अन्य बड़ी रचनाओं के प्रणेता हैं। उनके नाम प्रधानतया डा० सुकुमार सेन की 'बांगला साहित्यर इतिहास' से लिए गए हैं। इनमें आनंदी, अनिरुद्ध, श्रीकर नंदी, चूड़ा-मणिदास, गोविन्द आचार्य, कृष्णदास, दुःखी श्यामदास, रघुनाथदास, वृदावनदास जयानंद, माधवदास, हरिचरणदास, ईशान नागर, विष्णुदास, लोकनाथदास, परमेश्वर दास, रामचन्द्र खान, पीताम्बर इत्यादि हैं।

### भक्तमाल की नामावली

सोलहवीं शती में बनी हिन्दी रचनाओं में मूल भक्तमाल में उस शती के वैष्णव कवियों का नाम परिचय मिलता है। नाभादास ने भक्तमाल में जिनको बहुत महत्व दिया है उनके लिए एक पूरा छप्पय दिया है और बाकी कम महत्वपूर्ण लेखकों के तो एक ही छप्पय में कई कई नाम दे दिए हैं। कुछ बंगाली वैष्णवों के नाम भी दिए हैं, पर वे भाषा के कवि नहीं वरन् संस्कृत के कवि और लेखक हैं। ये रूप, सनातन, जीव गोस्वामी, लोकनाथ, गोपाल भट्ट, और भूगर्भस्वामी हैं। हिन्दी वैष्णव भक्तों की भक्तमाल में दी हुई नामावली निम्न है—

|                     |                          |
|---------------------|--------------------------|
| १. अग्रदास          | १५. गोविंद स्वामी        |
| २. आसकरनदास         | १६. चतुर्भुजदास          |
| ३. कल्यानदास        | १७. छीत स्वामी           |
| ४. कान्हरजी १, २    | १८. जगन्नाथदास           |
| ५. कान्हरदास        | १९. जमुनास्त्री          |
| ६. कुंभनदास         | २०. तुलसीदास             |
| ७. कृष्णदास २, २, ३ | २१. दामोदरदास १, २, ३, ४ |
| ८. केवलराम          | २२. नंददास               |
| ९. केशवदास          | २३. नरसी                 |
| १०. खेम १, २, ३,    | २४. नरवाहन               |
| ११. गदाधर १, २, ३   | २५. नारायण भट्ट          |
| १२. गिरिधर          | २६. पद्मनाभ              |
| १३. गोपालदास        | २७. व्यास स्वामी         |
| १४. गोपीनाथ १, २    | २८. माधवदास १, २         |

|                  |                    |
|------------------|--------------------|
| २९. मीरा         | ३४. श्रीभट्ट       |
| ३०. रामदास १, २  | ३५. सूरदास         |
| ३१. विट्ठल विपुल | ३६. सूरदास मदनमोहन |
| ३२. बीठलदास      | ३७. हरिदास         |
| ३३. विष्णुदास    | ३८. हितहरिवंश      |

### बंगला भक्तमाल की नामावली

बंगला भक्तमाल में बंगाली वैष्णव भक्तों के साथ कुछ हिन्दी वैष्णव भक्तों का भी उल्लेख है। उनके नाम नीचे दिए जा रहे हैं:—

|                    |                |
|--------------------|----------------|
| १. अग्रदास         | ८. मीरावाई     |
| २. कीलहदेव         | ९. वल्लभाचार्य |
| ३. केशव भट्ट       | १०. विट्ठलदास  |
| ४. गोपाल भट्ट      | ११. सूरदास     |
| ५. गोविंददास       | १२. हरिदास     |
| ६. तुलसीदास        | १३. हरिव्यास   |
| ७. पयहारी कृष्णदास |                |

सोलहवीं शती के बाद हिन्दी में ध्रुवदास की "भक्त-नामावली" ही उल्लेखनीय है। इसमें कुछ वैष्णव भक्तों का परिचय है।

### समय निर्धारण के आधारभूत सिद्धान्त

विद्वानों ने इन समस्त कवियों का समय निर्धारण कर्त्ता तरह से किया है।

१. कुछ कवियों की निश्चित जन्म-और मृत्यु-तिथियाँ तो ज्ञात ही हैं जो विद्वानों की खोज का परिणाम हैं। अतः उनकी विद्यमानता कव से कव तक थी इसमें कोई उलझन नहीं है।

२. कुछ कवियों की केवल जन्म-तिथि, या केवल मृत्यु-तिथि ही ज्ञात है। इससे उनका सम्पूर्ण काल ज्ञात नहीं होता, परन्तु उस शती में ये यही ज्ञात होता है।

३. कुछ कवियों की कुछ रचनाओं का रचना-समय ज्ञात है। अतः उससे भी उनकी विद्यमानता का आंशिक काल ज्ञात हो जाता है।

४. कुछ महापुरुषों की जिनकी जन्म और मृत्यु की निश्चित तिथियाँ ज्ञात हैं समसामयिकता भी आंशिक रूप से काल का निर्धारण कर देती है। इन महापुरुषों में चैतन्य देव, वल्लभाचार्य, नरोत्तम ठाकुर, नित्यानंद, श्रीनिवास आचार्य, विट्ठल नाथ, आते हैं। इनमें से कोई पंद्रहवीं शती के उत्तरार्ध में और कोई सोलहवीं शती में वर्तमान थे।

५. नरोत्तम दास द्वारा संयोजित खेतुरी उत्सव १५८३-८४ई. में हुआ था। उसमें

१. गो० व० सा, भाग २, प० ८८

२. यह भक्तमाल कदाचित् 'भक्ति रत्नाकर' इत्यादि से पहले की ही रचना हो।

उपस्थित जिन व्यक्तियों के नाम भक्ति-रत्नाकर या नरोत्तम-विलास में आए ह उनकी विद्यमानता कम से कम १५८३-८४ में थी यह निश्चित ही है।

जिस कवि का काल इन किसी भी प्रकार से निश्चित होता है उसका उल्लेख यथा-स्थान कर दिया गया है।

### बंगाली कवि और पदकर्ता

- |                          |                   |
|--------------------------|-------------------|
| १. अनन्तदास              | ३१. चण्डीदास      |
| २. आचार्य चन्द्र         | ३२. चन्द्रशेखरदास |
| ३. आत्मारामदास           | ३३. चम्पति        |
| ४. ईशान नागर             | ३४. चूड़ामणिदास   |
| ५. उद्धवदास              | ३५. चैतन्यदास     |
| ६. कविकंठहार             | ३६. जगन्नाथदास    |
| ७. कविरंजन               | ३७. जयकृष्णदास    |
| ८. कविशेखर               | ३८. जयचन्द्रदास   |
| ९. कानुरामदास            | ३९. जानकीदास      |
| १०. कामदेवदास            | ४०. जानकीवल्लभ    |
| ११. किशोरदास, किशोरीदास  | ४१. ज्ञानदास      |
| १२. कुमुदानंद            | ४२. तुलसीदास      |
| १३. कृष्णकांत            | ४३. दिव्यसिंह     |
| १४. कृष्णदास             | ४४. देवकीनंदनदास  |
| १५. कृष्णदास कविराज      | ४५. द्विज गंगाराम |
| १६. गिरधरदास             | ४६. द्विजहरिदास   |
| १७. गुप्तदास             | ४७. धरणी          |
| १८. गोकुलदास             | ४८. नयनानंद       |
| १९. गोपाल भट्ट           | ४९. नरहरिदास      |
| २०. गोपीकांत वसु         | ५०. नरोत्तमदास    |
| २१. गोपीरमण              | ५१. नित्यानंददास  |
| २२. गोवर्धन              | ५२. नृसिंह देव    |
| २३. गोविन्द घोष          | ५३. परमानंददास १  |
| २४. गोविन्ददास आचार्य    | ५४. परमानंददास २  |
| २५. गोविन्ददास कर्मकार   | ५५. परमेश्वरदास   |
| २६. गोविन्ददास कविराज    | ५६. पुरुषोत्तमदास |
| २७. गोविन्ददास चक्रवर्ती | ५७. प्रसाददास     |
| २८. गोस्वामी दास         | ५८. बलरामदास      |
| २९. गौरांगदास            | ५९. विहारीदास     |
| ३०. गौरीदास              | ६०. ब्रजानंद      |

|                    |                       |
|--------------------|-----------------------|
| ६१. भागवताचार्य    | ८५. वंशीदास           |
| ६२. भूपति          | ८६. वंशीवदन           |
| ६३. मथुरादास       | ८७. वल्लभदास          |
| ६४. मनोहरदास       | ८८. वासुदेव घोष       |
| ६५. माधव घोष       | ८९. वासुदेव दत्त      |
| ६६. माधवदास        | ९०. विजयनंददास        |
| ६७. माधवीदास       | ९१. विष्णुदास         |
| ६८. मुरारि गुप्त   | ९२. वीरचन्द्र         |
| ६९. मोहनदास        | ९३. वीर हाम्बीर       |
| ७०. यदुनंदनदास     | ९४. वृन्दावनदास       |
| ७१. यशोराजखान      | ९५. शंकरदास           |
| ७२. रघुनाथदास      | ९६. शचीनंदनदास        |
| ७३. रसिकदास        | ९७. शिवरामदास         |
| ७४. रसिकानंद       | ९८. शिवानंद आचार्य    |
| ७५. राधवेन्द्र राय | ९९. शिवानंद सेन       |
| ७६. राधादास        | १००. श्यामदास         |
| ७७. राधावल्लभदास   | १०१. द्यामानंद दास    |
| ७८. रामचन्द्र      | १०२. श्रीनिवास आचार्य |
| ७९. रामानंद        | १०३. सुबलचन्द्र ठाकुर |
| ८०. रायबसंत        | १०४. स्वरूपदामोदर     |
| ८१. रायशेखर        | १०५. स्वरूपदास        |
| ८२. लक्ष्मीकांतदास | १०६. हरिचरणदास        |
| ८३. लोकनाथदास      | १०७. हरिवल्लभ         |
| ८४. लोचनदास        | १०८. हरिरामदास        |

## कवि परिचय : बंगाली कवि

### अनन्तदास

अनन्तदास नाम के दो व्यक्तिहूए, यह निश्चित रूप से कहा जा सकता है। वैसे तो पदकल्पतरु में 'अनंत आचार्य', 'अनंतदास' और 'अनंतराय' तीन नामों से युक्त पद प्राप्त होते हैं। साधारणतः राय उपाधि के साथ आचार्य उपाधि नहीं दिखाई देती। इससे ज्ञात होता है कि अनंत आचार्य और अनंतराय दो भिन्न पदकर्ता थे। 'दास' उपाधि प्रायः दीनता-सूचक अर्थ में अधिकांश पदकर्ताओं ने प्रयोग की है। अतः इस नाम के दो व्यक्ति ही हुए थे, जैसा कि चैतन्यचरितामृत से भी ज्ञात होता है।

१. अनन्तदास आचार्य—यह गदाधर पंडित के शिष्य थे।

पंडित गोसाबिर शिष्य अनंत आचार्य ।

कृष्ण प्रेममय तनु उदार महाआर्य ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ८, पृ. ५३)

पुनर्श्च एक स्थल पर जहाँ गदाधर पंडित के शिष्यों का उल्लेख है, अनंत आचार्य का नाम आया है।

श्री गदाधर पंडित उपशाखा महोत्तम ।

तार उपशाखा विशु करिये गणन ॥

अनंत आचार्य कवि दत्त मिश्र नयन ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. १२)

कृष्णदास बाबा जी रचित भक्तमाल में अनंत को 'सुदेवी' का अवतार और गौरांग का किकर बताया गया है:—

सुदेवी अनंत आचार्य गौरांग किकर ।

इन सब अवतरणों से "अनंत आचार्य" गौरांग देव और गदाधर पंडित के समसामयिक ज्ञात होते हैं। वैसे तो इनकी निश्चित जन्म-तिथि अज्ञात है परन्तु १५५० से १५८२ तक समय ज्ञात है। ये कट्टवा उत्सव में उपस्थित थे<sup>१</sup> और नीलाचल जाते समय चैतन्य से मिले थे।

२. अनंतदास—इनका उल्लेख चैतन्यचरितामृत में अद्वैत आचार्य की शिष्य शाखा में किया गया है:—

अनंत दास, कानु पंडित, दास नारायण ।

(चै. च., आदिलीला, परि. १२, पृ. ६५)

परन्तु यह अनंतदास स्वतंत्र पदकर्ता हैं अथवा दोनों एक ही हैं यह ज्ञात नहीं। तीनों नामों से युक्त पद इस प्रकार मिश्रित हो गए हैं कि उनका अलग करना कठिन है।

अनंत आचार्य के नाम के ३२ पद प्राप्त हैं और अनंतदास के नाम से केवल एक पद प्राप्त है।

### आचार्य चन्द्र

बृन्दावनदास ने अपने चैतन्य-भागवत<sup>१</sup> में, और देवकीनंदन ने अपने ग्रंथ वैष्णव-वंदना में आचार्य चन्द्र का उल्लेख किया है। चैतन्य देव के एक चचिया ससुर चन्द्रशेखर आचार्यरत्न थे। ये चैतन्य के अनन्य भक्त थे। आचार्य चन्द्र के नाम से एक पद प्राप्त है, जिसे सुकुमार सेन ने अपनी पुस्तक में उद्धृत किया है।<sup>२</sup> इसे उन्होंने दो प्राचीन हस्त-लिखित प्रतियों<sup>३</sup> से पाया है। इसमें नित्यानन्द के प्रति असीम भक्ति दिखाई गई है। प्रारंभ में गौर-वंदना भी है। अतः या तो आचार्य चन्द्र नित्यानन्द के शिष्य हैं अथवा आचार्य-रत्न ही अभीष्ट पदकर्ता हैं। इनकी निश्चित जन्म-मृत्यु-तिथि अज्ञात हैं।

### आत्मारामदास

आत्मारामदास का अधिक विवरण ज्ञात नहीं है। इनके चार पद पदकल्पतरु में प्राप्त हैं। इनमें से तीन पद नित्यानन्द विषयक हैं। इससे ज्ञात होता है कि आत्मारामदास नित्यानन्द के शिष्य और समसामयिक थे। सेन महोदय का मत है कि कदाचित् आत्माराम-दास 'प्रेमविलास' ग्रंथ के रचयिता नित्यानन्ददास के पिता थे। श्री निवास आचार्य के दो शिष्यों के नाम भी आत्मारामदास थे परन्तु वे इन पदों के रचनाकार नहीं हो सकते क्योंकि इन आचार्य महाशय का उल्लेख भी नहीं है।

### ईशान नागर

ईशान नागर अद्वैत प्रभु के शिष्य और समसामयिक थे। पांच वर्ष की आयु में वे पितृहीन हो गए। इनकी दुखी माता ने अद्वैत आचार्य का आश्रय ग्रहण किया और दोनों ने उन्हीं से वैष्णव धर्म की दीक्षा ली। अच्युतानन्द के साथ रह कर ईशान ने शिक्षा पाई। अद्वैत आचार्य ने गौरांग के विरह में व्याकुल होकर ईशान को चैतन्य नाम का प्रचार अपनी जन्मभूमि श्रीहट्ट में करने का आदेश दिया। अद्वैत आचार्य की मृत्यु हो जाने पर उनकी पत्नी सीतादेवी ने इनका विवाह किया और इन्हें अद्वैत प्रभु की जीवनी लिखने को कहा। सुतराम् ईशान ने 'अद्वैतप्रकाश' ग्रंथ की रचना की। कहा जाता है कि १५६८ई. में यह ग्रंथ समाप्त हुआ। ईशान की निश्चित जन्म और मृत्यु-तिथि अज्ञात हैं। ये अद्वैत के समसामयिक थे।

### उद्घवदास

इस नाम के दो पदकर्ता हुए हैं। जो अधिक प्रसिद्ध कवि थे और जिनके पद अधिक संख्या में प्राप्त हैं, वे अठारहवीं शती में थे। इन्होंने अपने एक पद में एक अन्य उद्घवदास का उल्लेख किया है।

१. चै. भा., शेषखण्ड, अ. ५

२. Brajbuli, Page 211.

३. (१) सजनीकांत दास के पास सुरक्षित प्रति, (२) कलकत्ता विश्वविद्यालय की हस्तलिखित प्रति संख्या २४९१ जो १६८४ में लिखी गई।

रूप राधुराय नाम गोकुल श्री भगवान्

भक्तिमान श्री उद्घवदास । (प. क. त., पद ३०९२)

य उद्घवदास गदाधर पंडित के शिष्य थे और खेतुरी उत्सव में उपस्थित थे । इनकी निश्चित जन्मतिथि अज्ञात है । इनके दो पद पदकल्पतरु में प्राप्त हैं । (१४८१, १५५८) १

पदामृतसमुद्र में उद्घवदास के नाम से कोई भी पद नहीं है । इससे ज्ञात होता है कि प्रसिद्ध पदकर्त्ता उद्घवदास जिनके पद पदकल्पतरु में हैं अठारहवीं शती तक अप्रसिद्ध ही थे अथवा पदकर्त्ता नहीं थे । पदामृतसमुद्र के संग्रहकार राधामोहन ठाकुर अठारहवीं शती में थे । सेन महोदय को जो पद प्राप्त हुआ है वह सजनीकांत दास के पास सुरक्षित हस्तलिखित प्रति में है । वे उस पद के आधार पर ही एक और उद्घवदास बताते हैं ।

### कविकंठहार

कविकंठहार का अधिक विवरण अज्ञात है । क्षणदा-नीति-चितामणि में एक पद कविकंठहार के नाम से प्राप्त है । दो पद कीत्तनानन्द में भी प्राप्त हैं । नगेन्द्रनाथ ने अपने विद्यापति पदावली के संग्रह में तीन पद और दिए हैं ।<sup>२</sup> साधारणतः कविकंठहार विद्यापति की ही उपाधि बताई जाती है परन्तु एक बंगाली पद भी कवि कंठहार के नाम से ढाका यूनिवर्सिटी की एक हस्तलिखित प्राचीन प्रति में है ।<sup>३</sup> इससे विद्यापति-भिन्न एक बंगाली कवि की स्थिति ज्ञात होती है । श्रीखंड के रघुनंदन के एक शिष्य कवि कंठहार नाम के थे ।

### कवि रंजन

ऐसा ज्ञात होता है कि कवि रंजन की दूसरी उपाधि विद्यापति थी । विद्यापति नामांकित कुछ बंगाली पद पदकल्पतरु में हैं । ये पद विद्यापति के हो नहीं सकते क्योंकि वे मैथिल थे । अब तक यह भल प्रचलित था कि किसी बंगाली पदकर्त्ता ने यह पद बनाकर विद्यापति के नाम से चला दिए हैं । परन्तु यह भी ठीक नहीं ज्ञात होता । अधिक संभावना एक बंगाली विद्यापति के होने की ही है । पंडित हरेकृष्ण साहित्यरत्न ने कुछ खोज की है, जिसके आधार पर उन्होंने इस तथ्य को पुष्ट किया है । उन्होंने दिखाया है कि रामगोपालदास के ग्रंथ 'रसकल्पवल्ली' और 'शाखा-निर्णय' में इस बात का उल्लेख है कि श्रीखंडवासी रघुनंदन के एक शिष्य कवि रंजन थे । ये कवि रंजन भी श्रीखंड निवासी थे ।<sup>४</sup> ये अच्छे पदकर्त्ता थे और इनके पद विद्यापति की रचनाओं के अनुकरण में बने हैं ।

१. सुकुमार सेन—हिस्ट्री आफ ब्रजबुलि लिटरेचर, पृ. ८८ । सेन महोदय ने इन उद्घवदास का उल्लेख चैतन्य-चरितामृत, आदिखंड, परिच्छेद १२ में बताया है परन्तु गदाधर पंडित की शाखा-गणना में उद्घवदास तो नहीं, पर उद्धरण अथवा उद्धारण नाम दिया है :

"श्रीनाथ चक्रवर्ती आर उद्धारणदास"

२. हि. ब्र. बु., पृ. २०४

३. „ „ , पृ. २०४

४. शा. नि., पृ. १६

ये कभी-कभी छोटे विद्यापति कहलाते भी थे।<sup>१</sup> 'रसकल्पवल्ली' में इन कवि रंजन विद्यापति के कुछ पद दिए हैं। इन पदों में से एक पद श्रीखंडवासी रघुनंदन की वंदना है।<sup>२</sup> इससे अनुमान होता है कि कवि रंजन रघुनंदन के शिष्य थे। इनकी निश्चित जन्म-और मृत्यु-तिथि अज्ञात हैं। रघुनंदन खेतुरी उत्सव में थे। अतः ये भी उस समय रहे होंगे।

### कवि शेखर

कवि शेखर का असली नाम देवकीनंदन सिंह था। राय शेखर से ये भिन्न हैं अथवा एक ही, यह कहना कठिन है। 'कवि शेखर', 'शेखर', 'राय शेखर', 'शेखर राय' इत्यादि नामों से जो पद मिलते हैं, वे इन दोनों के ही हो सकते हैं। कवि शेखर रचित 'गोपाल-विजय' काव्य में इन्होंने आत्म परिचय दिया है :—

सिंहवंशे जन्म नाम देवकीनंदन ।

श्री कवि शेखर राय बले सर्वजन ॥

बाप चतुर्भुज नाम मा हीरावती ।

कृष्ण जार प्राण धन कुल शील जाति ॥

(बां. सा. इ., पृ. २१४)

कवि शेखर ने संस्कृत में 'गोपालचरित' महाकाव्य और 'गोपीनाथ-विजय' नाटक लिखा था। बंगला भाषा में 'गोपालेर कीर्तनामृत' और 'गोपाल-विजय' पांचाली काव्य लिखा था। कवि शेखर ने अपनी रचनाओं की गणना भी इसी ग्रंथ में दी है :—

तवे महाकाव्य कैल गोपाल चरित ।

तवे कैल गोपालेर कीर्तन अमृत ॥

गोपीनाथ विजय नाटक कैल आर ।

तमु गोपवेश मन ना पुरे आमार ॥

तवे से पांचाली करि गोपाल विजये ।

वैष्णव चरण रेणु करिया हृदये ॥ (बां. सा. इ., पृ. २१४)

गोपाल विजय पांचाली के प्रारंभ में इन्होंने एक संस्कृत का श्लोक दिया है, जिससे कवि शेखर ही इसके लेखक ज्ञात होते हैं :—

लिखति श्री कविशेखर एतां

प्रतिपदसमयां पदसमुपेताम् ॥

निरवधिमधुरप्रकृतरसिकालीं

श्री गोपाल विजय पांचालीम् ॥ (बां. सा. इ., पृ. २१५)

सुकुमार सेन का मत है कि कवि शेखर और राय शेखर एक ही व्यक्ति हैं।

### कानुरामदास

कानुरामदास नाम के दो व्यक्ति हुए हैं। इनमें से कौन पदकर्ता थे अथवा दोनों ही ने पद रचना की थी यह कह सकना कठिन है।

१. शा. नि., पृ. १७

२. बं. सा. प. प., भाग ३७, पृ. ४४

१. कानूरामदास—ये नित्यानन्द प्रभु की पत्नी जाहनबा देवी के शिष्य, तथा सदाशिव कविराज के पौत्र और पुरुषोत्तम दास के पुत्र थे।

श्री सदाशिव कविराज बड़ महाशय ।

श्री पुरुषोत्तम दास ताहांर तनय ॥

.....

तार पुत्र महाशय श्री कानु ठाकुर ।

जार देहे रहे कृष्ण प्रेमामृत पूर ॥

(चै. च., आदिखंड, परि. ११, पृ. ६२)

ये कानुरामदास खेतुरी उत्सव में उपस्थित थे। इसके अतिरिक्त इनकी निश्चित जन्म-तिथि अयवा रचना काल अज्ञात है।

२. कानूरामदास—ये कानुरामदास अद्वैत आचार्य की शिष्य शाखा में थे।

अनंत दास कानुपंडित दास नारायण ।

(चै. च., आदिखंड, परि. १२, पृ. ६५)

ये कानुरामदास भी खेतुरी उत्सव में उपस्थित थे। इनकी निश्चित जन्म-तिथि और रचना काल अज्ञात है। इन दोनों कवियों के नाम के १३ पद पदकल्पतरु में प्राप्त हैं।

### कामदेवदास

इस नाम के दो व्यक्तियों का उल्लेख पाया जाता है :

१. अद्वैत आचार्य के शिष्य—इनका उल्लेख चैतन्यचरितामृत में है।<sup>१</sup> ये अच्युतानन्द के संग, जो अद्वैत प्रभु के पुत्र थे, खेतुरी उत्सव में भी गए थे।<sup>२</sup>

२. कर्णानन्द में उल्लिखित श्रीनिवास के शिष्य<sup>३</sup>—पदकल्पतरिका और कृष्ण-पदामृत-सिन्धु में इनका एक पद संगृहीत है।

### किशोरदास, किशोरीदास

कदाचित् किशोरदास और किशोरीदास एक ही व्यक्ति हैं। प्रेमविलास ग्रंथ में<sup>४</sup> किशोर-दास और किशोरीदास दोनों ही नाम के व्यक्ति श्यामानन्द के शिष्य बताए गए हैं। इससे अनुमान होता है कि ये दोनों एक ही व्यक्ति हैं। इनकी निश्चित जन्म-तिथि अज्ञात है परन्तु ये भी खेतुरी उत्सव में उपस्थित थे। इनके दो पद 'अप्रकाशित पदरत्नावली' में और एक 'कृष्णपदामृतसिन्धु' में दिए हुए हैं। भवित-रत्नाकर ग्रंथ में भी इनका उल्लेख है।<sup>५</sup>

१. चै. च., आदि लीला, परि. १२

२. भ. र., पृ. ६३५

३. कर्णा., निर्यास १

४. प्रे. वि., विलास २०

५. भ. र., पृ. १०५५

### कुमुदानन्द

कणिनंद<sup>१</sup> में एक कुमुदानन्द का नाम आया है। ये श्रीनिवास आचार्य के शिष्य थे। इनका भी इसमें उल्लेख है। इससे अधिक विवरण अज्ञात है। इस नाम से एक पद संकीर्तनामृत में है। कदाचित् कणिनन्द में दिए कुमुदानन्द ही पदकर्ता हों।

### कृष्णकांत

'गौरपदतरंगिणी' की भूमिका में जिन उद्घवदास का परिचय है उन उद्घवदास का वास्तविक नाम कृष्णकांत मजूमदार बताया है। अन्य किसी भी कृष्णकांत का पता वैष्णव साहित्य में नहीं मिलता अतः इसे ही ठीक मान लेना चाहिए। परन्तु 'कृष्णकांत' द्वासरे उद्घवदास का नाम था ऐसा भी जगद्वंधु वाबू ने कहा है। अतः ये सत्रहवीं शती के पूर्व भाग के व्यक्ति हैं।

### कृष्णदास

'श्रीकृष्ण-मंगल' ग्रंथ के रचयिता कृष्णदास माधव आचार्य के सेवक थे। उनके पिता का नाम यादवानन्द और माता का नाम पद्मांवती था। ये लोग गंगा के पश्चिमी किनारे के प्रदेश में रहते थे। इन्होंने अपने गुरु का उल्लेख किया है परन्तु वास्तविक नाम नहीं दिया है, अतः गुरु कौन है यह जानना कठिन है। उद्घरण निम्न प्रकार है:—

"आमार प्रभु श्रीमती ईश्वरी

दीक्षा मंत्र दिला प्रभु मोर कर्णे धरि।"

(श्री कृष्णमंगल, पृ. ३८४)

(बां. सा. इ., पृ. ३३५)

यह 'ईश्वरी' कौन है? प्रायः नित्यानन्द की पत्नी जाह्नवा देवी के लिए वैष्णव भक्तों ने इस शब्द का प्रयोग किया है। हो सकता है कि इन 'कृष्णदास' की गुरु भी ये जाह्नवा देवी ही हों।

### कृष्णदास कविराज

कृष्णदास कविराज 'चैतन्यचरितामृत' के रचयिता और विद्वान् कवि थे। इनके रचे केवल पांच पद प्राप्त हैं। वे भी स्वतंत्र पद नहीं हैं; 'चैतन्यचरितामृत' महाकाव्य में दिए हुए हैं। इनकी जन्म-तिथि १४९६ ई. और मृत्यु संवत् १५९८ ई. के लगभग है। इनका रचना काल १५८१ ई. से पहले ही था। सन् १५८१ ई. में इन्होंने 'चैतन्यचरितामृत' समाप्त किया था। जीवन के मध्याह्न काल में कृष्णदास वृदावनवासी हो गए थे। वहीं पर उन्होंने चैतन्यचरितामृत लिखा और मृत्यु पाई। इन्होंने अपने इसी ग्रंथ में दस अन्य कृष्णदासों का उल्लेख किया है, जिसमें से श्यामानन्द, उपनाम, दुःखी कृष्णदास ही उल्लेखनीय हैं। उनका परिचय आगे दिया जायगा। ये वृदावनवासी रघुनाथ भट्ट गोस्वामी के शिष्य थे।

### गिरिधर दास

गिरिधर दास श्री निवास आचार्य के शिष्य थे। रसकल्पबल्ली के रचयिता राम-गोपालदास ने इनका आभार माना है। इनकी निश्चित जन्म-मृत्यु-तिथि अज्ञात है। इनका एक पद 'क्षणदा-गीत-चित्तामणि' में और एक संकीर्तनामृत में संगृहीत है। एक संस्कृत ग्रंथ 'परकीया-रसस्थापन-सिद्धान्त-संग्रहम्' है।

### गुप्तदास

'पदकल्पतरु'<sup>१</sup> और 'क्षणदा-गीत-चित्तामणि'<sup>२</sup> में एक पद गुप्तदास का संगृहीत है। इससे ये कवि अभिराम ठाकुर के शिष्य जान पड़ते हैं। अभिराम ठाकुर नित्यानन्द प्रभ के अनुयायी थे। 'गुप्तदास' का अधिक विवरण अप्राप्य है।

### गोकुल दास

भवित रत्नाकर<sup>३</sup> के अनुसार श्री आचार्य के एक शिष्य गोकुलदास थे। इनका कवीन्द्र नाम भी दिया है। उसी ग्रंथ में ये काढ़ी के मूल निवासी बताए गए हैं जो पीछे जाकर पंचकोट के सेरगढ़ में बस गए थे। गोकुलदास रचित केवल एक पद प्राप्त है जो कृष्ण के बहुत से नाम और उपाधियों की गणना-मात्र करता है। इनकी निश्चित जन्म-और मृत्यु-तिथि अज्ञात है।

### गोपाल भट्ट

गोपाल भट्ट दक्षिणात्य ब्राह्मण थे। भट्टमारी के वेंकट भट्ट इनके पिता थे। चैतन्य देव अपने दक्षिण भ्रमण के समय इनसे मिले थे। गोपाल भट्ट फिर बृंदावन में निवास करने लगे और प्रसिद्ध घट्ठ गोस्वामियों में से एक हुए। इनकी निश्चित जन्म-और मृत्यु-तिथि अज्ञात है। १५०३-१५७८ई. तक इनकी उपस्थिति ज्ञात है। इन्होंने वैष्णव-स्मृति पर 'हरिभक्तिविलास' ग्रंथ की रचना की है। गोपाल भट्ट के रचे तीन पद पदकल्पतरु<sup>४</sup> में प्राप्त हैं। ये तीनों ब्रज भाषा में लिखे गए हैं।

### गोपीकान्त वसु

गोपीकान्त वसु के नाम से केवल एक पद 'कृष्णपदामृतसिन्धु' में है।<sup>५</sup> यह पद वात्सल्य रस का है।<sup>६</sup> ये कदाचित् रामानन्द वसु के वंश में थे। चैतन्यचरितामृत में इनका 'उल्लेख चैतन्य देव के अनुयायियों में किया गया है।<sup>७</sup> इनके विषय में अधिक ज्ञान नहीं है।

१. प. क. त., पद २३१९

२. क्ष. गी. चि. २४

३. पंचकूटे सेरगढ़ वासी श्री गोकुल। पूर्व वास कढ़इ कवीन्द्र भक्त्यातुल ॥

भ. र., पृ. ६१९

४. प. क. त., पद १०८८, २८३३, २९६६

५. कृ. प. सि., पृ. १२

६. Brajbuli, p. 401.

७. चै. च., आदिलीला, परि. १०

### गोपीरमण

गोपीरमण नाम के दो व्यक्तियों का उल्लेख मिलता है। एक तो श्री निवास आचार्य के शिष्य गोपीरमण वैद्य<sup>१</sup> और दूसरे हृदय चैतन्य के शिष्य।<sup>२</sup> वैष्णवदास और पदकर्ता उद्धवदास ने उनका उल्लेख किया है।

जय जय गोपीरमण रसायन उज्ज्वल-मुरति नितांत।

(प. क. त., पद १८)

श्री गोपीरमण नाम भगवान् गोकुलाख्यान

(प. क. त., पद ३०९२)

### गोवर्धन

गोवर्धन नामांकित १६ पद पदकल्पतरु में संगृहीत है। इस नाम के चार व्यक्तियों का परिचय मिलता है।

१. रघुनाथदास के पिता गोवर्धनदास—ये चांदपुर ग्राम के निवासी थे। यबन 'हरिदास' कुछ दिन इनके घर रहे थे। इनका उल्लेख राधावल्लभदास ने एक पद में किया है। ये गोवर्धनदास अत्यन्त धनी व्यक्ति थे। रघुनाथ गोस्वामी जैसे प्रसिद्ध व्यक्ति के पिता थे। परन्तु कवि या रचयिता के नाम से इनकी स्थापित नहीं है।

२. जयपुर के गोकुलचन्द्र मंदिर के प्रसिद्ध कीर्तनियां और पदकर्ता गोवर्धनदास—ये सत्रहवीं शती के व्यक्ति हैं।

३. नरोत्तम ठाकुर के शिष्य गोवर्धनदास—नरोत्तम-विलास ग्रंथ में इनका उल्लेख है:—

जय श्री भांडारी गोवर्धन भाग्यवान् ।

जेहुं सर्वमते कार्य करे समाधान ॥

प्रेम-विलास ग्रंथ में भी इनका उल्लेख है।

गोवर्धन भांडारी शास्त्रा सर्वत्र विदित ।

महाशय करे तारे अतिशय प्रीत ।

परन्तु इस बात का कहीं भी उल्लेख नहीं है कि ये कवि भी थे।

४. इयामानंद के बंशज गोवर्धनदास—ये कवि थे, इस बात का उल्लेख कहीं नहीं है।

गोवर्धन के नाम से १६ पद पदकल्पतरु में संगृहीत हैं। परन्तु यह नहीं कहा जा सकता कि कौन से गोवर्धनदास इनके रचयिता हैं। नरोत्तम ठाकुर के शिष्य गोवर्धन भांडारी को ही पदकर्ता माना जाता है।<sup>३</sup> परन्तु इसका प्रमाण कुछ नहीं है। पद बंगला और ब्रजबुलि दोनों में हैं। विषय कृष्णलीला और चैतन्य लीला है।

१. कण्ठनिंद, निर्यास १, प्रेम विलास, विलास २०

२. भ. र., पृ. १०४

३. गौ. प. त. की भूमिका, पृ. २८

### गोविंद घोष

गोविंद घोष चैतन्य देव के सहचर और समसामयिक थे। ये श्रेष्ठ गायक भी थे। इनके रचे पद सब गौरांग विषयक हैं। पदकल्पतरु में इनके ६ पद प्राप्त हैं। इनकी निश्चित जन्म-तिथि और मृत्यु-तिथि अज्ञात हैं। चैतन्यचरितामृत और चैतन्यभागवत में इनका उल्लेख है। माधव घोष और वासुदेव घोष इनके भाई थे।

**गोविंद माधव वासुदेव तिन भाइ।**

**जां सवार कीर्तने नाचे चैतन्य निताइ॥**

(चै. च., आदिलीला, परि. १०, पृ. ६०)

### गोविंददास आचार्य

गोविंददास आचार्य श्री चैतन्य-देव के शिष्य और समसामयिक थे तथा १५३३ई. के लगभग उपस्थित थे। इनके पद पिछले दोनों गोविंददास के पदों में मिल गए हैं क्योंकि इनके पद प्राप्त नहीं हैं। 'वैष्णव-वंदना' और 'गौर-गणोदेश-दीपिका' दोनों में इनका उल्लेख है। वैष्णव-वंदनाओं के उल्लेख नीचे दिए जा रहे हैं :—

**गोविंद आचार्य वंदो सर्वं गुणशाली। जे करिल राधाकृष्णर विचित्र धामाली॥**

(देवकीनंदन कृत, बां. सा. इ., पृ. २०४)

**गोविंद-आचार्य पद करिल वंदन। राधाकृष्ण रहस्य जे करिल वर्णन॥**

(माधवनंद कृत, बां. सा. इ., पृ. २०४)

रायल एशियाटिक सोसाइटी की लाइब्रेरी में सुरक्षित हस्तलिखित प्रति में कवि ने कहा है :—

**चितिया चैतन्यदेवेर चरण कमल। द्विज गोविंद बोले श्रीकृष्ण मंगल॥**

(बां. सा. इ., पृ. २०५)

इससे ज्ञात होता है कि उन्होंने एक श्रीकृष्ण-मंगल भी लिखा था।

### गोविंददास कर्मकार

गोविंददास कर्मकार चैतन्यदेव के सेवक बताए जाते हैं। कहा जाता है कि ये उनके जीवन की प्रवान घटनाओं को लिखते रहते थे; मुख्यतः नीलाचल वास और दक्षिण भ्रमण के समय की घटनायें। आगे चल कर इसे कड़चा का रूप दे दिया गया। परन्तु गोविंददास कर्मकार का उल्लेख चैतन्यदेव के सेवक के रूप में 'चैतन्यचरितामृत' अथवा 'चैतन्य-भागवत' किसी में भी नहीं है। केवल जयानन्द के 'चैतन्यमंगल' में इनका उल्लेख है :—

**मुकुंद-दत्त वैद्य गोविंद कर्मकार।**

**मोर संगे आइसह काटोआ गंगापार॥**

(बां. सा. इ., पृ. २७२)

इसके अनुसार ये चैतन्यदेव के समसामयिक ठहरते हैं।

### गोविंददास कविराज

चैतन्यदेव के परवर्ती कवियों में गोविंददास कविराज सर्वश्रेष्ठ कवि हुए। इन्होंने केवल ब्रजबुलि में पद रचना की है। इनके पदों की संख्या भी अधिक है। पदकल्पतरु में

४६० पद प्राप्त हैं। इनका जन्म १५३० ई. और मृत्यु १६१३ ई. के लगभग है। इनका उल्लेख बहुत से ग्रंथों में मिलता है।<sup>१</sup> भक्तमाल, भक्ति-रत्नाकर और प्रेम-विलास में इनका विस्तृत विवरण है। भक्तमाल के अनुसार गोविंददास के भाई रामचन्द्र कविराज थे। वे विवाह के दिन गृह त्याग कर श्रीनिवास आचार्य के शिष्य हुए और उन्हीं के कहने पर गोविंददास जो पहले शाकत थे वैष्णव हुए। प्रेमविलास में कविराज के बड़े भाई का दिया हुआ आत्म-परिचय है जो उन्होंने श्रीनिवास आचार्य को दिया था। उसके अनुसार ये तेलिया बुधरी ग्राम में जन्मे थे। पिता का नाम चिरंजीव सेन था।

तिलिया-बुधरी ग्रामे जन्म भोर ह्य ।

पितार नाम चिरंजीव सेन महाशय ॥

कनिष्ठ भ्रातार नाम ह्य श्री गोविंद ।

एकोदरे दुइ भाइ परम स्वच्छन्द ॥

(प. क. त., भाग ५, परिशिष्ट, पृ. ६०)

कहा जाता है कि कवि ने अपने पदों का संग्रह “गीतामृत” नाम से स्वयं किया था।

(प. स., पृ. १७)

भक्ति-रत्नाकर ने गोविंददास की उपस्थिति खेतुरी उत्सव में बताई है। वहां पर उनके पदों का कीर्तन सुनकर बीरभद्र गोस्वामी अत्यन्त प्रसन्न हुए थे।

श्री गोविंद कविराजेर दुटि करे धरि ।

कहे तुया काव्येर बालाई लैया मरि ॥

(प. क. त., भाग ५, परिशिष्ट, पृ. ६६)

### गोविंददास चक्रवर्ती

ये बोराकुली ग्राम-निवासी भक्त और पदकर्ता थे। गोविंददास श्रीनिवास आचार्य के शिष्य थे। गोविंददास कविराज इनके समसामयिक और गुरुभाई थे। चक्रवर्ती महोदय की निश्चित जन्म-तिथि अज्ञात है। रचना काल गोविंददास के रचना काल १५८३ ई. के आसपास हो सकता है। पदकल्पतरु में इनके ६ पद प्राप्त हैं। भक्ति-रत्नाकर ग्रंथ में इनका उल्लेख निम्न प्रकार से है:—

आचार्येर अति प्रिय शिष्य चक्रवर्ती ।

गीतामृद-विद्याय निपुण भक्ति मूर्ति ॥

वैष्णवदास के एक पद में गोविंददास चक्रवर्ती का उल्लेख है।

जय जय युगल-पिरितिमय श्रीयुत

चक्रवर्ती गोविंद । (प. क. त., पद १८)

पदकर्ता उद्घवदास ने भी अपने एक पद में गोविंददास का नाम दिया है।

श्रीदास गोकुलानन्द चक्रवर्ती श्री गोविंद

श्रीराम-चरण श्रील व्यास ॥

(प. क. त., पद ३०९२)

१. भक्तमाल, प्रेम-विलास, भक्ति-रत्नाकर, सारावली, कर्णानंद, मुक्ताचरित, अनुराग-बल्ली, नरोत्तम-विलास, श्रीनिवास-चरित्र।

### गोस्वामीदास

प्रेमविलास<sup>१</sup> और नरोत्तमविलास<sup>२</sup> में एक गोस्वामीदास का वर्णन है। ये नरोत्तम ठाकुर के शिष्य बताए गए हैं। इनका एक पद सेन<sup>३</sup> ने हस्तलिखित प्रति से उद्धृत किया है। इनका अधिक विवरण अप्राप्य है।

### गौरांगदास

गौरांगदास नाम के चार व्यक्तियों का उल्लेख मिलता है।

१-२ नरोत्तम ठाकुर के दो शिष्य। इनका उल्लेख नरोत्तम-विलास में निम्न प्रकार से हैः—

जय—श्रीगौरांगदास बायन—ठाकुर, जाहार मूदंग बाद्य टाप जाय दूर ॥

दूसरे गौरांगदास का उल्लेख भी उसी ग्रंथ में है—

जय श्री गौरांगदास बैरागी प्रवीण ।

(हि. ब्र. ब., पृ. २०२ फुटनोट)

इन दोनों अवतरणों के अनुसार एक गौरांगदास बादक थे और दूसरे बैरागी थे।

३. श्रीनिवास आचार्य के शिष्य गौरांगदास—इनका उल्लेख प्रेमविलास<sup>४</sup> में है।

४. नरोत्तम-विलास<sup>५</sup> में एक चौथे गौरांगदास का उल्लेख है जो जाहनबा छकुरानी के साथ खेतुरी उत्सव में गए थे।

इन चारों में से कोई भी अभीष्ट पदकर्त्ता हो सकता है।

### गौरीदास

गौरीदास नाम के दो व्यक्ति हुए। पदकल्पतरु में इस नाम से दो पद संगृहीत हैं। दोनों गौरीदासों का उल्लेख प्राचीन ग्रंथों में मिलता है।

१. गौरीदास पंडित—गौरीदास पंडित चैतन्यदेव के अनन्य भक्त थे। ये उनके समकालीन थे। ये उनके कीर्तन की ओर प्रबल रूप से आकृष्ट हुए थे। नित्यानन्द प्रभु और चैतन्यदेव का साथ छोड़कर ये घर नहीं जाते थे। इनके संबंधियों ने चैतन्य से प्रार्थना की कि वे गौरीदास को विवाह करके घर रहने की आज्ञा दें। उन्होंने चेष्टा की परन्तु गौरीदास अत्यन्त पीड़ित हुए। तब नित्यानन्द ने उन्हें घर पर चैतन्यदेव की मूर्ति प्रतिष्ठित करके घर रहने को कहा। इस पर वे राजी हो गए। ये गौरीदास अम्बिका कलना वासी कंसारी मिश्र के पुत्र थे। ऊपर दिए विवरण का उल्लेख ईशान के 'अद्वैत-प्रकाश' ग्रंथ में है।

महाप्रभुर अंतरंग-भक्त गौरीदास ।

जबे गौर-संगे कैला कीर्तन-विलास ॥

१. प्रे. वि., विलास २०

२. न. वि., विलास १२

३. हि. ब्र. ब., पृ. ४०९

४. प्रे. वि., विलास २०

५. न. वि., विलास ८

गौर-निताई-संग बिनु घरे नाहिं रय ।  
 तार बंधु-गण महाप्रभुरे कहय ॥  
 एइ बालकेरे आज्ञा कर दार-ग्रहे ।  
 सभार आनंद जदि थाके निज गृहे ॥

..... .... ... इत्यादि (हि. ल. बु., पृ. ३९८)

इन गौरीदास का उल्लेख कृष्णदास कविराज ने भी किया है ।<sup>३</sup>

२. गौरीदास कीर्तनियाँ—दूसरे गौरीदास नित्यानन्द के समसामयिक भक्त थे ।  
 इनके संबंध में 'वैष्णव-वंदना' में निम्न उल्लेख है ।

गौरीदास कीर्तनियार केशेते धरिया ।  
 नित्यानंद स्तव कराइला निजशक्ति दिया ॥

(प. क. त., परिशिष्ट, पृ. ८४)

नित्यानन्द-वंदना सूचक एक पद पदकल्पतरु में है । इसमें गौरीदास का नाम है ।

पहुंचोर नित्यानंद राय ।

..... .....

गौरीदास हासि हासि, राजार निकटे बसि,  
 हाडेर महिमा किछु शुनि

(प. क. त. पद, २३१३)

दोनों ही व्यक्ति पदकर्त्ता हो सकते हैं परन्तु नित्यानन्द विषयक रचना गौरीदास द्वितीय की ही हो सकती है ।

### चंडीदास

चंडीदास नाम से युक्त बहुत से पद प्राप्त हैं । प्राप्त पदों में चंडीदास आदि, चंडीदास, द्विज चंडीदास, दीन चंडीदास, बड़ु-चंडीदास, आदि कई प्रकार की भणितायें मिलती हैं । चंडीदास के नाम से 'श्रीकृष्ण-कीर्तन' नामक रचना भी प्राप्त है । चंडीदास नामधारी एक ही व्यक्ति थे जिनकी यह सब रचनायें हैं अथवा कई व्यक्ति थे इस पर विद्वानों ने बहुत छानबीन की है । प्रायः सब ही इस निष्कर्ष पर पहुंचे हैं कि दो चंडीदास तो अवश्य ही थे ।

१—चैतन्य देव के पूर्ववर्ती एक चंडीदास थे, इस व त का निर्देश चैतन्यचरितामृत म मिलता है । चैतन्यदेव चंडीदास के गीत सुनकर प्रसन्न होते थे । ये प्रसिद्ध बड़ु-चंडी-दास माने जाते हैं और १४ वीं शती के हैं । इनकी प्रसिद्ध रचना श्री कृष्ण कीर्तन है ।

चंडीदास विद्यापति रायेर नाटक गीति कणिनंद श्रीगीतगोविद ।

स्वरूप रामानंद सने महाप्रभु रात्रि दिने गाय शुने परम आनंद ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २, पृ. १०६)

१. प. क. त., पद २२४२

२. प. क. त., पद २३५८, २३५९, २३६०

२—चैतन्य देव के परवर्ती एक व्यक्ति दीन चंडीशस थे, इस बात का पता चलता है। दीन चंडीदास की पदावली का संप्रह श्री मणोन्द्रमोहन बमु ने प्रकाशित किया है। दीन चंडीदास के नाम से युक्त एक पद प्रा त है जिसमें नरोत्तमदास की बंदना है, इससे वे नरोत्तम के शिष्य ज्ञात होते हैं।

जय नरोत्तम गुणधाम

दीन दयामय अधम दुर्गत पतिते करुणावान् ।

• • • • •

दीन चंडीदास कह कत दिने पदयुग हबे लभ ॥

(प.क.त., परिशिष्ट, पृ. १०४)

चन्द्रशेखरदास

चन्द्रशेखर नाम के दो कवि हुए हैं। एक तो वैष्णवदास के परवर्ती कवि ज्ञात होते हैं क्योंकि उनके संग्रह पदकल्पतरु में चन्द्रशेखरदास के कोई भी पद नहीं है। दूसरे चन्द्रशेखर आचार्य उपाधि से युक्त हैं। ये चैतन्यदेव के संबंधी और अनन्य भक्त थे। अतः ये उनक समसामयिक थे। चैतन्यदेव के संन्यास ग्रहण करके नीलाचल वास के समय आचार्य अन्य भक्तों के साथ प्रति वर्ष रथ-यात्रा के अवसर पर उनके दर्शन करने पुरी जाते थे। इनका उल्लेख चैतन्य-भागवत और चैतन्य-चरितामृत में है। इनके तीन पद पदकल्पतरु में प्राप्त हैं।

चैतन्य-चरितामृत के आदिलीला खंड के दसवें परिच्छेद में इनका उल्लेख है :—

श्री आचार्य रत्न नाम एक बड़ शाखा ।

तांर परिकर तार शाखा उपशाखा ॥

आचार्य रत्नेर नाम श्री चन्द्रशेखर ।

जार घरे देवीभावे नाचेन ईश्वर ।

एक तीसरे चन्द्रशेखर का उल्लेख रामगोपालदास ने 'शाखा-निर्णय' ग्रंथ में किया है जो नरहरि सरकार के शिष्य थे।<sup>१</sup>

### चम्पति

चम्पति गोविंददास कविराज के मित्र और समसामयिक थे। गोविंददास के दो पदों में उनके साथ साथ चम्पति का नाम भी आया है। एक पद में विद्यापति के साथ भी उनका नाम आया है।

१. चन्द्रशेखर नाम वैद्य आशिला खंडेते ।

जार बसत बाटी खंड क्षेत्र तलाते ॥

रसिकराय विग्रह तार सेवा अतिशंय ।

स्वर्ण ठाकुर बलि मोगल बेड़िला आलय ॥

बकसे राखिला ठाकुर तबु न छांडिला ।

चन्द्रशेखर मुंड मोगल काटिला ॥

विद्यापति कवि चम्पति भाण ।  
राइना हेरव तोहारि बयान ॥

(प. क. त., पद ३६८)

गोविंददास के दो पदों में चम्पति का उल्लेख है। चम्पति कवि के ९ पद 'पदकल्पतरु' में प्राप्त हैं।

### चूड़ामणिदास

'भुवन-मंगल' ग्रंथ के रचयिता चूड़ामणिदास का विशेष परिचय तो अज्ञात है। उन्होंने स्वयं जितना परिचय दिया है, वह निम्न है:—

धनंजय-पंडित खंडित भवबंध  
चूड़ामणिदास करे पांचाली-प्रबंध ।  
रामदास-धनंजय करिया सहाय  
गौरजन्महेतु चूड़ामणिदास गाय ।

(बां. सा. इ., पृ. २६२)

इससे इतना ज्ञात होता है कि चूड़ामणिदास नित्यानन्द के अनुचर धनंजय पंडित के शिष्य थे।

### चैतन्यदास

वंगीय वैष्णवों में कई व्यक्ति चैतन्यदास नाम के हुए। नीचे दिए दो व्यक्तियों के पदकर्ता होने की अधिक संभावना है। प्राप्त १५ पद किसकी रचना है, यह कहना कठिन है। परन्तु समस्त पदों की शैली इत्यादि समान है अतः वे एक ही व्यक्ति के हो सकते हैं।

१. शिवानन्द सेन के ज्येष्ठ पुत्र चैतन्य दास थे, परन्तु इनका अन्य विशेष विवरण अज्ञात है। अतः दूसरे चैतन्यदास की जो वंशीवदन के पुत्र थे पदकर्ता होने की अधिक संभावना है।<sup>१</sup> इनकी निश्चित जन्म-तिथि और मृत्यु-तिथि तो अज्ञात है परन्तु ये खेतुरी उत्सव में उपस्थित थे। इनके निम्न पद से ज्ञात होता है कि ये चैतन्यदेव के सामने ही उत्पन्न हुए थे:—

मोहे विहि विपरीत भेल ।  
अभिमाने मोहे उपेलि पहुं गेल ॥

... ... ...

कि करिव कि ना जानि हैल ।  
पराण-पुतलि गोरा मोरे छाँड़ि गेल ॥

... ... ...

चैतन्य दासेर सेह हैल ।  
पाइया गौरांगचांद ना भजि तेजिल ॥

(प. क. त., पद ४६३)

२. चैतन्यदास का विवरण चैतन्य-चरितामृत में आदिलीला, दशम परिच्छेद में है

चैतन्य दास राम दास आर कर्णपूर  
तिन पुत्र शिवानंद प्रभुर भक्त शूर ॥

जगन्नाथदास

जगन्नाथदास नाम के कई व्यक्तियाँ चैतन्य देव के भक्तों में हुए हैं। उनमें से दो का कुछ व्यौरा जात है। काष्ठकाटा के जगन्नाथदास का नाम चैतन्य-चरितामृत में गदाधर पंडित के शिष्यों में दिया हुआ है:—

श्रीनाथ चक्रवर्ती आर उद्धारण दास ।

जितामिश्र काष्ठकाटा जगन्नाथ दास ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. १२ पृ. ६६)

परन्तु जो पद प्राप्त हैं उनमें चैतन्य देव के गृह जीवन का वर्णन है जिससे ज्ञात होता है कि पदकर्ता उनका समसामयिक था। एक दूसरे जगन्नाथदास चैतन्यदेव के अनन्य भक्त उड़ीसावासी थे। इनका उल्लेख देवकीनंदनदास ने वैष्णव-वंदना में किया है।

जगन्नाथदास बंदों संगीते पंडित ।

जार गीत शुनिया श्री जगन्नाथ मोहित ॥

(गौ. प. त., उपक्रमणिका, पृ. ८५)

इनकी निश्चित जन्म-तिथि अज्ञात है। चैतन्यदेव के नीलाचल वास के समय ये उपस्थित थे। इन्होंने भागवत की व्याख्या की थी और पद बनाए थे। पदकल्पतरु में इनके १० पद प्राप्त हैं।

जयकृष्णदास

कर्णनन्द<sup>१</sup> में एक जयकृष्ण आचार्य का उल्लेख है जो श्रीदास के पुत्र और कांचन गढ़िया के हरिदास आचार्य के पौत्र थे। उसी ग्रंथ में इन्हें रामचन्द्र कविराज का शिष्य बताया है। नरोत्तम-विलास<sup>२</sup> में ये नरोत्तम ठाकुर के शिष्य बताए गए हैं। इनकी निश्चित जन्म-और मृत्यु-तिथि अज्ञात हैं। हो सकता है कि ये रामचन्द्र कविराज अथवा नरोत्तमदास के समसामयिक रहे हों। १६५३-१६५६ ई. की एक हस्तलिखित प्रति में इनके घ्यारह पद संगृहीत हैं।<sup>३</sup> तीन बंगाली पद कृष्णपदामृत सन्धु में और एक पद कल्पलतिका में और पाए जाते हैं। अधिकांश पद सुवल-सम्बाद पर हैं।

जयचन्द्रदास

'अप्रकाशित पद-रत्नावली' में जयचन्द्रदास के नाम से एक पद प्राप्त है। इन कवि का अन्य समस्त विवरण अज्ञात है। सुकुमार सेन महोदय का अनुमान है कि जयचन्द्रदास नाम के कोई अन्य व्यक्ति नहीं हैं, वरन् ये और 'जयकृष्णदास' एक ही व्यक्ति हैं, तथा लिखने की भूल से जयकृष्ण की जगह जयचन्द्र हो गया है।

१. कर्णा., निर्यास ३

२. न. चि., विलास १२

३. हि. ब. बु., पृ. १९४

### जानकीदास

जानकीदास नरोत्तमदास के शिष्य थे। इनकी निदिचत जन्म-तिथि और मृत्यु-तिथि अज्ञात है। ये नरोत्तमदास के समसामयिक थे। इनके केवल दो पद प्राप्त हैं। एक पद 'अप्रकाशित पद-रत्नावली' में और एक 'हिस्ट्री आफ ब्रजबुलि लिटटेचर' में दिया है। इनका उल्लेख प्रेम-विलास २० और नरोत्तम-विलास २० में है।

### जानकीवल्लभ

'अप्रकाशित पद-रत्नावली' में जानकीवल्लभ के नाम का एक पद संगृहीत है। प्रेम-विलास<sup>१</sup> में नरोत्तमदास के शिष्यों में एक जानकीवल्लभ चौधरी का नाम आया है। नरहरि ने अपने ग्रंथ नरोत्तम-विलास<sup>२</sup> में इन्हें जानकीवल्लभ ठाकुर करके सम्बोधित किया है। इससे ये ब्राह्मण जात होते हैं। अन्य विवरण अज्ञात हैं।

'द्विज जानकी' और 'दास जानकी' नाम से भी तीन पद एक हस्तालिखित प्रति में, जो 'सजनीकांत' दास के पास है, पाए जाते हैं।<sup>३</sup> खेतुरी उत्सव में एक द्विज जानकी उपस्थित थे। कर्णनिन्द<sup>४</sup> और प्रेम-विलास<sup>५</sup> में एक दास जानकी श्रीनिवास के शिष्यों में बताए गए हैं। सेन महोदय इन दोनों को एक ही व्यक्ति मानते हैं।

### जानदास

जानदास श्रेष्ठ पदकर्ता थे। इन्होंने बंगाली भाषा और ब्रजबुलि दोनों में ही रचना की है। स्वर्गीय रमणीमोहन मल्लिक ने ज्ञानदास के पदों का संकलन 'ज्ञानदास पदावली' के नाम से किया है। पदकल्पतरु में उनके १८६ पद हैं। 'अप्रकाशित पदरत्नावली' में और ५६ पद संगृहीत हैं। वर्द्धवान जिले के उत्तर में स्थित 'कांदड़ा' ग्राम में इनका जून्म १५३० ई. में हुआ था। उस ग्राम में इनके संस्मरण में प्रतिवर्ष वैष्णव सम्मेलन होता है। भवित-रत्नाकर ग्रंथ में इसका उल्लेख यों है :—

राढ़देशे कांदड़ा नामेते ग्राम हय ।

तथाय भंगल ज्ञानदासेर आलय ॥

(गौ. प. त., उपक्रमणिका, पृ. ९६)

ज्ञानदास जाति के ब्राह्मण थे। इन्होंने जाहनवा देवी से, जो नित्यानन्द प्रभु की पत्नी थीं, मंत्र दीक्षा ली थीं। अतः चैतन्य-चरितामृत में इन्हें नित्यानन्द के शिष्यों में परिणित किया गया है।

पीताम्बर माधवाचार्य दास दामोदर ।

शंकर मुकुंद ज्ञानदास मनोहर ।

(चै. च., आदिलीला, परि. ११, पृ. ६२)

१. प्रे. वि., विलास २०

२. न. वि., विलास १२

३. हि. ब्र. बु., पृ. १९८

४. कर्णा., निर्यास २

५. प्रे. वि., विलास २०

ज्ञानदास कटवा उत्सव और खेतुरी उत्सव दोनों में उपस्थित थे, इसका उल्लेख 'नरोत्तम-विलास' में मिलता है :—

श्रील रघुपति उपाध्याय, महीधर ।  
मुरारि, मुकुंद, ज्ञानदास मनोहर ।

(गौ. प. त., उपक्रमणिका, पृ. ९७)

ज्ञानदास ने राधाकृष्ण लीला वर्णन में चंडीदास का अनुगमन किया है।

### तुलसीदास

'क्षणदा-गीत-चितामणि' में केवल एक पद तुलसीदास के नाम से संगृहीत है। इस पद की प्रथम पंक्ति निम्न है :—

### राधा कान निकुञ्ज मंदिर माझ

इसी प्रथम पंक्तिवाला एक पद गोविंददास का भी मिलता है परन्तु शेष पदों के भाव भिन्न भिन्न हैं। तुलसी नाम से युक्त पद की अन्तिम पंक्ति से मिलती जुलती कवि शेखर के एक पद की भी अन्तिम पंक्तियाँ हैं। अतः यह पद किसका है, यह कहना कठिन है। 'तुलसीदास' का कुछ विशेष परिचय भी प्राप्त नहीं है। प्रेम-विलास<sup>१</sup> और कण्ठनिन्द<sup>२</sup> में एक तुलसीरामदास का नाम आया है जो श्रीनिवास के शिष्य थे।

### दिव्यसिंह

दिव्यसिंह गोविंददास कविराज के पुत्र और श्रीनिवास आचार्य के शिष्य थे।<sup>३</sup> इनका केवल एक पद 'संकीर्तनामूर्त' में संगृहीत है। ये खेतुरी उत्सव में थे। इनकी निश्चित जन्म और मृत्यु-तिथि अज्ञात हैं। दिव्यसिंह रचित केवल एक पद संकीर्तनामूर्त में प्राप्त है।

### देवकीनंदनदास

देवकीनंदनदास के पांच पद पदकल्पतरु में दिए हैं। कहा जाता है कि देवकीनंदनदास का पूर्व नाम चापाल गोपाल था। उन्होंने श्रीवास के उस प्रांगण में जहाँ वैष्णव-गण कीतंत करते थे शक्ति पूजा की सामग्री रख कर उन लोगों को शाक्त सिद्ध करने का पाप किया था जिसके फलस्वरूप उन्हें कुण्ठ हो गया। श्रीवास पंडित ने क्षमा करके वैष्णवों की वंदना करने की आज्ञा दी अतः उन्होंने 'वैष्णव-वंदना' ग्रन्थ लिखा।

वैष्णव निन्दने तोमार एतेक दुर्गति । वैष्णव वंदना करि शुद्ध कर मति ॥

(गौ. प. त., उपक्रमणिका, पृ. ९८)

देवकीनंदनदास पुरुषोत्तमदास के शिष्य और समसामयिक थे। उन्होंने वैष्णव-वंदना में कहा है :

१. क्ष. गी. चिं., पद ३०५

२. प्रे. चि., विलास २०

३. कर्णा., निर्यास १

४. कर्णा., निर्यास १

पुरुषोत्तम पदाश्रय करि गिया धरे ।

(गौ. प. त., उपक्रमणिका, पृ. ९८)

पुरुषोत्तमदास नित्यानन्द प्रभु के शिष्य थे । पद और वैष्णव-वंदना के अतिरिक्त इन्होंने वैष्णवाभिधान नामक एक ग्रंथ और बनाया था ।

### द्विज गंगाराम

'क्षणदा-गीत-चितामणि' में एक पद द्विज गंगाराम नाम से पाया जाता है । यह नित्यानन्द प्रभु की वंदना में लिखा गया है । सुकुमार सेन का कथन है कि उन्होंने वंगीय साहित्य परिषद् की एक हस्तलिखित पोथी में भी इस नाम से अंकित एक पद देखा है । अतः द्विज गंगाराम पदकर्ता का होना निश्चित ही है । जाहूनवा देवी के एक भाई 'बडु गंगादास' थे । ये गौरीदास पंडित के शिष्य थे ।<sup>१</sup> इस बात का उल्लेख भवित-रत्नाकर में है । ये द्विज गंगादास खेतुरी उत्सव में उपस्थित थे । सम्भवतः इन्हीं का पूरा नाम गंगारामदास रहा हो और ये ही अभीष्ट पदकर्ता रहे हों ।

### द्विज हरिदास

चैतन्यदेव के कई भक्त इस नाम के थे । द्विज हरिदास कांचनगढ़िया स्थान के रहने वाले थे । जीवन के उत्तर काल में वे जाकर बृद्धावन में रहने लगे थे । श्रीनिवास आचार्य ने उनके दो पुत्रों को दीक्षा दी थी ।<sup>२</sup> अपने एक पद में इन्होंने श्रीनिवास की उच्चता बताई है ।<sup>३</sup> इससे ये श्रीनिवास के भक्त ज्ञात होते हैं । इनकी निश्चित जन्म-और मृत्यु-तिथि अज्ञात है । १५३३ई. के आसपास उपस्थित थे । इनकी एक रचना 'नाम-संकीर्तन' है ।

दूसरे हरिदास चैतन्य देव के साथ नीलाचल पर रहते थे । ये महाप्रभु को कीर्तन ज्ञान सुनाया करते थे । एक बार इन्होंने चैतन्यदेव के लिए भिक्षा मांग कर लाए हुए मोटे चावलों को शिखी माइती की बहन के महीन चावलों से बदल लिया । इस अवसर पर उन्होंने उससे बातचीत भी की थी । चैतन्य देव की आज्ञा थी कि उनके भक्त और साथी स्त्रियों से साक्षात्कार न करें और न बात करें । इस अपराध पर उन्होंने हरिदास को त्याग दिया । ऐसा कहा जाता है कि दुःखी हरिदास ने गंगा में डूब कर प्राण दे दिए ।

चैतन्य-चरितामृत, आदिलीला के दसवें अध्याय में दो हरिदासों का उल्लेख है ।

### बड़ हरिदास आर छोट हरिदास ।

दुइ कीर्तनीया रहे महाप्रभु आश ।

(चै. च., आदिलीला, परि. १०, पृ० ६१)

परन्तु चैतन्यचरितामृत के आदिलंड के आठवें अध्याय में एक तीसरे हरिदास का भी उल्लेख है ।

१. भ. र., पृ. ६७३

२. प. क. त., पद १७, और भवित-रत्नाकर

३. प. क. त., पद १७, ३०१४

अंते श्रीनिवास पद सेवायुक्त जे सम्पद  
से सम्पदे सम्पदी जे हय

पंडित गोंसाविर<sup>१</sup> शिष्य अनंत आचार्य ।  
कृष्ण प्रेममय तनु उदार महा आर्य ॥  
तांहार अनंत गुण के करु प्रकाश ।  
तार प्रिय शिष्य इहों पंडित हरिदास ॥

तिहों बड़ कृपा करि आज्ञा दिले मोरे ।  
गौरांगेर शेष लीला वर्णिवार तरे ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ८, पृ० ५३)

इसके अनुसार ये तीसरे हरिदास गदाधर पंडित की शिष्य-परम्परा में थे और कृष्णदास कविराज के समसामयिक थे ।

एक चौथे हरिदास ठाकुर और थे । ये यवन थे परन्तु इन्होंने वैष्णव धर्म ग्रहण कर लिया था ।

हरिदास का उल्लेख वैष्णवदास के एक पद में है :

गौरांगचंद्र प्रिय परिकर, द्विज हरिदास नाम ।  
कीर्तन विलासी प्रेम सुखराशि, युगल-रसेर धाम ॥  
ताहार नंदन प्रभु दुइ जन, श्रीदास गोकुलानंद

गोरा-गुणमय सदय हूदय, प्रेममय श्रीनिवास ॥  
आचार्य ठाकुर खेयाति जाहार, दोहे रहे तार पाश ।  
पितृ-अनुमति जानिया ऐ दोहे, हहला ताहार शाखा ॥

(प. क. त., पद १७)

### धरणी

धरणी के नाम से केवल चार पद पदकल्पतरु में दिए हैं । एक पद में वे कहते हैं :—

पहु मोर श्री श्रीनिवास  
अविरत रामचन्द्र पहु विहरत  
संगे नरोत्तमदास

(प. क. त., पद २३८१)

इससे ज्ञात होता है कि धरणी श्रीनिवास आचार्य के शिष्य थे । इनकी निश्चित जन्म-तिथि अज्ञात है । न यह ही ज्ञात होता है कि ये आचार्य के समसामयिक थे । श्री निवास आचार्य की जीवनी इत्यादि का विवरण जिन जिन ग्रंथों में दिया है उनमें किसी में भी धरणी का नाम नहीं है । हो सकता है कि यह श्रीनिवास की शिष्य-परम्परा में ही रहे हों । धरणी श्रेष्ठ कवि जान पड़ते हैं यद्यपि पद संख्या बड़ी नगण्य है ।

### नयनानन्द

नयनानन्द वाणीनाथ मिश्र के जो गदाधर पंडित के भाई थे, पुत्र थे । ये चैतन्य देव के

प्रमुख भक्त थे। इनकी निश्चित जन्म-और मृत्यु-तिथि अज्ञात हैं परन्तु वे खेतुरी उत्सव में उपस्थित थे। अतः १५८३ई. की उपस्थिति ज्ञात है। पदकल्पतरु में इनके २५ पद प्राप्त हैं। नयनानन्द का उल्लेख चैतन्य-चरितामृत, आदिलीला के १२ वें परिच्छेद में है।

अनंत आचार्य कविदत्त मिश्र नयन ।

गंगा मंत्री मामुठाकुर कंठाभरण ॥

'प्रेम-विलास' ग्रंथ की प्राचीन हस्तलिखित प्रति में, जो नवद्वीपवासी रसिकलाल बाबाजी के पास है, निम्न उल्लेख है :<sup>9</sup>

पंडित गोसाहीर भ्रातुष्ठुत्र श्री नयनानन्द ।

पुष्ट गोपाल, गोपालदास आर धुवानन्द ॥

(प. क. त., खंड ५.)

नयनानन्द के समस्त पद गौरांग विषयक हैं। कृष्ण लीला संबंधी एक भी पद प्राप्त नहीं है।

### नरहरिदास

नरहरिदास नाम के दो व्यक्ति हुए थे। एक नरहरि चक्रवर्ती, दूसरे नरहरि सरकार। नरहरि चक्रवर्ती सत्रहवीं शती में हुए थे। अतः उनसे हमारा कोई प्रयोजन नहीं है। ये भक्ति-रत्नाकर ग्रंथ के प्रणेता हैं। नरहरि सरकार चैतन्यदेव के समसामयिक और शिष्य थे। इनका जन्म १४७८ई. और मृत्यु १५४१ई. है। इनकी जन्मभूमि बर्देश्वान जिले का श्रीखंड ग्राम है। उनके पिता का नाम नारायण देव था। ये लोग वैद्य परिवार के व्यक्ति थे और इनके बड़े भाई मुकुंद उस समय के पठान नरेश के वैद्य थे। नरहरिदास ने गौरांग-लीला संबंधी पद कदाचित् सर्वप्रथम भाषा में लिखे। निम्न पद से ऐसा ही जात होता है :—

गौर लीला दर्शने, इच्छा बड़ हृय मने,

भाषाय लिखिया सब राति ।

किछु किछु पद लिखि, जदि इहा केह देखि,

प्रकाश करये प्रभु लीला ॥

(गौ. प. त., पृ. ११-१२)

नरहरिदास के पदों में गौरांग के मिलने की तीव्र उत्कंठा है। उनके पदों में कुछ कुछ वैसी ही मिलन-इच्छा है जैसी गोपियों में कृष्ण के प्रति दिखाई जाती है। चैतन्यदेव ने दक्षिण भ्रमण के समय उनका स्मरण किया था, इसका उल्लेख गोविंददास के कड़वा में है।

कलन बलेन कोथा प्राण नरहरि

हरिनाम शुनि तोरे आँलिगन करि ॥

नरहरि सरकार के दो संस्कृत ग्रंथों का उल्लेख जगद्वंधु बाबू ने किया है। ये ग्रंथ 'भक्ति-चन्द्रिका-पटल' और 'भक्तामृत-अष्टक' हैं।

### नरोत्तमदास

नरोत्तमदास राजा कृष्णानन्द दत्त के पुत्र थे। इनकी माता का नाम नारायणी था। राजशाही परगने के खेतुरी स्थान में इन लोगों की राजधानी थी। नरोत्तमदास ने पिता की मृत्यु के अनन्तर राज्य अपने भतीजे को दे दिया और स्वयं वृदावन चले गए। 'नरोत्तम-विलास' में उल्लेख है कि वे पिता की जीवित अवस्था में ही वृदावन चले गए थे। इनकी निश्चित जन्म तिथि अज्ञात है। जगद्वंधु बाबू ने गौर-पद-तरंगिणी की भूमिका में लिखा है कि वे पंचदश शती के मध्य भाग में उत्पन्न हुए थे। दो तिथियां ज्ञात हैं। १५८२ ई. में वे श्रीनिवास आचार्य और श्यामानन्द के साथ वृदावन से बंगाल लैट कर आए। १५८३ ई. में उन्होंने खेतुरी में महोत्सव किया जिसमें समस्त प्रमुख वैष्णव सम्मिलित हुए थे। इस उत्सव में 'रस-कीर्तन' की जो गरानहाटी शैली कहलाती है वह नरोत्तम द्वारा प्रारम्भ हुई थी।

एया सर्व-महांत कहृय परस्परे ।

प्रभुर अद्भुत सूष्ठि नरोत्तम-द्वारे ॥

.. . . . .  
नरोत्तम-कंठ-ध्वनि अमृतेर धार ।

जे पिये ताहार तृष्णा बाढ़े अनिवार ॥ (न. वि., वि. ७)

पदकल्पतरु में इनके ६४ पद प्राप्त हैं।

### नित्यानन्ददास

नित्यानन्ददास का असली नाम बलरामदास था। ये जाहनवा देवी के शिष्य थे। इन्होंने 'प्रेम-विलास' ग्रंथ की रचना की थी। इस ग्रंथ का समाप्ति काल १५२२ शक अथवा १६०० ई. दिया हुआ है। इस रचना के अन्त में इन्होंने कुछ विस्तार से आत्म-परिचय दिया है। इनका उल्लेख चतुर्न्य-भागवत, चतुर्न्य-चरितामृत, तथा वैष्णव-वंदना ग्रंथों में है। 'कृष्णपदामृत-सिन्धु' में इनके चार पद हैं।

तीन अन्य नित्यानन्द भी हुए हैं—

१. वंशीवदन के कनिष्ठ पुत्र ।

२. चतुर-धुरीण नित्यानन्द, 'रस कल्प बल्ली' के लेखक के पितामह ।<sup>१</sup>

३. नित्यानन्द प्रभु के एक शिष्य ।<sup>२</sup>

परन्तु इन तीनों की कोई भी रचनाएं प्राप्त नहीं हैं। अतः पहले नित्यानन्ददास ही

१. प्रेम रसे महामत्त बलरामदास। नित्यानन्द चंद्रे जार अधिक विश्वास ॥ चै० भा० ।

बलरामदास कृष्णप्रेम रसास्वादी। नित्यानन्द नामे हय परम उन्मादी ॥

(चै. च., आदिलीला परि. १२, पृ. ६२) ।

संगीतकारक बंदों बलरामदास। नित्यानन्द चंद्रे जार अधिक विश्वास ॥ वैष्णव-वंदना ।

२. बं. सा. प. प., भाग ३७, पृ. १०१

३. प्रेम-विलास

अभीष्ट पदकर्ता हैं। इनकी निश्चित जन्म-और मृत्यु-तिथि अज्ञात हैं। ये खेतुरी उत्सव में उपस्थित थे, इस बात का उल्लेख भक्ति-रत्नाकर में है।<sup>१</sup>

### नृसिंह 'देव'

नृसिंह देव के नाम से केवल चार पद प्राप्त हैं। इनमें से तीन पद पदकल्पतरु में और एक संकीर्तनामृत में हैं। नृसिंह देव के विषय में अधिक विवरण ज्ञात नहीं हैं। सेन महोदय के अनुमान से नृसिंह देव गोविंददास कविराज के मित्र और समसामयिक थे।<sup>२</sup>

जगद्वंधु बाबू ने 'गौर-पद-तरंगिणी' की भूमिका में दो नृसिंह देवों का उल्लेख किया है :—

१. नित्यानन्द प्रभु के परिकर 'नृसिंह देव' जिनकी उपाधि कविराज थी।

२. उड़ीसा वासी नृसिंह देव।

'भक्ति-रत्नाकर' की दसवीं तरंग में एक प्रसंग है। श्रीनिवास आचार्य खेतुरी उत्सव में सम्मिलित होने नरोत्तम ठाकुर के घर पधारे हैं। इस प्रसंग में उनके भक्त और उनकी शिष्य-मंडली का उल्लेख है। उन सबके नाम दिए गए हैं। उसी में एक नृसिंह देव का भी नाम दिया है :—

श्रीनृसिंह कविराज महाकवि जेहों। जांर भाता नारायण कविं श्रेष्ठ तेहों।

(प. क. त., परिशिष्ट, पृ. १४४)

प्रेम-विलास ग्रंथ में भी नृसिंह देव का उल्लेख है।

नरोत्तमेर स्वरगण नरसिंह महाशय

दूर देशो पक्वपल्ली जांर राज्य हय।

गोविंददास कविराज के एक पद में भी नृसिंह देव का उल्लेख है :

कमलालित, चरण कमल मधु

पाओये सोई सुजान।

राजा नरसिंह रूप नारायण

गोविंददास अनुमान।

इस सबसे निम्न चार बातें ज्ञात होती हैं :—

१. नृसिंह देव पक्वपल्ली के शासक थे।

२. ये नरोत्तम ठाकुर के शिष्य थे।

३. खेतुरी उत्सव अर्थात् १५८३ ई. में उपस्थित थे।

४. नृसिंह देव कवि थे।

अतः ये ही नृसिंह देव अभीष्ट पदकर्ता हैं। इससे अधिक इनके बारे में कुछ भी ज्ञात नहीं है।

### परमानन्ददास

१. परमानन्ददास के पिता का नाम शिवानन्द सेन था। शिवानन्द सेन चैतन्य

१. मुरारि, चैतन्य, ज्ञान दास, महीधर। परमेश्वरदास, बलराम विज्ञवर।

२. हि. अ. बु., पृ. १५५

देव के अनन्य भक्त थे। उन्हीं की इच्छानुसार शिवानन्द ने पुत्र का नाम परमानन्ददास रखा था। पुरीदास नाम से भी वे अभिहित किए जाते थे जैसा कि वैष्णवाचारदर्पण में हैः—

गुणचूड़ा सखी हन कवि कर्णपूर ।  
कांचड़ा पाड़ाय वास, चैतन्य शाखा शूर ॥  
बृद्ध पदांगुण प्रभु जार मुखे दिला ।  
पुरीदास नामबलि शक्ति संचारिला ॥

चैतन्यदेव ने उनको 'कवि कर्णपूर' की उपाधि दी थी। वे सात वर्ष की अवस्था में ही काव्य रचना करने लगे थे, ऐसा कृष्णदास कविराज ने कहा है।

आर दिन प्रभु कहे पड़ पुरीदास ।  
एक श्लोक करि तेहो करिल प्रकाश ॥  
सात वत्सरेर शिशु नार्ह अध्ययन ।  
ऐछे श्लोक करे लोके चमत्कृत हन ॥

परमानन्ददास कांचड़ा पाड़ा नामक ग्राम में १५२७ ई. में उत्पन्न हुए थे। दो तिथियां जो इनकी रचनाओं की तिथियाँ हैं और जात हैं। एक तो संस्कृत काव्य 'चैतन्य-चरितामृत' की रचना तिथि जो १५७० ई. है और दूसरी 'चैतन्य-चन्द्रोदय' नाटक की रचना तिथि जो १५७२ ई. है। ये खेतुरी उत्सव में भी उपस्थित थे। इनका उल्लेख चैतन्य-चरितामृत में निम्न प्रकार हैः—

चैतन्य दास, राम दास आर कर्णपूर ।  
तिन पुत्र शिवानंदेर प्रभुर भक्त शूर ॥

पदकल्पतरु में इनके बारह पद प्राप्त हैं। इन्होंने दो पद ब्रज भाषा में भी लिखे हैं॥ (प. क. त., पद २८५८ और २८७१)

२. परमानन्द गुप्त कवि कर्णपूर ने एक परमानन्द का उल्लेख किया है जो कृष्ण संबंधी पद लिखते थे।<sup>१</sup> पदकल्पतरु में इनके नाम से बारह पद हैं। इनमें से तीन<sup>२</sup> पद कृष्णलीला संबंधी हैं। ये पद इन परमानन्द गुप्त के ही हो सकते हैं। जयानन्द ने 'चैतन्य-मंगल' में उल्लेख किया है कि परमानन्द ने चैतन्यदेव पर एक कविता लिखी है। चैतन्य-चरितामृत में इनका उल्लेख है।<sup>३</sup>

पदकल्पतरु के एक पद (२९०६) की अन्तिम पंक्तियां निम्न हैंः—

श्रीरूपमंजरिचरण-हृदये धरि

कहे परमानन्ददास ॥

रूपमंजरी, रूप गोस्वामी का भक्त नाम था। अतः यह तो निर्विवाद है कि यह पदकर्ता रूप गोस्वामी के शिष्य या प्रशंसक रहे होंगे। एक परमानन्द भट्टाचार्य और वे

१. परमानन्द-गुप्तो यत-कृता कृष्णस्तवावली (गौरगणोद्देश-दीपिका, १९९)

२. प. क. त., पद १८३, ६७२, २९०६

३. परमानन्द गुप्त कृष्ण भक्त महामति।

पूर्व जार धरे नित्यानंदेर वसति ॥ (च. च., आदिलीला, फरि. १२, प. ६३)

जो वृद्धावन में रहते थे । कदाचित् वे ही इस पद के रचयिता हों । परन्तु पद दोनों के ही मिल गए हैं । ऐसा भी सम्भव है कि कवि कर्णपूर ही इन बारहों पदों के रचयिता हों । वे भी अन्तिम दिनों में वृद्धावन में थे ।

### परमेश्वरदास

परमेश्वरदास नित्यानन्द के शिष्य और समसामयिक थे । इनकी निश्चित जन्म-और मृत्यु-तिथि अज्ञात है । ये खेतुरी उत्सव में उपस्थित थे । जगद्वंधु बाबू ने इन्हें पंद्रहवीं शती में उत्पन्न हुआ बताया है ।

चैतन्य-चरितामृत में इनका नित्यानन्द के शिष्य होने का उल्लेख है :—

### परमेश्वरदास नित्यानंदक शरण

कृष्ण भक्षित पाय तार जे करे स्मरण । चै. च. आदिलीला, परि. ११, पृ. ६२  
चैतन्य-भागवत के अंत्यखण्ड में इनका उल्लेख चार बार किया गया है ।

### १. पुरंदर पंडित परमेश्वरदास ।

जाहार विग्रहे गौरचंद्रेर प्रकाश ॥

### २. कृष्णदास पंडित परमेश्वरदास ।

पुरंदर पंडितेर परम उल्लास ॥

### ३. कृष्णदास परमेश्वरदास दुइजन ।

गोपाल भावे हैं हैं करे अनुक्षण ॥

### ४. नित्यानंद जीवन परमेश्वरदास ।

जाहार विग्रहे नित्यानंदेर विलास ॥ (गौ. प. त., उपक्रमणिका, पृ. १०७)

पदकल्पतरू में इनका एक पद प्राप्त है ।

### पुरुषोत्तमदास

पुरुषोत्तमदास हाली शहर निवासी वैद्य जाति के थे । इनके पिता का नाम सदाशिव कविराज था । इनकी निश्चित जन्म-और मृत्यु-तिथि अज्ञात है । ये नित्यानन्द महाप्रभु के शिष्य और समसामयिक थे । इनका उल्लेख चैतन्य-चरितामृत में आया है :—

### सदाशिव कविराज बड़ महाशय ।

### श्री पुरुषोत्तमदास तांहार तनय ॥

### आजन्म निमग्न नित्यानंदेर चरणे ।

निरंतरे बाल्यलीला करे कृष्ण सने ॥ (चै. च. आदिलीला, परि. ११ पृ. ६२)

कदाचित् कवि को करुण रस अधिक प्रिय था क्योंकि उन्होंने 'मायुर' पर अधिक रचना की है । इनके बारह पद 'पदकल्पतरू' में प्राप्त हैं । चैतन्य-चरितामृत में तीन और पुरुषोत्तमदासों का उल्लेख है । परन्तु इनके ही पदकर्ता होने की अधिक संभावना है ।

### १. पुरुषोत्तम ब्रह्मचारी आरो कृष्णदास

### २. पुरुषोत्तम पंडित आर रघुनाथ

### ३. नवद्वीपेर पुरुषोत्तम पंडित महाशय

### नित्यानन्द नामे जार महोन्माद हय ॥

(गौ. प. त., उपक्रमणिका, पृ. १०९)

'वैष्णव-वंदना' में भी पुरुषोत्तमदास का उल्लेख है।

सदाशिव कविराज महाभाग्यवान् । जार पुत्र पुरुषोत्तमदास नाम ॥

बाहु नाहि पुरुषोत्तमदासेर शरीरे । नित्यानन्द-चन्द्र जार हृदये विहारे ॥

(गौ. प. त., उपक्रमणिका, पृ. ११०)

### प्रसाददास

प्रसाददास नाम के व्यक्ति का उल्लेख कई ग्रंथों में मिलता है।

१. नरोत्तम-विलास में उल्लिखित 'प्रसाददास' वैरागी । ये नरोत्तम ठाकुर के शिष्य थे ।

२. कणनन्द और प्रेम-विलास में उल्लिखित प्रसाददास, जो करुणाकर मजूमदार के पुत्र थे, और श्रीनिवास के शिष्य थे ।

३. रसिक-मंगल में उल्लिखित प्रसाददास जो श्यामानन्द के परिवार के थे ।

अभीष्ट प्रसाददास श्री निवास आचार्य के शिष्य ही थे । इनके ६ पद पदकल्पतह में प्राप्त हैं । इनमें से एक पद में नित्यानन्द प्रभु की बंदना है । एक पद कृष्णलीला का और शोष गीरांग विषयक है । इनकी निश्चित-जन्म और मृत्यु-तिथि अज्ञात हैं । ये श्रीनिवास आचार्य के समसामयिक थे ।

### बलरामदास

बलरामदास नाम के कई व्यक्ति हुए । इनमें से नीचे दिए तीन व्यक्ति पदकर्ता हो सकते हैं । परन्तु प्राप्त पद किस बलरामदास की या तीनों की रचनायें हैं, यह कहना कठिन है । प्राप्त पदों के अध्ययन से वे एक ही व्यक्ति की रचनायें जान पड़ती हैं । बलरामदास ने वात्सल्य रस के परिपाक में सफलता पाई है और वडे पदकर्त्ताओं में एकमात्र ये ही वात्सल्य भाव की ओर अधिक उन्मुख हुए थे ।

१. बलरामदास जो नित्यानन्द प्रभु के शिष्य थे । ये दो गाछिया ग्राम के निवासी थे । इन्होंने अपने गुरु की आज्ञानुसार श्रीगोपाल की प्रतिमा प्रतिष्ठित की थी । इनके ग्राम में अब भी प्रतिवर्ष अगहन के महीने में इनकी मृत्यु-जयन्ती मनाई जाती है । ये ही बलरामदास पदकर्ता जात होते हैं । जैसा कि 'वैष्णव-वंदना' और चैतन्यचरितामृत के उल्लेख से भी जात ہोता है ।

संगीत कारक बंदों बलरामदास ।

नित्यानंद चन्द्रे जार अधिक विश्वास ॥ (वैष्णव-वंदना)

बलरामदास कृष्ण-प्रेम रसास्वादी ।

नित्यानंद नामे हृष परम उन्मादी ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ११, पृ. ६२)

इनकी निश्चित जन्मतिथि अज्ञात है । ये खेतुरी उत्सव में उपस्थित थे ।

२. नित्यानन्ददास जिनका दूसरा नाम बलरामदास था । इनके पिता का नाम आत्मारामदास था और ये श्रीखंड के निवासी थे । ये 'प्रेम-विलास' ग्रंथ के रचयिता थे और जाहूनवा देवी के शिष्य थे । ये भी खेतुरी उत्सव में उपस्थित थे । इनकी निश्चित जन्म-तिथि अज्ञात है ।

३. कविपति बलराम जो रामचन्द्र कविराज के शिष्य थे। ये बुधरी ग्रामवासी थे। बलरामदास नाम से संयुक्त १३६ पद पदकल्पतरु में प्राप्त हैं। इनकी निश्चित जन्म-और मृत्यु-तिथि अज्ञात हैं।

### विहारीदास

विहारीदास का एक पद सेन ने अपनी पुस्तक<sup>१</sup> में उद्धृत किया है। प्रेम-विलास<sup>२</sup> और नरोत्तम-विलास<sup>३</sup> में एक विहारीदास का उल्लेख है जो नरोत्तम ठाकुर के शिष्य थे। कदाचित् ये ही पदकर्ता होंगे। अधिक विवरण अज्ञात है।

### ब्रजानन्द

ब्रजानन्द का बहुत थोड़ा-सा ही विवरण ज्ञात है। कर्णनन्द के अनुसार ये श्रीनिवास आचार्य के शिष्य थे, और वृन्दावन में रहते थे।<sup>४</sup> इनका केवल एक पद पदकल्पतरु में संगृहीत है। इनकी निश्चित जन्मतिथि और मृत्युतिथि अज्ञात हैं।

### भागवताचार्य

भागवताचार्य का नाम रघुनाथ था। वे भागवत पुराण का पारायण वडे सुन्दर ढंग से करते थे। ये चैतन्यदेव के अनुयायी और गदाधर पंडित के शिष्य थे। नीलाचल जाते समय चैतन्यदेव इनके घर एक रात के लिए ठहरे थे। इनकी भागवत सुन कर वे वडे प्रसन्न हुए थे और इन्हें भागवताचार्य की उपाधि दी। इस घटना का उल्लेख चैतन्य-भागवत में है।<sup>५</sup> रघुनाथ ने 'कृष्ण-प्रेम-तरंगिणी' नामक ग्रंथ की रचना की थी। इस ग्रंथ का उल्लेख कवि कर्णपूर ने अपने ग्रंथ 'गौर-गणोदेश-दीपिका' में किया है। 'गौर-गणोदेश-दीपिका' का समाप्तिकाल १५७५ ई. है। अतः रघुनाथ का ग्रंथ उससे पहले ही लिखा गया होगा। इनकी निश्चित जन्म-तिथि अज्ञात है। परंतु १५७५ ई. से पहले रहे होंगे यह निश्चित है। इनका एक पद भी "कृष्ण-प्रेम-तरंगिणी" में है।

### भूपति

भूपति और भूपतिनाथ नाम के चार और दो पद पदकल्पतरु में संगृहीत हैं। डा. सुकुमार सेन<sup>६</sup> और सतीशचन्द्र राय<sup>७</sup> का अनुमान है कि भूपति नाम का कोई स्वतंत्र पदकर्ता नहीं था। यह चम्पति की ही रचनायें हैं जो भूपति भणिता से युक्त हैं। इस प्रकार ये गोर्विददास के समसामयिक ठहरते हैं।

### मथुरादास

मथुरादास नाम के तीन व्यक्तियों का उल्लेख प्राचीन ग्रंथों में मिलता है।

- 
१. हि. ब्र. ब., पृ. ४१०
  २. प्रे. वि., विलास २०
  ३. न. वि., विलास १२
  ४. कर्णनन्द, निर्यास १
  ५. चै. भा., शोधखंड, अ. ५
  ६. हि. ब्र. ब., पृ. १५१, १५३
  ७. प. क. त., पांचवां भाग, पृ. १९३

१. और २—श्री निवास आचार्य के शिष्य । इनका उल्लेख प्रेम-विलास के २० विलास में और कण्ठनिंद के प्रथम नियास में है ।

३. नरोत्तम के शिष्य । इनका उल्लेख भी प्रेम-विलास के बीसवें विलास और नरोत्तम-विलास के बारहवें विलास में है । अधिक विवरण अज्ञात है । पदकल्पतरु और कीर्तनानंद में जो एक पद संगृहीत है, कदाचित् इन्हीं में से किसी की रचना है ।

### मनोहरदास

मनोहरदास नाम के दो व्यक्तियों का उल्लेख मिलता है ।

१. नित्यानंद प्रभु के शिष्य-शास्त्र वाले मनोहरदास—इन का उल्लेख चैतन्य-चरितामृत में है :—

शंकर, मुकुंद, ज्ञानदास, मनोहर

(चै. च., आदिलीला, परि. १०, पृ. ६३)

ये खेतुरी उत्सव में उपस्थित थे । इसका उल्लेख नरोत्तम-विलास में है ।

श्रील रघुपति उपाध्याय, महीधर

मुरारि, मुकुंद, ज्ञानदास मनोहर ।<sup>१</sup>

२. बाबा आउल मनोहरदास—ये भी नित्यानंद की शिष्य-शास्त्र में थे । प्रेम-विलास ग्रन्थ में उल्लेख है कि ये जाहनबादी के मंत्र-शिष्य थे और इनका नाम चैतन्यदास भी था ।

मोर ठकुराणी शिष्य चैतन्यदास

आउलिया बलि ताके सर्वत्र प्रकाश ।<sup>२</sup>

(ग्रंथकार नित्यानंददास वाक्य)

इनका पूर्व नाम चैतन्यदास था इस बात का उल्लेख 'सारावली' ग्रन्थ में भी है ।

आदि नाम मनोहर, चैतन्य नाम शेष ।

आउलिया हृदया बुले स्वदेश ओ विदेश ॥<sup>३</sup>

प्रेम-विलास ग्रन्थ में भी मनोहरदास की उक्ति दी है :—

विष्णुपुर मोर घर हृदय वार ओश ।

राजार देशो वास करि हृदय संतोष ॥

(चैतन्य मनोहरदास वाक्य)

ये वैष्णव राजा वीर हाम्बीर के पुस्तकाध्यक्ष थे । इन्होंने १५७९ ई. के पहले ही संन्यास के लिया था । वीर हाम्बीर की मृत्यु के बाद ये भ्रमण करने लगे और हुगली जिले के वदनगंग में कुछ दिन रहे । वहां से १६३८ ई. में वृन्दावन गए परंतु रास्ते में ही जयपुर में इनका देहावसान हो गया । कहा जाता है "पदसमुद्र" नाम से इन्होंने एक बृहद् पद-संग्रह किया था । एक दूसरा संग्रह-ग्रन्थ "नियास-तत्त्व" भी है । "दिनमणि-चन्द्रोदय" इनकी अपनी रचना है ।

कौन से मनोहरदास पदकर्ता हैं यह कहना कठिन है । कहा जाता है कि "पदसमुद्र" में जो मनोहर नामांकित पद हैं वे इनके ही हैं । पदकल्पतरु में इनके ६ पद संगृहीत हैं ।

### माधव घोष

माधव घोष गोविंद घोष के भाई थे। ये चैतन्यदेव के अनन्य भक्त और समसामयिक थे। इनकी निश्चित जन्म और मृत्यु-तिथि अज्ञात है। इनका उल्लेख “चैतन्य-चरितामृत”, “चैतन्य-भागवत” और “वैष्णव-वंदना” में है।

श्री माधव घोष मुख्य कीर्तनीया गणे ।

नित्यानंद प्रभु नृत्य करे जार गाने ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ११, पृ. ६२)

सुकृती माधव घोष कीर्तने तत्पर ।

हैन कीर्तनीया नाहि पूर्यिबी भितर ॥

जांहारे कहेन बृन्दावनेर गायन ।

नित्यानंद स्वरूपेर महाप्रियतम ।

(चै. भा.)

वंदिव माधव घोष प्रभुर प्रीतिस्थान ।

प्रभु जांरे करिला अभंग स्वरदान ।

(वैष्णव-वंदना)

(गौ. प. त., उपक्रमणिका, पृ. १४३)

माधव घोष रचित ५५ पद प्राप्त हैं।

### माधवदास

माधवदास अथवा माधवाचार्य चैतन्यदेव की दूसरी पत्नी विष्णुप्रिया देवी के चरे भाई थे। इनकी निश्चित जन्मतिथि अज्ञात है। ये चैतन्यदेव के समसामयिक थे और खेतुरी उत्सव में उपस्थित थे। इनके पिता का नाम सनातन मिश्र और माता का नाम विघु-मुखी था। प्रेम-विलास ग्रंथ में इनका विस्तृत परिचय है। उसी में इनके गीतकार होने का भी उल्लेख है।

श्रीमद्भागवतेर श्रीदशम स्कंध । गीत वर्णनाते तिहों करि नाना छंद ।

राखिला प्रथेर नाम श्रीकृष्ण मंगल । श्रीकृष्ण-चैतन्य पदे समर्पण कैल ॥

(गौ. प. त., उपक्रमणिका पृ. १४५)

पदकल्पतरु में इनके ५ पद प्राप्त हैं।

### माधवीदास

माधवीदास को कुछ लोगों ने शिखि माइती की जो चैतन्यदेव के उड़िया भक्त थे, ‘बहन’ माधवी बताया है।<sup>१</sup> पर डा. मुकुमार सेन और सतीशचन्द्र की सम्मति इसके विशद्ध है। माधवीदास के नाम से कोई भी उड़िया पद नहीं प्राप्त है, और न इनके प्राप्त पदों में उड़िया का कोई चिह्न है। पदकल्पतरु के २२४० संख्यक पद से वे चैतन्यदेव के तिरोधान के पीछे के व्यक्ति जान पड़ते हैं।

जो देखये गोरा मुख सेह प्रेमे भासे

माधवि वंचित हैल निज कर्म दोबे ॥

१. गौ. प. त., पृ. १४७ और प. क. त., पांचवां खंड, पृ. १९९ (पदकल्पतरु के संपादक का लाइन : “ ” है दरअंदु उन्होंने इस मत बालों का उल्लेख यहाँ किया है )

इनकी निश्चित जन्मतिथि अज्ञात है।

### मुरारि गुप्त

मुरारि गुप्त का जन्म सिलहट में हुआ था। परंतु उनके कुटुम्ब वाले आकर नवद्वीप में रहने लगे। मुरारि गुप्त चैतन्य के पड़ोसी और गुरुभाई थे। परंतु वे चैतन्य देव से कुछ वयस्क थे। ये उनके अनन्य भक्त और कवि थे। मुरारि गुप्त ने चैतन्यदेव की आदिलीला का सुन्दर विवरण अपने “चैतन्य-चरितामृत” में जो कड़चा कहलाता है, दिया है। बैष्णव-वंदना में उन्हें हनुमान का अवतार बताया है।

वंदिव सुरारि गुप्त भक्ति शक्तिमंत ।

पूर्वं अवतारे जाँर नाम हनुमंत ॥

(गौ. प. त., उपक्रमणिका, पृ. १४१)

चैतन्य-चरितामृत में कृष्णदास कविराज ने उनके सुन्दर चरित्र का उल्लेख किया है।

श्री मुरारि गुप्त शास्त्रा प्रेमेर भाँडार ।

प्रभुर हृदय द्रवे शुनि दैन्य जाँर ॥

प्रतिग्रह ना करे ना लय कार धन ।

आत्मवृत्ति करि करे कुटुम्ब भरण ॥

(चै. च., आदि लीला, परि. १०, पृ. ५८)

मुरारि गुप्त की निश्चित जन्मतिथि अज्ञात है। जगद्वंधु बाबू के अनुसार वे १५१४ शक में उत्पन्न हुए थे। मुरारि गुप्त के कड़चा की समाप्ति १५१३ ई० में हुई थी। इसी कड़चा में १२ पद मिलते हैं। यह कड़चा अत्यन्त ऐतिहासिक महत्व की वस्तु है क्योंकि इसमें चैतन्य देव का प्रारंभिक गृहजीवन दिया हुआ है।

### मोहनदास

मोहनदास श्रीनिवास आचार्य के शिष्य थे। ये गोविंददास कविराज के मित्र थे क्योंकि उनके एक पद में “मोहन गोविंददास पहुं” करके भणिता दी हुई है। इनकी निश्चित जन्म-तिथि अज्ञात है। मोहनदास का उल्लेख कण्ठनिंद ग्रंथ में निम्न प्रकार है:—

श्रीमोहनदास नाम जन्म बैद्यकुले ।

नैतिक भजन जाँर अति निरमले ॥

(गौ. प. त., उपक्रमणिका, पृ. १५४)

पदकल्पतरु में इनके ३० पद प्राप्त हैं।

### यदुनंदनदास

इस नाम के दो व्यक्ति हुए हैं।

१. यदुनंदनदास चक्रवर्ती चैतन्यदेव के भक्त गदाधरदास के शिष्य थे। आगे चल कर ये नित्यानंद प्रभु के साथी हुए। इनकी निश्चित जन्मतिथि तो अज्ञात है। ये कठवा में रहते थे। सन् १५८३-८४ ई. में इन्होंने एक उत्सव किया था जिसमें समस्त वैष्णव महाजन उपस्थित हुए थे। इसका उल्लेख भक्ति-रत्नाकर के ११३० परिच्छेद में है।

भक्ति-रत्नाकर में इनके गीतकार होने का उल्लेख निम्न प्रकार है :—

यदुनंदनेर चेष्टा परम आश्चर्यं ।  
दीन प्रति चेष्टा जैछे ना कहिले नय ॥

जे रचिल गौरांगेर अद्भुत चरित  
द्रवे दाह पाषाण शुनिया जार गीत ॥

(गौ. प. त., उपक्रमणिका, पृ. १५६)

२. ये यदुनंदनदास मालिहाटी ग्राम के बैद्य परिवार के बंशज थे । वे श्रीनिवास आचार्य के शिष्य थे । आगे चल कर उनकी पुत्री हेमलता ठकुरानी की सेवा में नियुक्त होगए थे । इन्होंने स्वरचित “कणनिंद” में अपना संक्षिप्त परिचय दिया है । इनकी निश्चित जन्मतिथि अज्ञात है । इन्होंने अपने ग्रंथ “कणनिंद” का समाप्तिकाल दिया है जो १६०८ ई. है । पदों और कणनिंद के अतिरिक्त भी इन्होंने कई ग्रंथ लिखे हैं जो निम्न हैं :—

(१) राधा-कृष्ण-लीला-रस-कदम्ब—यह रूप गोस्वामी के संस्कृत नाटक ‘विदर्थ-भाधव’ का पद्धानुवाद है ।

(२) गोविन्द-लीलामृत—यह कृष्णदास कविराज के इसी नाम के ग्रंथ का संस्कृत से अनुवाद है ।

(३) यह कृष्ण-कण्ठमृत और उस पर की गई सारंग-रंगदा की टीका का पद्धानुवाद है । ये ग्रंथ भी कृष्णदास कविराज की रचनायें हैं ।

पदकल्पतरु में यदुनंदन, यदु, यदुनाथ तीन नाम से पद मिलते हैं । कौन से पद किसके हैं यह कहना तो कठिन है । द्वितीय यदुनंदन दास का नाम यदुनाथ भी कण्ठमृत में मिलता है ।

### यशोराज खान

यशोराज खान कदाचित् ब्रजबुलि के पदकर्ताओं में सर्वप्रथम पदकर्ता हैं । इनकी निश्चित जन्मतिथि अज्ञात है । पीताम्बरदास की रचना ‘रस-मंजरी’ में एक पद यशोराज खान के नाम से युक्त दिया हुआ है । इस पद में हुसेन शाह का उल्लेख है । हुसेन शाह १४९३-१५११ ई. में बंगाल के अधिपति थे । अतः उस समय यशोराज खान की उपस्थिति होना निश्चित है । रामगोपालदास ने अपने ग्रंथ ‘रस-कल्प-बल्ली’ में ‘जसराज खां’ का उल्लेख किया है ।<sup>१</sup>

### रघुनाथदास

इस नाम के दो व्यक्ति मिलते हैं ।

१. रघुनाथदास गोस्वामी—ये प्रसिद्ध षट् गोस्वामियों में से एक थे । ये दास गोस्वामी के नाम से प्रसिद्ध हुए थे । ये सप्तग्राम के अधीश्वर गोवर्द्धन के पुत्र थे । यौवनावस्था में ही सब कुछ त्याग कर ये नीलाचल में चैतन्यदेव के शरणागत हुए थे । जगद्वंधु बाबू के मतानुसार इनका जन्म १४२८ शक (१५०७ ई.) और तत्वनिधि महाशय के

१. वं. सा. प. प., भाग ३७, पृ. १०१, भाग ३८ पृ. १४६

अनुसार १४२० शक (१४९९ ई.) में हुआ था। परंतु निश्चित जन्मतिथि अज्ञात है। १५०४ शक (१५८३ ई.) को इनका तिरोधान हो गया। ये संस्कृत के असाधारण विद्वान् थे। पदों के अतिरिक्त इन्होंने संस्कृत में 'स्तवावली', 'विलाप कुमुमांजलि', 'दानचरित' और 'मुक्ताचरित' की रचना की है। पदकल्पतरु में इनके तीन पद प्राप्त हैं। दो तो ब्रजबुलि में हैं और एक ब्रजभाषा में है। ब्रजबुलि के एक पद में जयदेव की बंदना और दूसरे में राधा का वर्णन है। इनका उल्लेख चैतन्य-चरितामृत में है।

२. रघुनाथदास—ये श्रीनिवास आचार्य के शिष्य थे। पीछे दिए रघुनाथदास का वह पद जो जयदेव की बंदना से संबंधित है इनकी रचना हो सकती है क्योंकि यह पद उतना सुन्दर नहीं है जितने अन्य दोनों। एक और पद है जो वंगीय साहित्य परिषद् में सुरक्षित "बृहद् भक्ति-तत्त्व-सार" की हस्तलिखित पोथी में मिलता है।<sup>१</sup> इसमें जीव गोस्वामी की बंदना है। इनकी निश्चित जन्म और मृत्यु-तिथि अज्ञात है। प्राचीन उल्लेख "प्रेम-विलास"<sup>२</sup> में है।

### रसिकदास

रसिकदास रसिकानंद के नाम से भी विख्यात थे। इनकी निश्चित जन्मतिथि अज्ञात है। इनका एक पद जो बंगला में है और रसिकानंद नाम से युक्त है, "पदकल्पतरु" में प्राप्त है। एक ब्रजबुलि पद "रसिकदास" नाम से "पदकल्पतरु" में है। तीन बंगाली पद "रसिक", "रसिकानंद", "रसिक आनंद" के नाम से "गौर-पद-तरंगिणी"<sup>३</sup> में हैं। डा. सेन का विचार है कि "गौर-पद-तरंगिणी" के दो पदों में चैतन्यदेव के संन्यास ग्रहण समय के सिरमुँडन का वर्णन अत्यन्त मर्मस्पर्शी और वास्तविकता से पूर्ण है। इससे ऐसा ज्ञात होता है कि यह पद किसी ऐसे व्यक्ति की रचना है जिसने या तो यह संस्कार स्वयं देखा है अथवा किसी ऐसे व्यक्ति से सुना है जो उस समय उपस्थित था। इन सब आधारों पर कहा जा सकता है कि रसिकदास सोलहवीं शती में उपस्थित थे। ये श्यामानंद पुरी के जो श्री-निवास आचार्य के साथी थे शिष्य थे। श्यामानंद पुरी नरोत्तम ठाकुर के समसामयिक थे। रसिकानंद जाति से ब्राह्मण थे। इनके पिता अच्युतानंद जमींदार थे, और दालभूमि के 'रायनी' ग्राम के निवासी थे। इनकी माता का नाम मालती था।<sup>४</sup> रसिकानंद ने श्री-निवास को पश्चिमी बंगाल और उड़ीसा में वैष्णव मत फैलाने में बड़ी सहायता दी थी। वे खेतुरी उत्तर में थे।<sup>५</sup>

### १. भावेर भूषण रूप ।.....

बन्दावन गुण नाम विलास । वर्ण गौर षड अभिलाष ॥

वैयासकी-सम श्री श्रीनिवास । विरचित-लीला-गुण-विलास ॥

बाहु विशाल धरि देइ कोरा । बालक-केलि करत पहुँ भोरा ॥

बाउल सब-जन रोदन हास । वंचित भेला तहि रघुनाथ-दास ॥

२. प्रे. वि., विलास २० (हि. ब्र. बु., पृ. १९५)

३. प्रे. वि., विलास २०

४. न. वि., विलास ६

एक दूसरे रसिक, रसिक दास का भी नाम मिलता है जो श्रीनिवास के शिष्यों में आता है।<sup>१</sup>

### रसिकानंद

रसिकानंद श्यामानंद पुरी के शिष्य थे। नरोत्तम विलास (वि. ४) में इसका उल्लेख है—  
श्रीश्यामानंदेर शिष्य रसिक मुरारि ।

(गौ. प. त., उपक्रमणिका, पृ. १६१)

यह सोलहवीं शती के उत्तर काल में थे। इनका केवल एक पद पदकल्पतरु में है। इनके रचित “रति-विलास” और “शाखा-वर्णन” दो ग्रंथों का नाम और सुना जाता है।

### राघवेन्द्र राय

राघवेन्द्र राय का उल्लेख प्रेम-विलास में है। इसके अनुसार ये, इनकी पत्नी विष्णुप्रिया और दो पुत्र घड्राय और संतोषराय सब नरोत्तम ठाकुर के शिष्य हो गए थे।<sup>२</sup> सेन ने अपनी पुस्तक में इनका एक पद उद्धृत किया है जो उन्हें वंगीय साहित्य परिषद् की एक हस्तालिखित प्रति में मिला है।<sup>३</sup> इनका विशेष विवरण अथवा साहित्य अप्राप्य है।

### राधावल्लभदास

राधावल्लभदास के नाम से १७ पद प्राप्त हैं। दो पदों<sup>४</sup> से ज्ञात होता है कि वे श्री-निवास आचार्य के शिष्य थे। परंतु आचार्य के तीन शिष्य इस नाम के थे। (१) राधावल्लभ मंडल, (२) राधावल्लभ दास, और (३) राधावल्लभदास ठाकुर। यह निर्णय करना कि इनमें से कौन व्यक्ति अभीष्ट कवि थे, कठिन है। जगद्वंधु वादू<sup>५</sup> के मतानुसार राधावल्लभ मंडल जो सुधाकर मंडल के पुत्र थे, अभीष्ट व्यक्ति हैं। “कर्णनंद” में इस संबंध में यह दिया है।

सुधाकर मंडल प्रभुर भूत्य एक जन  
तांर स्त्री श्यामप्रिया कृपार भाजन  
तांर पुत्र राधावल्लभ मंडल सुचरित्र  
हरिनाम विना जांर नाहि आर कृत्य ।

(गौ. प. त., उपक्रमणिका, पृ. १६७)

इन राधावल्लभदास ने ‘विलाप-कुसुमांजलि’ का जिसके रचयिता रघुनाथदास गोस्वामी थे वंगला में अनुवाद किया था। दो अन्य ग्रंथों की रचना भी की थी, १. सनातन गोस्वामीर सूचक, २. सहजतत्व।

रस-कल्प-वल्ली ग्रंथ में एक राधावल्लभदास चक्रवर्ती का नाम आया है। सेन

१. प्रे. वि., विलास २० ; कर्णनंद, १ निर्यास

२. प्रे. वि., विलास २०

३. हि. ब. बु., पृ. ४०८

४. प. क. त., पद संख्या २३७९, २३८०

५. गौ. प. त., उपक्रमणिका पृ. १६६

महोदय इनको ही अभीष्ट पदकर्ता मानते हैं।<sup>१</sup> रस-कल्प-बल्ली के लेखक ने इन चक्रवर्ती महोदय के एक पद का उद्धरण देकर प्रथम दो शब्दों का उल्लेख भर किया है। राधावल्लभदास के नाम से युक्त किसी भी पद में ये पद नहीं मिलते परंतु उससे इतना तो ज्ञात होता ही है कि चक्रवर्ती महोदय पदकर्ता थे। “ठाकुर” उपाधि ब्राह्मणों की होती है। अतः सेन महोदय राधावल्लभदास ठाकुर को चक्रवर्ती महोदय मानते हैं और इस प्रकार राधावल्लभदास ठाकुर को अभीष्ट पदकर्ता बताते हैं। जन्मतिथि सबकी अज्ञात है।

### राधादास

राधादास का निश्चित समय अज्ञात है। राधादास के पद किसी भी प्रसिद्ध पद-संग्रह में नहीं हैं। पीतांबरदास के एक ग्रंथ रस-मंजरी में एक पद दिया हुआ है। सुकुमार सेन महोदय का कथन है कि एक प्राचीन हस्तलिखित पुस्तक में जो दास महाशय के पास है २७ पद राधादास के पाए जाते हैं।<sup>२</sup> १८ पद ‘रासपंचाध्याय’ नाम के अध्याय में संगृहीत हैं। ये १८ पद एक छोटी-सी हस्तलिखित प्रति के रूप में भी जिसका नाम “अष्टादश पदावली” है पाए जाते हैं।<sup>३</sup> इस प्रति का लिपिकाल १७०८ई. दिया है। यह कहना कठिन है कि ये राधादास कौन थे। “अष्टादश पदावली” के अंतिम पद में केवल राधादास न होकर “राधावल्लभदास” नाम दिया है।

मधुकर कोकिल                    रति-जय-मंगल  
कहु राधावल्लभदास ।

इससे ज्ञात है कि इनका पूरा नाम राधावल्लभदास था। एक ‘राधावल्लभदास’ का विवरण पहले दिया जाचुका है। परंतु वे मुख्यतया ब्रजबुलि के लेखक थे। राधादास का केवल एक पद ब्रजबुलि में प्राप्त है। अतः दोनों भिन्न-भिन्न व्यक्ति ज्ञात होते हैं। प्राचीन उल्लेखों से पांच राधावल्लभों का पता चलता है। इनमें से तीन तो श्रीनिवास आचार्य के शिष्य थे, और दो नरोत्तम ठाकुर के। श्रीनिवास के शिष्यों का विवरण पीछे ‘राधावल्लभ’ के साथ दिया जा चुका है। नरोत्तम ठाकुर के दोनों शिष्यों में से एक राधावल्लभ दत्त उन्हीं के भतीजे थे। दूसरे राधावल्लभ चौधरी थे। इसका उल्लेख प्रेम-विलास और नरोत्तम-विलास दोनों में है।

यह कहना कठिन है कि पांचों में से कौन राधादास के नाम से विस्थात थे और पदकर्ता थे। ये श्रीनिवास अथवा नरोत्तम ठाकुर के समसामयिक कहे जा सकते हैं।

### रामचन्द्र

इस नाम के दो व्यक्ति हुए थे, जिनमें प्रसिद्ध रामचन्द्र कविराज ही हुए हैं, रामचन्द्र भणिता के केवल दो पद पदकल्पतरु में प्राप्त हैं।

१. रामचन्द्र कविराज—ये गोविंददास कविराज के ज्येष्ठ माता थे। श्रीनिवास आचार्य इनके गुरु और नरोत्तम ठाकुर अभिन्न-हृदय मित्र थे। इनकी निश्चित जन्मतिथि

१. हि. ब्र. बु., पृ. १६६

२. हि. ब्र. बु., पृ. १७१

३. वं. सा. प., हस्तलिखित प्रति नं. २३५३

अज्ञात है। १५३७ ई. से १६१२ ई. गोविंददास का समय है। अतः इसी के आगे पीछे इनका समय भी माना जाना चाहिए। इनका उल्लेख चार प्राचीन ग्रंथों में है।

(१) प्रेम-विलास, (२) भक्तमाल, (३) भक्ति-रत्नाकर, (४) कर्णनिंद

भक्तमाल में रामचन्द्र का वर्णन कुछ अधिक है। उसके अनुसार कवि गोविंददास के छोटे भाई थे। ये अत्यन्त सुन्दर व्यक्ति थे। इनके विवाह के अनन्तर श्रीनिवास आचार्य ने इन्हें देख कर कहा कि इतना सुन्दर व्यक्ति यदि कृष्ण का भक्त होता तो कितना अच्छा होता। यह सुनकर रामचन्द्र ने गृहत्याग करके उनका शिष्यत्व स्वीकार कर लिया। इससे पहले ये शाक्त थे।<sup>१</sup>

प्रेम-विलास ग्रंथ के अनुसार ये गोविंददास के बड़े भाई थे। प्रेम-विलास के रचयिता ने रामचन्द्र का श्रीनिवास को दिया हुआ आत्मपरिचय इस प्रकार अंकित किया है:—

रामचन्द्र नाम मोर अम्बष्ट कुले जन्म ।

केवल लालसा प्रभुर चरण दर्शन ॥

तिलिया-बुधरी ग्रामे जन्म मोर हय ।

पितार नाम चिरंजीव सेन महाशय ॥

कनिष्ठ भ्रातार नाम हय श्रीगोविंद ।

एकोदरे दुइ भाइ परम स्वच्छन्द ॥

(प. क. त., परि., पृ. ६०)

रामचन्द्र अत्यन्त विद्वान् थे। इसका उल्लेख कर्णनिंद में है। “रामचन्द्र कविराज परम पंडित। वाचस्पति सम किवा सरस्वतीस्यात् ॥” उन्होंने “स्मरण दर्पण” नामक एक बंगला ग्रंथ रचा है।

२. रामचन्द्र गोस्वामी—रामचन्द्र गोस्वामी वंशीवदन के पौत्र और चैतन्यदास के पुत्र थे। श्री नित्यानंद प्रभु की पत्नी जाहनबा ठकुरानी इनकी मंत्रदाता थीं।<sup>२</sup> इनकी जन्म-तिथि १५३४ ई. के लगभग थी। नाम की समानता होने के कारण इनके और रामचन्द्र कविराज दोनों के पद एक में मिल गए हैं। इनके तीन ग्रंथ उपलब्ध हैं—

(१) कङ्चा-मंजरी, (२) सम्पुटिका, (३) पात्तंड-दलन ।

इनका उल्लेख वैष्णव-वंदना, और वंशीशिक्षा में है। इन्होंने तीर्थ-ग्रन्थ किया था और कुछ काल तक वृदावन में रहे थे। वहाँ से युगल-विग्रह लेकर गौड़ आए।

### रामानंद

रामानंद, रामानंददास, “दीनहीन रामानंद” नामों से ११ पद पदकल्पतरु में संगृहीत हैं। वैष्णव इतिहासों में दो रामानंदों का उल्लेख आया है। रामानंद वसु और

१. भ. ब., पृ. २६४, १९वीं माला, ८८वां चरित्र

२. जाहनबीर प्रिय वंद रामाइ गोसाई। जे आनिल गौड़ देशो कानाई बलाई। (वं. ब.)

स्नानकाले रामकृष्ण श्री मूर्ति जुगल। प्रभु रामचन्द्र कोले आसिया लागिल। (वं. श.)

(गौ. प. त., उपक्रमणिका, पृ. १६९)

रामानंद राय। रामानंद राय का केवल एक पद ब्रजबुलि में प्राप्त है ।<sup>१</sup> अन्य समस्त रचना संस्कृत में ही है। संस्कृत की रचनाओं में उन्होंने सर्वदा अपना नाम “रामानंद राय” ही दिया है, रामानंद, रामानंद दास, “दीन हीन रामानंद” करके कहीं भी नहीं दिया है। अतः जो पद भाषा में प्राप्त हैं वे रामानन्द वसु के ही मानने होंगे।

**रामानंद वसु—वर्दमान जिले के अन्तर्गत कुलीन ग्राम में मालाधर वसु का जन्म हुआ था।** ये वहां के जमींदार थे। मालाधर वसु ने “श्री कृष्ण-विजय” नामक ग्रंथ भागवत के दशम स्कंध के आधार पर लिखा था। चंडीदास के बाद भाषा में वैष्णव साहित्य की रचना करने वाले ये ही थे। गौड़ के यवन अधिपति ने इन्हें “मुणराज खान” की उपाधि दी थी। पदकल्पतरु के संपादक श्री सतीश चन्द्र का मत है<sup>२</sup> कि रामानंद वसु इनके पुत्र सत्यराज खान के पुत्र थे। परंतु सुकुमार सेन का मत है कि<sup>३</sup> रामानंद वसु मालाधर के पीत्र न होकर पुत्र ही थे और सत्यराज खान उन्हीं की उपाधि थी। दोनों ने चैतन्य-चरितामृत का उल्लेख किया है। वह उद्धरण नीचे दिया जाता है :—

कुलीनप्रामी सत्यराज आर रामानंद ।

जदुनाथ पुरुषोत्तम शंकर विद्यानंद ॥

वाणीनाथ वसु आदि जत ग्रामी जन ।

सबे चैतन्य भूत्य चैतन्य प्राणधन ॥ (चं. च., आदिलीला, परि. १०, पृ. ५९)

प्रथम पंक्ति के आधार पर दोनों ही मत हैं। वैष्णव-वंदना ग्रंथ में भी इनका उल्लेख है :—

वसु वंश रामानंद बंदिव जतने ।

जार वंशे गौर विना अन्य नाहि जाने ॥ (गौ. प. त., उपक्रमणिका, पृ. १६४)

रामानंद वसु चैतन्य देव के अनन्य भक्त थे और प्रतिवर्ष उनके दर्शन के लिए पुरी जाया करते थे। इनकी निश्चित जन्म और मृत्यु-तिथि अज्ञात है। ये चैतन्य देव के समसामयिक थे।

**रामानंद राय—**ये उड़ीसा के अधिपति “गजपति प्रतापरुद्र” के आमात्य और विद्यानगर के शासक थे। रामानंद राय संस्कृत के परम विद्वान् और भक्त थे। चैतन्यदेव जब दक्षिणी तीर्थों की यात्रा के लिए चले तब वासुदेव सार्वभौम ने उनसे रामानंद राय से मिलने का विशेष अनुरोध किया। वे रहस्यवादी कवि थे। दोनों की भेट गोदावरी के तट पर हुई। गौरांगदेव ने रामानंद ने वैष्णव धर्म और दर्शन पर प्रश्न किए और अंत में उन्हें निरुत्तर कर दिया। तब रामानंद ने अपना नीचे दिया पद सुनाया :—

पहिलहि राग नयन-भंग भेल ।

अनुदिन बाढ़ल अवधि ना गेल ॥

१. यह अत्यन्त प्रसिद्ध पद है जिसकी प्रथम पंक्तियां निम्न हैं—

पहिलहि राग नयन-भंग भेल ।

अनुदिन बाढ़ल अवधि ना गेल ॥ (प. क. त., पद ५७९)

२. प. क. त., परिशिष्ट पृ. २०२

३. हि. ब्र. बु., पृ. ३९

ना सो रमण ना हाम रमणी ।  
 बुहुं मन मनभव पेशल जनि ॥  
 ए सखि सो सब प्रेम काहिनी ।  
 कानु ठामे कहवि बिछुरह जानि ॥  
 ना खोजलुं दूति न खोजनु आन ।  
 दुहँक मिलने मध्यत पांच बाण ॥  
 अब सो विरागे तुहुं भेलि दूति ।  
 सुपुरुख प्रेमक ऐछन रीति ॥  
 वधन छद नराधिप मान ।  
 रामानंद राय कवि भाण ॥ (प. क. त., पद ५७६)

चैतन्य इसे सुनते ही प्रेमविट्वल हो गए और तब से उनमें और रामानंद में प्रगाढ़ स्नेह हो गया। रामानंद राय ने अपना पद त्याग दिया और अधिकांश समय पुरी में उनके साथ ही व्यतीत किया। रामानंद की यह सब कथा कृष्णदास कविराज ने चैतन्य-चरितामृत के मध्यलीला के आठवें परिच्छेद में विस्तार से दी है। वैष्णव-वंदना ग्रंथ में भी देवकीनंदन दास ने इनका उल्लेख किया है :—

राय रामानंद बन्द बड़ अधिकारी ।

प्रभु जारे लभिला दुर्लभ ज्ञान करि ॥ (गौ. प. त., उपक्रमगिका, पृ० १६४)

रामानंद राय ने संस्कृत में “जगन्नाथ-बल्लभ” नामक नाटक की रचना की थी। यह “रामानंद-संगीत-नाटक” के नाम से अधिक विख्यात है। इसमें जयदेव के अनुकरण पर राधाकृष्ण की प्रेमलीला का वर्णन है।

### रायवसंत

राय वसंत जाति के ब्राह्मण थे। इसका उल्लेख गोविंददास कविराज ने अपने एक पद में किया है।

गोविंददास कहये मतिमंत ।

भूलल जाहे द्विज राय वसंत ॥ (प. क. त., पद २४३४)

राय वसंत और गोविंद दास दोनों नाम से युक्त तीन पद और पदकल्पतरु<sup>१</sup> में हैं। इससे ज्ञात होता है कि रायवसंत कविराज के मित्र और समसामयिक थे। ये खेतुरी के आसपास रहते थे और तीर्थयात्रा करने वृन्दावन गए थे। उस समय नरोत्तम रामचन्द्र और गोविंददास तीनों ने जीव गोस्वामी के लिए इनके द्वारा पत्र भेजा था। पदकल्पतरु में ५१ पद रायवसंत नामांकित पाए जाते हैं। “भवित-रत्नाकर” में एक पद नरोत्तम-वंदना का है।<sup>२</sup> इनकी निश्चित जन्मतिथि अज्ञात है।

### रायशेखर

गोविंददास कविराज के परवर्ती कवियों में रायशेखर अथवा कविशेखर सर्वश्रेष्ठ

१. पद १०५०, १७२०, २४२२

२. भ. र., तरंग १, बं. सा. प. प., भाग, ३६, पृ. ६२

कवि हुए। इन्होंने बंगला और ब्रजबुलि दोनों में रचनाएँ की। इन्होंने अपने कई नाम दिए हैं। कवि शखर, राय शेखर, शेखर राय, दुखिया, पापिया शेखर अथवा केवल शेखर। नगेन्द्र नाथ गुप्त इन्हें विद्यापति से अभिन्न मानते हैं। उनका कथन है कि रायशेखर विद्यापति की उपाधि थी। परंतु सुकुमार सेन और सतीशचन्द्र राय की सम्मति में रायशेखर भिन्न व्यक्ति थे।

रायशेखर श्री खण्डनिवासी रघुनंदन गोस्वामी के शिष्य थे। पदकल्पतरु में प्राप्त तीन पदों में इन्होंने इसका उल्लेख भी किया है।<sup>१</sup> शाखा-निर्णय ग्रंथ में भी यह मिलता है।<sup>२</sup> इनकी निश्चित जन्मतिथि अज्ञात है। इनके गुरु रघुनंदन ठाकुर खेतुरी उत्सव में उपस्थित थे। अतः उस समय ये भी रहे होंगे। पदकल्पतरु में ३५ पद प्राप्त हैं। इन्होंने कृष्ण की आठों याम लीला विषयक पदावली का संकलन 'दंडात्मिका' पदावली के नाम से किया था।<sup>३</sup>

### लक्ष्मीकांतदास

लक्ष्मीकांतदास नाम से एक पद पदकल्पतरु में और एक गौर-पद-तरंगिणी में है। दोनों ही चैतन्य विषयक हैं।<sup>४</sup> नरहरि सरकार के एक शिष्य लक्ष्मीकांतदास थे जिनका उल्लेख रामगोपालदास ने अपने "शाखा-निर्णय" ग्रंथ में किया है—

लक्ष्मीकांत नाम शाखा ठाकुर पूजारी।

ताहार विल्यात कथा आछे दुइ चारि ॥ (हि. ब्र.बु., पृ. ३९९)

प्राप्त पदों से लक्ष्मीकांत सरकार ठाकुर के शिष्य ज्ञात होते हैं, क्योंकि ये पद "नदिया नागरी भाव" के हैं जो सरकार ठाकुर की शाखा की विशेषता थी।

### लोकनाथदास

लोकनाथदास ने अद्वैत आचार्य की पत्नी सीता देवी की एक जीवनी लिखी है। "सीता-गुण-कदम्ब" उस काव्य का नाम है। उसी पुस्तक में लेखक अपने को फुलिया निकट-वर्ती विष्णुपुर के निवासी माधव आचार्य के शिष्य बताते हैं। पुस्तक का आरम्भ काल १४४३ शकाब्द अर्थात् सन् १५२१-२२ ई. दिया है। अन्य विशेष विवरण अज्ञात हैं।

### लोचनदास

लोचनदास ने अपने ग्रंथ चैतन्य-मंगल में स्वपरिचय दिया है।<sup>५</sup> इसके अनुसार ये बर्दमान जिला के अंतर्गत कोग्राम में उत्पन्न हुए थे। पिता का नाम कमलाकरदास था और माता का नाम सदानन्दी था। मातामह पुरुषोत्तम गुप्त थे। इनके गुरु नरहरि सरकार थे। लोचन ने कहीं कहीं अपना नाम सुलोचन या त्रिलोचन भी दिया है। इनका जन्म १५२३ ई. के लगभग और मृत्यु कदाचित् १५८९ ई. के लगभग हुई थी। कहा जाता है चैतन्य-मंगल की रचना १५३७ ई. में हुई थी।

१. पद २१८९, २३७२, २३७३

२. शाखा निर्णय, पृ. १५

३. सतीशचन्द्र राय प., क. त., परिशिष्ट पृ. ३०

४. प. क. त., पद ११७, गौ. प. त., पृ. १४७

५. चै. म., शेष खंड

नरहरि सरकार के आदेशानुसार लोचन ने “चैतन्य-मंगल” की रचना की थी। सतीशचन्द्र राय का मत है कि “चैतन्य-मंगल” मुरारि गुप्त के कड़चा के आधार पर लिखा गया है। समस्त चैतन्य-मंगल तो नहीं परंतु आदि-लीला कड़चा के आधार पर रची गई है। अनुवाद भी हो सकता है।<sup>१</sup> यह ग्रंथ मंगल काव्य के रूप में लिखा गया है।

चैतन्य-मंगल के अतिरिक्त लोचन ने अन्य ग्रंथ भी लिखे थे। एक ‘दुर्लभसार’ और दूसरा राय रामानंद के संस्कृत नाटक ‘जगन्नाथ-बल्लभ’ के पद्य भाग का भाषानुवाद। अनुवाद में भी छंद वही रखकर है। भाषा संस्कृतगर्भित अधिक है। अंतिम पद तो एक तरह से संस्कृत का अन्वय-सा ही है।

इनके २९ पद पदकल्पतरु में संगृहीत हैं। लोचनदास ने पदों की एक नयी शैली को जन्म दिया। ये ‘धामाली’ कहलाए। ‘प्यार’ छंद और ‘त्रिपदी’ छंदों के स्थान पर, जो वार्णिक वृत्त हैं, चार मात्रा के चरण वाला मात्रिक छंद चलाया। धामाली का अर्थ ही आमोद है। छोटे चलते छंदों को कुछ तो शब्द के अर्थ से और कुछ होली जैसे आमोद-प्रधान गीतों की ताल ‘धमार’ के साथ समन्वय करके ‘धामाली’ पद कहा गया। ये पद बंगला भाषा में हैं और कृष्ण और गौरांग लीला से संबंधित हैं। भाषा सरल है और मुख्यतः स्त्रियों के कथन होने के कारण स्त्रियों की भाषाविशेष की छाटा इनमें मिलती है।

लोचन खेतुरी उत्सव में उपस्थित थे।

### वंशीदास

वंशीवदनदास कभी ‘वंशीदास’ नाम से भी पद-रचना करते थे। परंतु एक अन्य ‘वंशीदास’ का भी पता चलता है। सतीशचन्द्र राय का मत है कि जितने भी पद ‘वंशी’ अथवा ‘वंशीवदन’ नाम से हैं वे सब वंशीवदन के ही हैं। परंतु सुकुमार सेन एक दूसरे वंशी की उपस्थिति भी मानते हैं। वंशीदास नाम से एक पद गौर-पद-तरंगिणी में उद्घृत है:—

जय जय मोर आचार्य ठाकुर अगति पतित अति ।

करुणा करिया स्वचरणे रात्रे मोर पापिष्ठ मति ॥

(गौ. प. त., पृ. ५, पद ५)

इसके अनुसार ये ‘वंशीदास’ श्रीनिवास आचार्य के शिष्य थे। कर्णनिंद ग्रंथ में भी एक वंशीदास ठाकुर का उल्लेख है जो श्रीनिवास आचार्य के शिष्य थे:—

श्री वंशीदास ठाकुर येइ महाशय

प्रभुर प्रिय शाखा हय मधुर आशय ॥

(कर्णनिंद, निर्यास १)

इन दोनों के आधार पर वंशीवदन भिन्न एक अन्य वंशीदास की उपस्थिति ज्ञात होती है जो श्रीनिवास आचार्य के शिष्य थे। दोनों के पदों का मिश्रण हो गया है। ऊपर दिए उद्धरण वाले पद को इनका रचा हुआ निश्चित रूप से कहा जा सकता है। भक्ति-रत्नाकर के अनुसार ये खेतुरी उत्सव में उपस्थित थे।

एक वंशीदास नाम के व्यक्ति ने रूप गोस्वामी के ‘निकुंज-रहस्य-स्तव’ का भाषा में

रूपांतर किया है। इसमें ३३ पद हैं जो लगभग सब के सब ब्रजबुलि में रचे गए हैं। बहुत सम्भव है कि ये वंशीदास भी उपर दिए व्यक्ति से अभिन्न ही हों।

### वंशीवदनदास

वंशीवदनदास का जन्म सन् १४९४ई. के लगभग हुआ था। नवद्वीप के समीपस्थ ग्राम 'कुलिया पहाड़' में इनका जन्म हुआ था। पिता का नाम श्री छकड़ि चट्टु था। इसका उल्लेख वंशी-शिक्षा ग्रंथ में इस प्रकार है :

श्रीछकड़ि चट्टु नाम विद्यात भुवन ॥  
पाठुलीर वास छाड़ि तेंह कुलीयाय ।  
वास करिलेन आसि आपन इच्छाय ॥  
तांहार आत्मज वंशी जाने सर्वजन ।"

(गौ. प. त., उपक्रमणिका, पृ. १२२)

वंशी-विलास ग्रंथ में इनके पांच नाम दिए हैं :

"श्री वंशी वदन, वंशी, आर वंशीदास ।  
श्री वदन, वदनानंद पंचम प्रकाश ॥  
प्रभुर पंचटी नाम गाय कविगण ।  
मुख्य नाम हय किंतु श्री वंशीवदन ॥"

(गौ. प. त., उपक्रमणिका, पृ. १२४)

उपर के अवतरण के आधार पर सतीशचन्द्र राय वंशीदास और वंशीवदन को एक ही व्यक्ति मानते हैं। परंतु सेन महोदय वंशीदास को वंशीवदन से भिन्न बताते हैं। उनका आधार 'कर्णनिंद' और 'भक्ति-रत्नाकर' ग्रंथ हैं।<sup>१</sup>

वंशीवदन चैतन्यदेव के अनन्य भक्त थे। उनके संन्यास लेने के अनन्तर वे विष्णु-प्रिया देवी के संरक्षक के रूप में उनके पास रहते थे। इन्होंने 'प्राणवल्लभ' नाम का एक विग्रह भी स्थापित किया था। पदकल्पतरु में इन के नाम से २५ और वंशीदास नाम से १७पद प्राप्त हैं। कहा जाता है कि चैतन्यदेव ने इन्हें रसराज उपासना सिखाई थी। इन्होंने 'दीपकोज्ज्वल' और 'दीपान्विता' नामक दो ग्रंथ भी रचे थे। वंशीवदन के चैतन्यदेव संबंधी पदों का ऐतिहासिक महत्त्व अधिक है, क्योंकि इन्होंने उनके जीवन का प्रत्यक्ष दर्शन किया था।

### वल्लभदास

इस नाम के तीन व्यक्ति हुए हैं। पदकल्पतरु में 'वल्लभदास', 'वल्लभ' और 'श्रीवल्लभ' तीन नाम से पद मिलते हैं। कुछ पदों के अध्ययन से ज्ञात होता है कि वल्लभ-दास और श्रीवल्लभ नामांकित पद एक ही कवि की रचना है। इनकी निश्चित जन्म-तिथि ज्ञात नहीं है। अपने दो पदों में गोविंददास कविराज ने अपने नाम के साथ वल्लभ

का भी नाम दिया है।<sup>१</sup> बल्लभदास ने एक सम्पूर्ण पद में गोविंददास की प्रशंसा की है।<sup>२</sup> इन सब से ज्ञात होता है कि बल्लभदास या श्रीबल्लभ गोविंददास के समसामयिक थे। अतः सन् १५८३ ही. के आसपास ये उपस्थित थे।<sup>३</sup>

श्रीबल्लभ नाम के दो व्यक्ति एक ही समय में थे।

१. श्रीबल्लभ ठाकुर दिवली ग्राम के निवासी थे और श्रीनिवास आचार्य के शिष्य थे।<sup>४</sup>

२. श्रीबल्लभदास मजुमदार—ये रामचन्द्र कविराज के शिष्य थे।

श्रीनिवास आचार्य के शिष्य बल्लभदास ही अभीष्ट कवि जान पड़ते हैं। इनकी निश्चित मृत्युतिथि भी अज्ञात है। अपने एक पद में इन्होंने इस बात का उल्लेख किया है कि ये श्रीनिवास, नरोत्तम, रामचन्द्र और गोविंददास इत्यादि के बाद तक जीवित रहे।<sup>५</sup> इनके एक पद में नरोत्तमदास के ग्रन्थों का उल्लेख है।<sup>६</sup>

३. कवि बल्लभ—कवि बल्लभ के नाम से केवल एक पद प्राप्त है। ये 'करतोया' नदी के किनारे स्थित महास्थान में रहते थे। इनके पिता का नाम राजबल्लभ था। ये उद्घवदास के शिष्य थे। इनकी निश्चित जन्म और मृत्यु-तिथि अज्ञात हैं। 'रस-कदम्ब' नामक अपनी रचना में उसका रचनाकाल इन्होंने दिया है। शक १५२० अर्थात् १५९८ ही. में यह लिखा गया था। अतः ये १५९८ ही. के आसपास जीवित थे, यह निश्चित है। उनके प्राप्त पद के आधार पर उन्हें नरोत्तमदास का शिष्य भी बताया जाता है। वह पंक्ति निम्न है:—

नरोत्तमदास आश चरणे रहु

श्री बल्लभ-मन भोर (प. क. त., पद १०२२)

### वासुदेव घोष

वासुदेवघोष का जन्म सिलहट जिले के 'वर्ण' अथवा बुरंगी स्थान में हुआ था। मध्यव घोष और गोविंद घोष इनके दो भाई और थे। तीनों ही पदकर्ता और सुकंठ गायक थे। वासुदेव घोष चैतन्य देव के अनन्य भक्त और अनुचर थे। इन्होंने समस्त पद केवल गीर पर ही रचे हैं। इन्होंने चैतन्य को कृष्ण का स्वरूप ही माना है। अतः ठीक कृष्ण लीला वर्णन के समान ही चैतन्य लीला का वर्णन किया है। इन्होंने कृष्ण की 'दान-केलि', 'नौका विहार' और 'गोपी विहार' इन समस्त लीलाओं की कल्पना गौर-चत्रि में भी की है। नदिया-नागरी-भाव अर्थात् नदिया की स्त्रियों की गौर के प्रति आसक्ति-भाव के जन्मदाता ये ही थे।

१. प. क. त., पद २२५, २३४

२. गौ. प. त., ६।४।७१, प. ४८१

३. कर्णा., निर्यासि ७, पृ. १७

४. कर्णा., निर्यासि २., पृ. २६

५. प. क. त., पद २९८।

६. गौ. प. त., ६।४।६७, पृ. ४७८

कृष्णदास कविराज ने चैतन्यचरितामृत में इनका उल्लेख किया है :—

वासुदेव गीत करेन प्रभुर वर्णने ।

काष्ठ पाषाणादि द्रवे जाहार श्वरणे ॥ (चै. च., आदिलीला, परि. ११, पृ. ६२)

देवकीनन्दनदास ने अपनी "वैष्णव-वंदना" में इनकी वंदना की है :—

श्री वासुदेव घोष वंदिव सावधने ।

गौरगुण ब्रिना जेइ अन्य नाहि जाने ॥ (गौ. प. त., उपक्रमणिका, पृ. १२६)

"वैष्णवाचार-दर्पण" ग्रंथ में भी वासुदेव घोष का उल्लेख है। इसके अनुसार वासुदेव घोष जीवन के अंतिम दिनों में 'तमुल्क' में आकर बस गए थे।

वासुदेव घोष की निश्चित जन्मतिथि अज्ञात है। ये चैतन्यदेव के समकालीन थे।

### वासुदेवदत्त

वासुदेवदत्त चैतन्यदेव के अनुयायी थे। क्षणदा-गीत-चितामणि के पहले संस्करण में इस नाम से एक पद है। वासुदेव दत्त चैतन्यदेव के प्रमुख अनुयायियों में से थे।

### विजयानन्ददास

चैतन्यदेव के अनुचरों में एक विजयदास थे। ये प्राचीन पोथियों को उनके लिए लिपिबद्ध किया करते थे। अनुमान किया जाता है कि विजयानन्ददास नाम से जिनका एक पद पदकल्पतरु में है, ये ही विजयदास थे। कारण यह है कि वैष्णव साहित्य में किसी भी विजयानन्ददास का उल्लेख नहीं है। जो पद प्राप्त है वह गीरांग विषयक है और उसकी ध्वनि से भी ज्ञात होता है कि उन्होंने उन्हें देखा था।<sup>१</sup> इनकी निश्चित जन्म और मृत्यु-तिथि अज्ञात हैं। ये चैतन्यदेव के समकालीन थे।

### विष्णुदास

अद्वैत पत्ती सीता देवी की एक छोटी गाथा विष्णुदास के नाम से पाई जाती है। विशेष विवरण अप्राप्य है। लेखक ने चैतन्य-चरितामृत और कृष्णदास का उल्लेख अपने काव्य में किया है। इससे ये कृष्णदास के परवर्ती कवि जान पड़ते हैं।

### बीरचन्द्र

बीरचन्द्र का एक पद प्राप्त है। इसे सेन महोदय ने अपनी पुस्तक में पद-कल्प-लतिका और कीर्तन-गीत-रत्नावली से उद्धृत किया है। कदाचित् इस पद के कर्ता बीरचन्द्र नित्यानंद प्रभु के पुत्र बीरचन्द्र हैं। ये १५२५ ई. में उत्पन्न हुए थे।

### बीर हाम्बीर

बीर हाम्बीर मल्ल-भूमि के राजा थे। १५८० ई. के लगभग श्रीनिवास आचार्य ने उन्हें वैष्णव धर्म में दीक्षित किया। इसका विशद वर्णन प्रेम-विलास, कणिनंद, और भक्ति-रत्नाकर में है। दीक्षा के अनन्तर श्रीनिवास ने इनका नाम चैतन्यदास रखा।<sup>२</sup> इनका

१. प. क. त., पद २२४२

२. भ. र., पृ. ५८१.

एक पद 'कणनिंद' (पृ. १९) और पदकल्पतरु (१३७८) दोनों में हैं। एक अन्य पद भक्तिरत्नाकर (पृ. ५८१) में है।

### वृन्दावनदास

वृन्दावनदास श्रीवास पंडित की भटीजी नारायणी ठकुरानी के पुत्र थे। श्रीवास पंडित चैतन्य के परम भक्त थे। वृन्दावनदास का जन्म १५०७ ई. में बताया जाता है। परंतु यह तिथि संदिग्ध है। मृत्यु-तिथि १५८८ ई० के लगभग बताई जाती है। वृन्दावनदास खेतुरी उत्सव में उपस्थित थे।

पदों के अतिरिक्त वृन्दावनदास ने "चैतन्य-भागवत" नामक चैतन्य जीवनी लिखी है। चैतन्य-भागवत का रचनाकाल १५३५, १५४८, १५५७ से लेकर १५७३ ई० तक मिलता है। ये नित्यानंद प्रभु के शिष्य थे। "चैतन्य-भागवत" के अतिरिक्त 'तत्त्व-विलास' 'दधिखंड', 'वैष्णव-बंदना' और 'भक्ति-चित्तामणि' ग्रंथ भी इनके लिखे हुए बताए जाते हैं।

### शंकरदास

शंकरदास नाम से तीन पद पदकल्पतरु में संगृहीत हैं। वैष्णव साहित्य में पांच शंकरदासों का उल्लेख पाया जाता है। इनमें से दो के साहित्यकार होने की संभावना है।

१. चैतन्यदेव के भक्त और दामोदर पंडित के छोटे भाई। इनका उल्लेख चैतन्य-चरितामृत के आदिखंड के १०वें परिच्छेद में है।

तांहार अनुज शाखा शंकर पंडित।

प्रभुर पादोपाधान जांर नाम विदित ॥ (चै. च., आदिलीला, परि. १०, पृ. ५७)  
परन्तु ये पदकर्ता नहीं हैं।

२. चैतन्य-चरितामृत में उल्लिखित एक अन्य शंकर।

३. नित्यानंद प्रभु की शिष्य-परंपरा के शंकर:—

शंकर मुकुंद ज्ञानदास मनोहर। (चै. च. आदिलीला, परि. ११, पृ. ६३)  
इनका भी विशेष विवरण अज्ञात है।

४. नरोत्तम ठाकुर के शिष्य शंकरदास। इनका उल्लेख नरोत्तम-विलास ग्रंथ में है:—  
जय वैष्णवेर प्रिय शंकर विश्वास।

गौर गुण गान जे हो परम उल्लास ॥

(गौ. प. त., उपक्रमणिका, पृ. १७९)

५. देवकीनंदन के वैष्णव-बंदना ग्रंथ में उल्लिखित शंकर धोष।

वंदिव शंकर धोष किचन रीति ।

उमकेर वाद्योते जे प्रभुर कैल प्रीति ॥

(गौ. प. त., उपक्रमणिका, पृ. १७९)

चौथ और पांचवें शंकर ही पदकर्ता और ग्रंथकार हैं। एक ग्रंथ 'गुरुदक्षिणा' प्राप्त है जिसके लेखक शंकरदास हैं। वे कौन से हैं, 'शंकर विश्वास' अथवा 'शंकर धोष', यह कहना कठिन है।

### शचीनंदनदास

शचीनंदन रामचन्द्र गोस्वामी के छोटे भाई थे। ये बंशीवदन के पौत्र और चैतन्य-दास के पुत्र थे। रामचन्द्र गोस्वामी का जन्मकाल १५३४ई. के लगभग था। अतः शचीनंदन का जन्मकाल इसके कुछ वर्ष पीछे ही होगा। निश्चित जन्म-और मृत्यु-तिथि अज्ञात है। इनका एक पद जो पदकल्पतरु और गौर-पद-तरंगिणी दोनों में है प्राप्त है। एक बारह-मासा भी प्राप्त है। इसमें गौरांग-लीला और विष्णुप्रिया-विरह वर्णन है।

### शिवरामदास

शिवरामदास के नाम से २४ पद पदकल्पतरु में संगृहीत हैं। इनके कुछ पदों की भाषा मिथ्रित ही है। कुछ ब्रजबुलि और कुछ ब्रज भाषा मिली है। इनकी निश्चित जन्म और मृत्यु-तिथि अज्ञात है। “भक्ति-रत्नाकर” और “नरोत्तम-विलास” दोनों में ही एक पयार छंद दिया है।

जय शिवरामदास परम उदार ।

गौर नित्यानंद अद्वैत सर्वस्व जाहार ॥

(गौ. प. त., उपक्रमणिका, पृ. १७९)

ये नरोत्तम ठाकुर के शिष्य थे, और उन्हीं के समसामयिक भी थे। इससे अधिक विवरण अज्ञात है।

### शिवानंद आचार्य

चैतन्य-चरितामृत म कृष्णदास कविराज ने शिवानंद आचार्य का नाम गदाधर पंडित के शिष्यों में दिया है। पदकल्पतरु<sup>१</sup> में तीन पद शिवानंद नाम से, और छः पद शिवाई नाम से प्राप्त हैं। भक्ति-रत्नाकर में भी एक पद शिवानंद के नाम से प्राप्त है। इन समस्त पदों में गदाधर की गौरांग के साथ क्रीड़ा वर्णित है। अतः शिवाई और शिवानंद एक ही व्यक्ति ज्ञात होते हैं और गदाधर पंडित के शिष्य भी ज्ञात होते हैं। भक्ति-रत्नाकर वाले पद में इन्होंने गदाधर पंडित को ‘पहु’ कहा है। शिवानंद आचार्य की निश्चित जन्मतिथि अज्ञात है। ये खेतुरी उत्सव में उपस्थित थे। इस प्रकार १५८३-१५८४ई. में इनकी उपस्थिति स्पष्ट है।

### शिवानंद सेन

शिवानंद सेन चैतन्य देव के अनन्य भक्त और समसामयिक थ। गौर-पद-तरंगिणी के एक पद में इन्होंने कुछ आत्म-परिचय दिया है।<sup>२</sup> ये कुलीन ग्रामवासी थे। ये सन्ध्यास लेकर नीलाङ्घल वास करते हुए चैतन्यदेव के पास प्रतिवर्ष यात्रियों के साथ जाते थे। इसका उल्लेख उक्त पद में है। वैष्णव-वंदना ग्रंथ में इनका उल्लेख है।<sup>३</sup> चैतन्य-चरितामृत में भी कई स्थानों पर इनका उल्लेख है। शिवानन्द सेन प्रसिद्ध कवि कर्णपूर के पिता थे।

१. प. क. त., पद १८५१, २१२७, २३५५

२. गौ. प. त., पृ. ३८२

३. प्रेममय तनु वंद सेन शिवानंद। जाति प्राणधन जार गौर-पद-द्वन्द्व।

सेन के नाम से केवल तीन पद पदकल्पतरु में प्राप्त हैं। इनकी निश्चित जन्मतिथि और मृत्युतिथि अज्ञात हैं। ये १५१२ ई० के आस-पास अवश्य ही उपस्थित थे।

### श्यामदास

श्यामदास नाम के चार व्यक्तियों का पता चलता है।

१. श्यामदास चक्रवर्ती—ये श्रीनिवास आचार्य के साले और शिष्य थे।<sup>१</sup> इनके पिता गोपाल चक्रवर्ती थे।

२. श्यामदास चट्ट—ये भी श्रीनिवास आचार्य के शिष्य थे।

३. श्यामदास चक्रवर्ती—ये व्यास चक्रवर्ती के पुत्र थे। दोनों पिता-पुत्र श्रीनिवास आचार्य के शिष्य थे।

४. श्यामदास आचार्य—अद्वैत आचार्य के शिष्य। इस बात का उल्लेख “वैष्णवाचार्य-दर्पण”<sup>२</sup> में है।

श्यामदास नामांकित कई पद प्राप्त हैं। पदकल्पतरु में ६ पद, गौर-मद-तरंगिणी में १ पद, संकीर्तनान्द में ३ पद, अप्रकाशित पद-रत्नावली में ११ पद और पदकल्पतरु में २ पद पाए जाते हैं। इन सब के पदकर्ता कौन हैं, एक ही व्यक्ति है अथवा कई लाह सब कहना कठिन है। इनके ब्रजबुलि पदों में एक विशेषता अवश्य है। ये समस्त पद ब्रजभाषा मिथ्रित हैं। इससे दो बातें स्पष्ट हैं। या तो श्यामदास वृन्दावन में रहे या इस नाम का कोई ब्रजभाषा का कवि हुआ था। व्यास के पुत्र श्यामदास विद्वान् व्यक्ति थे। कदाचित् ये वृन्दावन गए हों। परंतु निश्चित रूप से कुछ नहीं कहा जा सकता। इनकी निश्चित जन्मतिथि, तथा मृत्युतिथि अज्ञात हैं, परंतु ये श्रीनिवास के समसामयिक थे।

### श्यामानंददास

श्यामानंद का दूसरा नाम ‘दुःखी कृष्णदास’ भी था। ये धारेन्द्रा बहादुरपुर ग्राम के निवासी थे। इनकी निश्चित जन्मतिथि तो अज्ञात है। परंतु ये खेतुरी उत्सव में उपस्थित थे। श्यामानंद ने वृन्दावन में रह कर जीव गोस्वामी से वैष्णव शास्त्रों का अध्ययन किया था और उड़ीसा में वैष्णव धर्म का प्रचार किया था। फिर श्रीनिवास और नरोत्तम के साथ ये बंगाल लैट आए। गौरीदास पंडित इनके गुरु थे; पदकल्पतरु<sup>३</sup> के तीन पदों में इसका आभास मिलता है। श्यामानंद के पद ‘दुःखी कृष्णदास’, ‘दुःखिनी’, ‘दीन दुःखी कृष्णदास’ इन कई नामों से मिलते हैं। इन कुछ पदों में ब्रज भाषा का मिथ्रण है।<sup>४</sup> इनकी

१. श्यामदास रामचन्द्र गोपाल-तनय।

श्यामानंद रामचरणाल्पा केह कय ॥  
दोहे आचार्येर शिष्य अद्भुत चरित ॥

(गौ. प. त., उपक्रमणिका, पृ. १८१)  
(गौ. प. त., उपक्रमणिका, पृ. १८२)

२. श्यामदास अद्वैतेर शालावार प्रधान।

सीता माता जारे करिला स्तन-पान ॥

(हि. ब्र. बु, पृ. ४७१)

३. प. क. त., पद २३५८, २३५९, २३६०

४. प. क. त., पद १०८५

जीवनी कुछ अधिक विस्तार से 'भक्ति-रत्नाकर' में पाई जाती है। नरोत्तमदास का एक पद<sup>१</sup> भी इनकी चर्चा करता है।

### श्रीनिवास आचार्य

श्रीनिवास का महत्व कवि की दृष्टि से तो कम ही है। इनके रचे कुल ५ पद प्राप्त हैं। ये बड़े भारी वैष्णव आचार्य हो गए हैं। श्रीनिवास की जीवनी कई ग्रंथों में मिलती है। प्रेम-विलास, कर्णानिंद, अनुराग-वल्ली, भक्ति-रत्नाकर और नरोत्तम-विलास, इन समस्त ग्रंथों में इनका उल्लेख है। ये शाखांडी ग्राम निवासी गंगाधर भट्टाचार्य उर्फ चैतन्यदास के पुत्र थे। इनकी माता जाजीग्राम के बलराम आचार्य की पुत्री थीं। श्रीनिवास का जन्म १५१६ ई. के लगभग हुआ था। इन्होंने चैतन्यदेव के दर्शन नहीं कर पाए थे। वैसे उनके समसामयिक थे। बृन्दावन में जाकर श्रीजीव गोस्वामी के पास वैष्णव धर्म शास्त्र का अध्ययन किया था। गोपाल भट्ट इनके गुरु थे। बृन्दावन में ही नरोत्तम और श्यामानंद से मित्रता हुई। कर्णानिंद<sup>२</sup> के अनुसार इन्होंने ५ पद लिखे थे। तीन पद पदकल्पतरुमें प्राप्त हैं।<sup>३</sup>

### सुबलचन्द्र ठाकुर

यदुनंदन ने अपने ग्रंथ कर्णानिंद<sup>४</sup> में कहा है कि सुबलचन्द्र ठाकुर श्रीनिवास आचार्य की पुत्री हेमलता देवी के शिष्य और भतीजे थे, अर्थात् ये श्रीनिवास आचार्य के पौत्र थे। आचार्य के तीन पुत्र थे, बृन्दावनचन्द्र, राधाकृष्ण और गतिगोविंद। गतिगोविंद के तीन पुत्र थे,—कृष्णप्रसाद, सुन्दरानन्द और हरि। अतः सुबल ठाकुर अन्य दो पुत्रों में से किसी की सन्तान रहे होंगे। इनकी निश्चित जन्म और मृत्यु-तिथि अज्ञात हैं। ये हेमलता देवी के समकालीन कुछ काल तक रहे। १६वीं शती का उत्तरार्ध और १७वीं शती का पूर्वार्ध इनका समय है। इनके दो पद पदामृत-समुद्र में हैं।

### स्वरूप दामोदर

स्वरूप दामोदर चैतन्यदेव के समसामयिक और उनकी लीला के संगी थे। नदिया निवास में भी वे उनके समसामयिक थे। उनका पूर्व नाम पुरुषोत्तम आचार्य था। संन्यासी होने पर स्वरूप दामोदर नाम हुआ। संन्यास लेकर वे पुरी में जाकर चैतन्यदेव के साथ रहने लगे। कृष्णदास कविराज ने अपने चैतन्य-चरितामृत में उनका उल्लेख किया है और संकेत किया है कि इन्होंने महाप्रभु की लीला वर्णन में 'कड़चा' की रचना की थी।

१. मध्ये शेष प्रभुलीला स्वरूप दामोदर। सूत्र करि ग्रंथिलेन ग्रंथेर भितर॥

(चै. च., आदिलीला, परि. १३, पृ. ६७)

२. दामोदर स्वरूप आर गुप्त मुरारि, मुख्य मुख्य लीला सूत्र लिखेषे विचारि।

(चै. च., आदिलीला, परि. १३, पृ. ६८)

१. गौ. प. त., पृ. ४६९, ४७०

२. कर्णा., पृ. १११

३. प. क. त., पद ७९०, ३०७३, ८३९

४. कर्णा., निर्यास २, पृ. २७

स्वरूप दामोदर की निश्चित जन्म-और मृत्यु-तिथि अज्ञात है। ये नवद्वीप (नदिया) के निवासी थे।

### स्वरूपदास

इस नाम के दो व्यक्तियों का उल्लेख मिलता है।

१. श्रीनिवास आचार्य की शिष्य परंपरा में उल्लिखित स्वरूपाचार्य। ये प्रायः श्री-निवास के समसामयिक ही थे। इनका उल्लेख भक्ति-रत्नाकर में है।

२. नरोत्तम-विलास में उल्लिखित स्वरूपदास—ये गौरांग के परिकरों में से थे, और चैतन्यदेव के समसामयिक थे।

### हरिचरणदास

हरिचरणदास अद्वैत आचार्य के शिष्य थे। इन्होंने अपने ग्रन्थ “अद्वैत-मंगल” की रचना अद्वैत के पुत्र अच्युतानंद की आज्ञा से की थी।<sup>१</sup> अद्वैत की बाल्यलीला इन्होंने विजय पुरी संन्यासी से सुनी थी जो अद्वैत के मामा थे। अद्वैत-मंगल में इसका उल्लेख है।

सभार अप्रेते पुरी कहते लागिला। छिलटू देशेते हृष्य नवग्राम नाम।

\*\*\*

एकांत करिया शुन सबे मन दिया। अद्वैत जन्म एवे कहि विवरिया।

कदाचित् “अद्वैत-मंगल” की रचना आचार्य के जीवन काल में ही हुई थी। क्योंकि कवि ने केवल कवि कर्णपूर का नाम चैतन्य-लीला वर्णन करने वालों में दिया है। अन्य किसी का भी नहीं। अतः ये कवि कर्णपूर और वृद्धावनदास तथा कृष्णदास के बीच के समय में रहे होंगे।

श्री चैतन्य लीला वर्णिला कवि कर्णपूर।

ताहे नित्यननंद लीला रसेर प्रचुर॥

अद्वैत-प्रभुर आदि-अंत्य लीला किछु।

वर्णन करिव सर्व करि आगु-पिछु॥ (बां. सा. इ., पृ. २७५)

### हरिरामदास

रामचन्द्र कविराज के एक शिष्य हरिराम आचार्य थे। इस बात का उल्लेख भक्ति-रत्नाकर में निम्न है:—

श्री रामचन्द्रेर शिष्य हरिरामाचार्य।

सर्वत्र विदित अलौकिक सर्व कार्य॥

प्रेम-विलास में इनकी जाति एवं निवास-स्थान का विवरण है:—

हरिदास आचार्य शाखा परम पंडित। राढ़ी श्रेणी विप्र इहा जगत् विदित॥

गंगा पद्मार संगम जेवा स्थान हृष्य। तथाय गोयास ग्राम तांहार आलय।

इनकी दीक्षा का विवरण नरोत्तम-विलास में है।<sup>२</sup>

१. वंदे श्री अच्युतानंद प्रभुर तनय।

बलराम कृष्ण मिश्र आर जत हृष्य॥

तोमार आज्ञाय लिखि यत्न करिया। (पृ. १९)

२. न. वि., विलास १०

## हिन्दी कवि और पदकर्ता

- |                       |                          |
|-----------------------|--------------------------|
| १. अग्रदास            | ३५. नवल स्त्री           |
| २. अभयराम कवि         | ३६. नागरीदास             |
| ३. आसकरनदास           | ३७. नाथ लजवासी           |
| ४. कल्याणदास          | ३८. नाथ भट्ट             |
| ५. कल्यानी            | ३९. नाभादास              |
| ६. कान्हरदास          | ४०. नारायण भट्ट          |
| ७. कुंभनदास           | ४१. पद्मानाभ             |
| ८. कृष्णदास           | ४२. परमानंददास           |
| ९. केवलराम            | ४३. प्राणचंद चौहान       |
| १०. केशवदास           | ४४. वलरामदास             |
| ११. खेम कवि           | ४५. ग्रजपति              |
| १२. गंगा स्त्री       | ४६. भगवत् रसिक           |
| १३. गदाधरदास          | ४७. भगवानदास (हित)       |
| १४. गिरिधर            | ४८. भीषमदास              |
| १५. गोकुलनाथ गोस्वामी | ४९. माणिकचन्द            |
| १६. गोपालदास          | ५०. माधवदास              |
| १७. गोपीनाथ           | ५१. मीराबाई              |
| १८. गोविददास          | ५२. मुरारिदास            |
| १९. गोविंद स्वामी     | ५३. रसिक                 |
| २०. चतुरविहारी        | ५४. रसिकविहारिनदास       |
| २१. चतुर्भुजदास       | ५५. रामदास               |
| २२. चन्द सखी          | ५६. लालचंददास            |
| २३. छबीले कवि         | ५७. लालदास               |
| २४. छीत स्वामी        | ५८. वनचन्द्र             |
| २५. जगन्नाथदास        | ५९. वल्लभ                |
| २६. जमुना स्त्री      | ६०. विठ्ठलदास या बीठलदास |
| २७. तानसेन            | ६१. विठ्ठलनाथ            |
| २८. तुकाराम           | ६२. विठ्ठल विपुल         |
| २९. तुलसीदास          | ६३. विद्यादास            |
| ३०. दामोदरदास         | ६४. विष्णुदास            |
| ३१. धोंधेदास          | ६५. व्यास स्वामी         |
| ३२. नंददास            | ६६. श्रीभट्ट             |
| ३३. नरवाहन जी         | ६७. सगुनदास              |
| ३४. नरसंयां अथवा नरसी | ६८. सूरदास               |

६९. सूरदास मदनमोहन

७३. हरिवंशबली

७०. सेवक

७४. हितरूपलाल

७१. हरिदास

७५. हितहरिवंश

७२. हरिराम

७६. हृदयराम

## अग्रदास

स्वामी अग्रदास नाभादास के गुरु और पयहारी कृष्णदास के शिष्य थे। ये रामो-पासक कवि थे। इनका जन्म और मृत्यु संवत् निश्चित रूप से ज्ञात नहीं है। ये तुलसीदास के समकालीन थे। इनकी विशेष प्रसिद्धि सं. १६३२ वि. के लगभग थी। इनकी कई एक रचनायें हैं, जो नीचे दी जा रही हैं:

- (१) ध्यान-मंजरी (२) हितोपदेश उपाख्यान बावनी (३) रामभजन-मंजरी  
 (४) रामचरित्र के पद (५) हितोपदेश भाषा।

इनका उल्लेख भक्तभाल में है।

(श्री) अग्रदास हरिभजन बिन, काल वृथा नहीं बित्तयो ॥

सदाचार ज्यों संत प्राप्त जैसे करि आये ।

सेवा सुमिरण सावधान चरण राघव चित लाये ॥

प्रसिद्ध बाग सों प्रीति सुहथ कृत करत निरंतर ।

रसना निर्मल नाम मनहुँ वर्षत धाराधर ॥

(श्री) कृष्णदास कृपा करि भक्ति दत, मन बच क्रम करि अटल दयो ।

(श्री) अग्रदास हरिभजन बिन काल वृथा नहीं बित्तयो ।

(भ० हिन्दी, पृ० ३१६)

## अभयराम कवि

अभयराम के कुछ पद राग कल्पद्रुम में प्राप्त हैं। इनका अन्य विशेष विवरण अज्ञात है। ये सन् १५४५ ई. के लगभग उत्पन्न हुए थे।<sup>१</sup>

## आसकरन दास

आसकरन दास नरवर गढ़ के राजा भीम सिंह के पुत्र थे। इनकी रुचि वैष्णव धर्म की ओर थी। इनकी निश्चित जन्म और मृत्यु तिथि अज्ञात है। इनका रचना-काल सोलहवीं शताब्दी के उत्तरार्द्ध में है। आसकरन दास के लिए एक सम्पूर्ण छप्पय भक्तमाल में है।

(श्री) मोहन मिथित पद कमल आसकरन जस विस्तर्यो ॥

धर्मशील गुनसीब महाभागीत राजरिति ।

पृथीराज कुल दीप भीम सुत विदित कीलह सिवि

सदाचार अति चतुर, विमल बानी, रचना पद

सूर धीर उदार बिनै भलपत्र भक्तनि हृद

सीतापति राधासुवर, भजन नेम कूरम धर्यौ

(श्री) मोहन मिथित पद कमल आसकरन जस विस्तर्यो ॥" (भ. हिन्दी, १७४५ पृ. ८८३)

इसके अनुसार आसकरनदास कील्ह देव के शिष्य थे । भक्तमाल के वार्तिक में उल्लेख है कि यदन बादशाह इनसे मिलने गया था । बादशाह का नाम तो नहीं दिया है परंतु वार्तिककार का तात्पर्य अकबर शाह से ही हो सकता है । आसकरनदास ने केवल पद रचना ही की है । ऊपर के छप्पय से यह भी ज्ञात होता है कि ये राम और कृष्ण दोनों के भक्त थे । इनके पद “कीर्तन-रत्नाकर” और “राग-कल्पद्रुम” में मिलते हैं । कविता साधारण श्रेणी की है ।

### कल्यानदास

इनका अधिक विवरण अज्ञात है । ये १५१० से १५७३ ई. तक के व्यक्ति हैं । कुछ पद ही इनकी रचना हैं जो “कीर्तन-रत्नाकर” और “राग-कल्पद्रुम” में प्राप्त हैं । ये साधारण श्रेणी के कवि हैं । भक्तमाल में कल्यानदास नाम के तीन व्यक्तियों का उल्लेख है । कृष्णदास पयहारी के शिष्यों में एक कल्याणदास हैं ।

पद्मनाभ गोपाल टेक टीला गदाधारी ।

देवा हेम कल्यान गंगा गंगासम नारी ॥ (भ. हिन्दी, ३९, पृ. ३१४)

भक्तमाल में एक कल्याणसिंह और एक अन्य कल्याणदास का भी उल्लेख है ।

१. कल्याणसिंह—ये जगन्नाथ के भक्त थे । अंतिम दिनों में राम के भक्त हो गए । ये दास्य भक्ति को मानने वाले थे । कल्याणसिंह के पद कृष्णलीला संबंधी हैं ।

(भ. हिन्दी, १८९, पृ. ६१३)

२. दूसरे कल्याणदास को वार्तिक तिलककार ने इसी छप्पय (१८९) की टीका में रूप गोस्वामी का शिष्य बताया है । अतः ये भी कृष्ण-भक्त होंगे ।

वार्तिक तिलककार ने स्वयं ही उन्हें श्रृंगारनिष्ठा वाला कहा है । अभीष्ट पदकर्ता इनमें और सर्वप्रथम उल्लिखित कल्याणदास में से कोई भी हो सकते हैं ।

### कल्यानी

विशेष विवरण अज्ञात है । रचना काल सं. १६६६ वि. के लगभग है । कुछ स्फुट भजन ही इनकी रचना है । इनका उल्लेख ध्युवदास की भक्त-नामावली में है ।

### कान्हरदास

‘कान्हरदास’ या ‘कान्हर’ नाम के छः व्यक्तियों का उल्लेख ‘भक्तमाल’ में मिलता निश्चित जन्म-और मृत्यु-तिथि तो किसी की भी ज्ञात नहीं है ।

१. कान्हरदास—ये कान्हरदास पयहारी श्रीकृष्णदास के शिष्य थे ।

विष्णुदास कान्हर रंगा, चाँदन सबीरी गोविंद पर ।

पैहारी परसाद तें शिष्य सबै भये पार कर ॥

(भ. हिन्दी, ३९, पृ. ३१४)

२. कान्हर जी—इनका कुछ अधिक विवरण नहीं दिया है । १०० संख्या वाले छप्पय में कुछ भक्तों की तालिका दी है, जो “भक्तमाल दिग्गज भगत एथानाइत सूरधीर” है । इन्हीं में कान्हर का नाम दिया है :-

छीतम द्वारिकादास माघव मांडन रूपा दामोदर ।  
भल नरहरि भगवान वाल कान्हर केसौ सोहै घर ।

(भ. हिन्दी, १००, पृ. ६५४)

३. कान्हरजी—इनका भी कुछ अधिक विवरण भक्तमाल में नहीं है । भक्ति-सुधा-स्वाद तिलक टीका के ७३४ पृष्ठ पर एक छप्पय (११७) दिया है जिसमें “भक्तनि कौ आदर अधिक राजवंश में इन कियौ” कह कर कुछ राजवंशियों की सूची दी है जिनमें “कन्हर” भी है । इससे यही ज्ञात होता है कि वे भक्तों का आदर करने वाले राजा थे । स्वयं भक्त थे अथवा नहीं, यह नहीं कहा । अतः ये अभीष्ट पदकर्ता नहीं हो सकते ।

४. कान्हरजी—ये कान्हरजी गोस्वामी विट्ठलनाथ के पुत्र हैं । अतः सोलहवीं शती के परवर्ती व्यक्ति हुए ।

५. कान्हरजी—इनके लिए भक्तमाल में एक पूरा छप्पय १७१ (पृ. ८८०) दिया गया है । “कान्हरदास संतिन कृपा, हरि हिरदै लाहौ लहौ ।” इससे कुछ विशेष विवरण ज्ञात नहीं होता । यही जाना जाता है कि ये भक्त थे । गुह या अन्य किसी का भी उल्लेख नहीं है । अतः इनका समय निश्चित करना भी कठिन है ।

६. कान्हरजी—इनके लिए भी एक सम्पूर्ण छप्पय भक्तमाल में दिया गया है । उससे इतना ज्ञात होता है कि ये कृष्ण-भक्त थे और वृद्धिया ग्राम निवासी थे :—

बूढ़िए विदित “कन्हर” कृपाल, आत्माराम आगमदरसी ।

कृष्ण भक्ति को थंभ, ब्रह्मकुल परम उजागर ।.....

(भ. हिन्दी, १११, पृ. ९१५)

इन विवरणों के आधार पर प्रथम और छठे व्यक्ति ही अभीष्ट व्यक्ति हो सकते हैं । इनके नाम से केवल पद प्राप्त हैं जो ‘कीर्तन-रत्नाकर’ और ‘राग-कल्पद्रुम’ में हैं ।

### कुंभनदास

बल्लभाचार्य ने जिस अष्टछाप को जन्म दिया था उसके सर्वप्रथम शिष्य “कुंभनदास” थे । कुंभनदास के जीवन-चरित्र का उल्लेख जो वार्ताओं में है उससे ज्ञात होता है कि जिस समय बल्लभाचार्य ने ब्रज आकर गोवर्द्धन पर “श्रीनाथ” का मंदिर बनाया उस समय कुंभनदास उनके शिष्य हुए । गोवर्द्धननाथ के प्राकट्य की वार्ता में लिखा है कि जब ये प्रकट हुए, तब कुंभनदास १० वर्ष के बालक थे । प्राकट्य का समय सं १५३५ वि. बताया है । इसके अनुसार कुंभनदास की जन्म-तिथि लगभग सं. १५२५ वि. के आती है । मृत्यु की निश्चित तिथि नहीं ज्ञात है । चौरासी वैष्णवों की वार्ता के अनुसार वे सूरदास की मृत्यु के समय जीवित थे । डा. दीन दयाल गुप्त उनकी मृत्यु लगभग सं. १६३९ वि. मानते हैं ।<sup>१</sup>

चौरासी वैष्णवों की वार्ता में लिखा है कि अकबर ने कुंभनदास को फतेहपुर सीकरी बुलवाया था । इसका उल्लेख कुंभनदास के एक पद में है<sup>२</sup> कि वे वहां गए थे ।

१. अष्टछाप और बल्लभ सम्प्रदाय, अष्ट व० स० भाग १, पृ. २४४

२. भक्तन को कहा सीकरी सों काम ।

आवत जात पनहिया टूटी विसरि गयो हरि नाम ।

जाको मुख देखे दुख लागे ताको करन परी प्रनाम ।

बातों के अतिरिक्त इनका उल्लेख भक्तमाल में भी है। परंतु उन्हें कुछ अधिक महत्व नहीं दिया गया है। बहुत से भक्तों के साथ उल्लेख कर दिया गया है।

पर-अर्थ-परायन भक्त ये, कामधेनु कलियुग के।

लक्षण, लफरा, लड्डू, संत, जोधपुर त्यागी।

सूरज कुंभनदास, विमानी, खेम विरागी॥

(भ. हिन्दी, ३८, पृ. ६४६)

प्राचीन जीवनी-साहित्य में जहाँ कुंभनदास की जीवनी है, उनकी किसी रचना का उल्लेख नहीं है, केवल पदों का उल्लेख है कि वे प्रसिद्ध हुए।<sup>१</sup> ये पद 'कीर्तन-संग्रह', 'कीर्तन-रत्नाकर', 'राग-कल्पद्रुम' इत्यादि में मिलते हैं।

### कृष्णदास

'भक्तमाल' में कृष्णदास नाम के ६ व्यक्तियों का उल्लेख है।

१. पयहारी कृष्णदास—इनके विवरण के लिए एक सम्पूर्ण छप्पय है।

निवेद अवधि कलि कृष्णदास, अन परिहरि पय पान कियो।

जाके सिर कर धरयो, तासु कर तर नाह अड़यो।

अर्प्यों पद निर्वानि सोक निर्भय करि छड़यो॥

तेज पुंज बल भजन महामुनि ऊरथरेता।

सेवत चरण सरोज राय राना भुविजेता॥

दाहिमा वंश दिनकर उदय, संत कमल हिय सुख दियो।

निवेद अवधि कलि कृष्णदास अन परिहरि पय पान कियो॥

(भ. हिन्दी, ३८, पृ. ३०८)

वार्तिकार् न कृष्णदास पयहारी को अनंतानन्द जी का शिष्य बताया है:- प्रियदास ने अपनी टीका में इन अनंतानन्द जी के पुत्र का विवरण वर्तमान काल में दिया है।

नूपसुत भक्त बड़ो अबलौं विराजमान . . . (भ. हिन्दी, ३७, पृ. ३१०)

इससे ज्ञात होता है कि अनंतानन्द का पुत्र सं. १७६९ में जीवित था। अनंतानन्द प्रियदास के पूर्ववर्ती व्यक्ति ठहरते हैं। अतः कृष्णदास पयहारी भी प्रियदास के पूर्ववर्ती व्यक्ति हैं। इनकी निश्चित तिथियाँ अज्ञात हैं। ये भक्त के साथ साथ कवि या लेखक भी थे, कहा नहीं जा सकता। इसी टीका के पृष्ठ ९०२ पर एक और छप्पय (१८५) है जिसमें ये 'गलता' वासी बताए गए हैं। युगल-मान-चरित्र और भक्तमाल की टीका इनकी रचनायें हैं।

२. भक्तमाल में एक सम्पूर्ण छप्पय है जिसमें एक अन्य कृष्णदास का उल्लेख है:-

नन्दकुंवर कृष्णदास को निज पग तें नूपुर दियौ॥

तान मान सुर ताल सुलय सुन्दर सुठि सोहै।

सुधा अंग भू भंग गान उपमाकों को है॥

रत्नाकर संगीत, रागमाला, रंगरासी।

रिक्षये राधालाल, भक्त पद रेनु उपासी॥

१. "सो कुंभन दास जी के पद जगत में प्रसिद्ध भये।"

स्वर्णकार “खरण्” सुवन, भक्त भजन पद दृढ़ लियौ ।  
नन्दकुंवर “कृष्णदास” कों निज पग तें नूपुर दियौ ॥

(भ. हिन्दी, १८०, पृ. ८९७)

इससे केवल इतना ही ज्ञात होता है कि ये कृष्णदास ‘खरण्’ सुनार के पुत्र थे, भक्त थे और संगीत के ज्ञाता कीर्तनकार थे । निश्चित तिथि, रचना इत्यादि का परिचय नहीं मिलता ।

३. कृष्णदास ब्रह्मचारी—ये सनातन गोस्वामी के शिष्य थे । इनका उल्लेख भक्तमाल में एक छप्पय में अन्य भक्तों के साथ किया गया है ।

बृंदावन की माधुरी, इन मिलि आस्वादन कियौ ।

“कृष्णदास” पंडित उभै अधिकारी हरि अंग ॥ (भ. हिन्दी, १४, पृ. ६१९)

हो सकता है कि नाभादास जी का तात्पर्य यहाँ उन कृष्णदास कविराज से हो जो “चैतन्य-चरितामृत” के रचयिता थे । यदि ये वही हैं तो इनका विशेष विवरण बंगला कवियों के साथ देखिए ।

४. ऊपर दिए छप्पय में “कृष्णदास पंडित उभै अधिकारी हरि अंग” दिया है । अर्थात् दो कृष्णदासों का उल्लेख है । कृष्णदास अधिकारी ‘ब्रह्मचारी’ इनका विवरण ऊपर दिया है । ‘कृष्णदास हरि अंग’ का प्रियादास ने छप्पय १४ के वार्तिक में कृष्णदास पंडित करके उल्लेख किया है :—

श्री गोविन्दचन्द रूपराति रसराति दास, कृष्णदास

पंडित ये दूसरे यों जानि लै । (भ. हिन्दी, पृ. ६२५)

इन कृष्णदास की निश्चित तिथियों का उल्लेख नहीं है । ये भक्त थे, यह तो बताया है पर कवि या लेखक भी थे यह नहीं बताया है ।

५. कृष्णदास चालक—छप्पय संख्या १२४ में जो रूपकला की टीका के पृ. ७४९ पर दिया गया है, इन कृष्णदास चालक का उल्लेख है :—

चालक की चरचरी, चूहं दिशि उदधि अंत लौ अनुसरी ॥

सक्रकोप सुठि चरित प्रसिध, पुनि पंचाध्याई ।

कृष्ण रुक्मिनी केलि, रुचिर भोजन विधि गाई ॥

गिरिराजधरन की छाप, गिरा जलधर ज्यों गाजै ।

संत सिखांडी खांड हूदै, आनंद के काजै ॥

जाड़ा हरन जग जड़ता कृष्णदास देही धरी ।

चालक की चरचरी चूहं दिशि उदधि अंत लौ अनुसरी ।

इसके अनुसार ये कृष्णदास कवि थे । इनकी दो रचनायें ‘रास-पंचाध्यायी’ और ‘कृष्ण-रुक्मिणी केलि’ बतायी जाती हैं । उपनाम “गिरिराजधरन” है । चरचरी छांड में इन्होंने रचना की है ।

श्रुवदास ने भी इनका उल्लेख किया है ।

युगल प्रेम रस अधिक में, परचौ प्रबोध मन जाय ।

बृंदावन रस माधुरी, गाई अधिक लड़ाय ॥

निश्चित तिथियां अज्ञात हैं ।

६. वल्लभाचार्य के शिष्य कृष्णदास—भक्तमाल में निम्न छप्पय दिया है :—

गिरिधरन रीझि कृष्णदास काँ नाम माँझ साझो दियो ।

श्री वल्लभ गुह्यत्त भजन सागर गुन आगर ।

कवित नोख निर्दोष नाथ सेवा में नागर ॥

बानी बंदित बिदुष सुजस गोपाल अलंकृत ।

ब्रज रज अति आराध्य बहू धारी सर्व सुचित ।

सानिध्य सदा हरिदास वर्य गौर स्याम दृढ़ ब्रत लियो

गिरिधरन रीझि कृष्णदास काँ नाम माँझ साझो दियो ॥

(भ. हिन्दी, ८१, पृ. ५८१)

ये कृष्णदास वल्लभाचार्य के शिष्य और सुकवि बताए गए हैं । अतः ये अष्टछापी कृष्णदास हो सकते हैं । “चौरासी वैष्णव की वात्ती” में उल्लेख है कि ये कृष्णदास गुजरात के चिलोतरा ग्राम में कुनबी के घर उत्पन्न हुए थे :—

सो ये कृष्णदास गुजरात में एक चिलोतरा ग्राम हैं

तहाँ एक कुनबी के घर जन्मे ॥

वैष्णवों की जीवनी संबंधी रचनाओं से कृष्णदास की जन्म और मरण की निश्चित तिथियों का पता नहीं चलता । डा. दीनदयालु गुप्त<sup>१</sup> ने वात्तीओं और वल्लभ-दिविजय के कुछ प्रसंगों के आधार पर इनका जन्म संवत् १५५२ विक्रमी के लगभग माना है । कृष्णदास जी ने गोस्वामी विठ्ठलनाथ के सातों पुत्रों की बधाई गाई थी । गोस्वामी जी के सातवें पुत्र संवत् १६२८ वि. में उत्पन्न हुए थे । कृष्णदास उस समय तक जीवित थे । डा. दीनदयालु गुप्त<sup>२</sup> इनका निधन-संवत् १६३२-३८ वि. के बीच में मानते हैं ।

कृष्णदास के नाम से आठ रचनायें बताई जाती हैं जिनके नाम निम्न हैं :—

१. जुगल-मान-चरित्र

२. भक्तमाल पर टीका

३. भ्रमर-गीत

४. प्रेमसत्त्व निरूप

५. भागवत भाषानुवाद

६. वैष्णव-वंदना

७. कृष्णदास की बाणी

८. प्रेमरस-रास

इनमें से तीसीरी और चौथी रचना अधिक प्रसिद्ध है । परंतु डा. दीनदयालु गुप्त ] इनको संदिध रचनायें मानते हैं । ‘कृष्णदास की बाणी’ और ‘प्रेमरस-रास’ को भी वे स्वतंत्र रचना नहीं मानते । शेष रचनाओं को उन्होंने अप्रामाणिक माना है ।<sup>३</sup> कृष्णदास के पद राग सागरोद्भव, राग रत्नाकर और छपे हुए कीर्तन संग्रहों में प्राप्त है ।

१. अष्ट. व. स., पृ. २५३-५४

२. ” ” ”, पृ. २५४

३. ” ” ”, पृ० ३१७-३२०

### केवलराम

केवलराम ब्रजवासी थे । १५७५ ई. के आस पास इनकी उपस्थिति ज्ञात है । इनके कुछ पद रागकल्पद्रुम में प्राप्त हैं जो मुख्यतया राधाकृष्ण लीला संबंधी हैं । ये कृष्ण-दास पयहारी के शिष्य थे । इनका उल्लेख भक्तमाल में है :—

केवलराम कलियुग के पर्तित जीव पावन किये ॥

भक्ति भागवत विमुख जगत, गुरु नाम न जानें ।

ऐसे लोक अनेक ऐचि सनमारग आनें ॥

निर्मल रति निहकाम, अजातें सदा उदासी ।

तत्त्वदरसी तमहरन, सील करना की रासी ॥

तिलक दाम नवधा रतन, कृष्ण कृपा करि दृढ़ दिये ।

केवलराम कलियुग के पर्तित जीव पावन किये ॥

(भ० हिन्दी, १७३, प० ८८२)

### केशव भट्ट

केशव काश्मीरी अत्यन्त विद्वान पंडित थे । ये चैतन्यदेव के समकालीन थे । केशव ने चैतन्यदेव से शास्त्रार्थ किया था जिसमें ये पराजित हुए । फिर ये वृदावन में रहने लगे । इनकी रचनायें स्फुट पद हैं । दो पद रागकल्पद्रुम में प्राप्त हैं । इनका उल्लेख भक्तमाल म है :

केशौ भट नरमुकुटमणि जिनकी प्रभुता विस्तरी ॥

कास्मीरि की छाप, पाप तापनि जग मंडन ।

दृढ़ हरिभवित कुठार, आन धर्म बिटप विहंडन

मथुरा मध्य मलेच्छ, बाद करि वरबट जीते ।

काजी अजित अनेक देखि परचै मैं भीते ॥

विदित बात संसार सब संत सरसिं नाहिन दुरी ।

कैशौभट नर नुकुटमणि, जिनकी प्रभुता विस्तरी ॥ (भ० हिन्दी, ७५, प० ५६६)

इनके अतिरिक्त भक्तमाल में चार अन्य केशव जी नाम के व्यक्तियों का उल्लेख है ।<sup>१</sup>

### खेम कवि

खेम कवि का विशेष विवरण अज्ञात है । इस नाम से कुछ पद “रागकल्पद्रुम” में हैं । ये १५०४-१५७३ ई. के बीच में उपस्थित रहे होंगे ।<sup>२</sup> भक्तमाल में ‘खेम’ नाम के तीन व्यक्तियों का उल्लेख है ।

१—भक्तपाल दिग्गज भगत ए यानाइत सूरधीर ॥

खेम श्रीरंग नंद विस्तु बीदा बाजूसुत जोरी । (भ० हिन्दी, १००, प० ६५४)

१. भक्तमाल, भ० सु० स्वाद तिलक टीका पृष्ठ ६५४, ६५५, ६५७, ८४३. (छप्पद १००, १०१, १०२, १५१)

२. (क) The Modern Vernacular Literature of Hindustan, p. 32

(ख) निशब्द्य-विनोद, प० २३४

२—निरवतं भये संसार तें, ते मेरे जजमान सब ॥

किकर कुंडा कृष्णदास खेम सोठा गोपानंद...इत्यादि

(भ. हिन्दी, १४७, पृ. ८३०)

३—श्री अग्र अनुग्रह तें भये, शिष्य सबं धर्म की धुजा ॥

औरौ अनुग उदार खेम खीची धरमधीर लघुऊधौ ॥

(भ. हिन्दी, १५०, पृ. ८४२)

अंतिम 'खेम' अग्रदास की शिष्य परंपरा में हैं। कदाचित् ये ही अभीष्ट पदकर्ता हों। एक खेमजी ब्रजवासी का उल्लेख मिश्रबन्धु-विनोद में पृ० ४०३ पर है। इनकी रचना 'खेमजी की चिंतवनी' और जन्म काल १६३० विक्रम संवत् बताया गया है।

### गंगास्त्री

गंगास्त्री हित हरिवंश की शिष्या थीं। इनका उल्लेख ध्रुवदास की भक्तनामा-वली में है। इनकी रचना स्फुट पद हैं। इनका निश्चित जन्म समय तो अज्ञात है। ये हित-हरिवंश की समकालीन रहीं होंगी।

### गदाधरदास

"गदाधरदास" नाम के तीन व्यक्तियों का उल्लेख भक्तमाल में बताया जाता है।

१. गदाधर भट्ठ—गदाधर भट्ठ के लिए एक सम्पूर्ण छप्पय दिया गया है जो निम्न है:—

गुन निकर गदाधर भट्ठ अति सबहित कौ लागै सुखद ॥

सज्जन सुहृद सुशील बचन आरज प्रतिपालय ।

निर्मत्सर निहकाम कृपा करणा कौ आलय ॥

अनन्य भजन दृढ़ करनि धरचौ ब्रु भक्तनि काजै ॥

परम धरम कौ सेतु विदित बृन्दावन गाजै ॥

भागौत सुधा बरथै बदन काहू कौं नाहिन दुखद ॥

गुन निकर गदाधर भट्ठ अति सबहित कौ लागै सुखद ॥

(भ. हिन्दी, १३८, पृ. ७९३)

गदाधर भट्ठ चैतन्यदेव के भक्त शिष्य थे। इनका जन्म-समय शिवसिंह ने सं. १५८० दिया है। मिश्रबन्धु विनोद में भी सं. १५८०वि. जन्म काल दिया है। गदाधर भट्ठ चैतन्यदेव के समसामयिक तो थे ही अतः संवत् १५८४वि. में जो चैतन्यदेव के लीला संवरण का समय है। उनकी उपस्थिति निश्चित है। जीव गोस्वामी से भी इनका साक्षात्कार हुआ था। इसका उल्लेख प्रियादास ने अपनी टीका के कवित में किया है।<sup>9</sup>

१. "स्याम रंग रंगी" पद सुनि कै गुसाई जीव पत्र दै पठाये उभै साथु

बेगि धाये हैं (कवित १८२)

मिले श्री गुसाई ज सों आँखें भरि आई (कवित १८१)

बंगला भक्तमाल में भी जो लालदास रचित है इस बात की पुष्टि होती है। यह विवरण निम्न है :—

गदाधर भट्ट नाम रसिक भक्त ।  
राधाकृष्ण-प्रेम-लीला-रसे उन्मत ॥  
एक पद बानाइया भट्ट महाशय ।  
श्रीजीव गोस्वामि स्थाने आनंदे पाठाय ॥  
बृंदावने गोस्वामी पाइया सेइ पद ।  
उथलिल गोस्वामीर प्रेमानंदमद ॥  
गोस्वामिजी भट्टजीके लिखि पाठाइला ।  
\* \* \*

पत्री पाठ करि भट्ट चलिला अमनि ।  
श्रीबृंदावने जथा श्रीजीव गोस्वामी ॥  
जाइया पड़िला पदे गोस्वामी तुलिया ।

(भ. बं., माला २३, पृ. ३३९)

मोहिनी वाणी के नाम से इनके पदों का संग्रह बताया जाता है।

२. भक्तमाल की भक्ति-मुधा-स्वाद तिलक टीका के पृ. ९०४ पर एक छप्पय (१८६) दिया गया है। यह सम्पूर्ण छप्पय एक दूसरे गदाधरदास का विवरण देता है।

भली भाँति निवही भगति सदा गदाधरदास की ॥  
लालबिहारी जपत रहत निशि बासर फूल्यौ ।  
सेवा सहज सनेह सदा आनंद रस झूल्यौ ॥  
भक्तनि सों अति प्रीति रीति सदही मन भाई ।  
आसथ अधिक उदार रसन हरि-कीरति गाई ॥  
हरि विश्वास हिय आनि कै सपनेहुं आन न आस की ।  
भली भाँति निवही भगति सदा गदाधरदास की ॥

इन गदाधरदास का अन्य अधिक विवरण अज्ञात है। मिश्रवन्धु-विनोद के पृ. ३५५ पर एक गदाधर मिश्र का नाम दिया है, जिनका जन्म संवत् १५८० वि. है। यदि ये दोनों एक ही व्यक्ति हैं तो यही जन्म संवत् उनका समय निर्धारण करता है। अन्यथा इतना तो निश्चित है कि ये भक्तमाल रचयिता के पूर्ववर्ती व्यक्ति हैं। गदाधरदास नाम से सागरोद्भव में पद संकलित हैं। भक्तमाल के वार्तिक तिलककार रूपकला गदाधरमिश्र को बल्लभाचार्य का शिष्य बताते हैं।

३. गदाधर—भक्तमाल में एक तीसरे गदाधर का उल्लेख बहुत से अन्य भक्तों के साथ साथ किया गया है :—

गुनगन विसद गोपाल के एते जन भये भूरिदा ॥  
बौहिथ रामगुपाल कुंवरबर गोविन्द माँडिल ।  
छीत स्वामि जसवंत गदाधर अनंतानंद भल ॥

(भ. हिन्दी, १४६, पृ. ८२९)

ये तीसरे गदाधर कौन थे यह कहना कठिन है। इनके समय के बारे में यह निश्चित है कि ये नाभादास के पूर्ववर्ती व्यक्ति थे।

### गिरिधर

गिरिधर के कुछ स्फुट भजन प्राप्त हैं। इनका विशेष विवरण अज्ञात है। इनका रचना काल संवत् १६६६ वि. के आसपास माना जा सकता है। भक्तमाल में इनका उल्लेख है।

गिरिधरन खाल गोपाल कौ सखा सांच लौ संग कौ ॥

प्रेमी भक्त प्रसिद्ध गान अति गद गद बानी ।

अंतर प्रभु सों प्रीति प्रगट रहै नाहिन छानी ॥

नृत्य करत आमोद बिपिन् तन बसन बिसारै ।

हाटक पट हित दान रीक्षि ततकाल उतारै ॥

मालपुरे मंगल करन रास रच्यौ रस रंग कौ ।

गिरिधरन खाल गोपाल कौ सखा सांच लौ संग कौ ॥

(भ. हिन्दी, १९४, पृ. ९२०)

धूबदास ने भी इनका उल्लेख निम्न रूप से किया है :—

गिरिधर स्वामी पर कृपा, बहुत भई दश कुंज ।

रसिक रसिकनी की सुजश, गायी तिंहि रसपुंज ॥

### गोकुलनाथ गोस्वामी

गोकुलनाथ गोस्वामी विट्ठलनाथ के पुत्र थे। इनका जीवन-काल सं. १६०८ वि. से १६१७ वि. तक है। इन्होंने दो गद्य ग्रंथ “चौरासी वैष्णव की वार्ता” और “दो सी बावन वैष्णव की वार्ता” रचे थे। ये मिश्रित ब्रजभाषा की रचनायें हैं।

### गोपीनाथ

मिश्रबन्धुओं ने इनका जन्म-काल सं. १५४८ बतलाया है और रचना-काल संवत् १५६८ निर्धारित किया है। भक्तमाल में इस नाम के दो व्यक्तियों का उल्लेख है :—

१. गोपीनाथ—ये मथुरावासी बताए गए हैं। यह नीचे दिए छप्पय के अंश से स्पष्ट है :—

जे बसे बसत मथुरा मंडल, ते दया दृष्टि मोपर करौ ॥

रघुनाथ गोपीनाथ रामभद्र दासू स्वामी । . . . . इत्यादि

(भ. हिन्दी, १०३, पृ. ६६१)

२. पंडा गोपीनाथ—इनका अन्य भक्तों के साथ उल्लेख मात्र है। वह छप्पय निम्न है :—

ब्रदीनाथ उड़ीसे, द्वारिका सेवक सब हरि भजन पर ॥

• • • • •

पंडा गोपीनाथ मुकुंदा गजपति महाजस । . . . . इत्यादि

(भ. हिन्दी, १०१, पृ. ६५५)

### गोपालदास

गोपालदास के नाम से पद रागकल्पद्रुम में प्राप्त हैं। मिश्रबन्धु संवत् १५६१ से १६३० वि. तक इनकी उपस्थिति बताते हैं। इनका निश्चित जन्मसंबत् तो अज्ञात है। नाभादास इन्हें पयहारी कृष्णदास का शिष्य बताते हैं। इस प्रकार ये कदाचित् उनके समकालीन रहे हों। वैसे भी क्योंकि इनका उल्लेख नाभादासजी ने किया है ये उनके पूर्ववर्ती व्यक्ति रहे होंगे। यह छप्पय जिसमें अन्य भक्तों के साथ गोपालदास का उल्लेख है, निम्न है :—

पैहारी परसाद तें शिष्य सबै भये पारकर ॥

पद्मनाभ गोपाल टेक टीला गदाधरी

देवा हेम कल्यान गंगा गंगासम नारी . . . इत्यादि

(भ. हिन्दी, ३९, पृ. ३१४)

### गोविंददास

गोविंददास की एक रचना पद-संग्रह प्राप्त है। इसका नाम एकांत-पद है। ये राधाकृष्ण विषयक पद हैं जो ब्रजभाषा में हैं। इनका जन्म संवत् १६११ वि. में हुआ था।<sup>१</sup> इनके पद रागकल्पद्रुम में भी प्राप्त हैं।

### गोविंद स्वामी

गोविंद स्वामी अष्टछाप के एक कवि थे। ये पदकर्ता थे। इनके पद कीर्तन-संग्रहों में प्राप्त हैं। पदों के अतिरिक्त अन्य कोई रचना प्राप्त नहीं है। डा. दीनदयालु गुप्त ने, “वात्ताओं”, “अष्टछाप” “सम्प्रदाय कल्पद्रुम” और श्री गिरिधर लाल के एक सौ बीस वचनामृत के आधार पर इनकी संक्षिप्त जीवनी दी है<sup>२</sup>। उनके कथनानुसार ये आंतरी ग्राम में उत्पन्न हुए थे। बाद को ये गोवर्धन चले गए। ये गोस्वामी विट्ठलनाथ के शिष्य हुए थे। इनका जन्म-संवत् लगभग १५६२ विक्रमी और मृत्यु-संवत् १६४२ वि. बताते हैं। इन्होंने विट्ठलनाथ के सातवें पुत्र घनश्याम का उल्लेख एक पद में किया है।<sup>३</sup> घनश्याम संवत् १६२८ वि. में जन्मे थे। उस समय तक ये थे।

भवतमाल में इनका अन्य भक्तों के साथ एक छप्पय में उल्लेख है :—

हरि सुजस प्रचुर कर जगत में, ये कविजन अतिसय उदार ॥

विद्यापति ब्रह्मदास बहोरन चतुर विहारी ।

गोविंद गंगा रामलाल बरसानियां भंगलकारी ॥

(भ. हिन्दी, १०२, पृ. ६५७)

प्रियादास ने अपने कवितों में कुछ अधिक विवरण दिया है जो इनकी भक्ति की दृढ़ता बताता है।

१. हिन्दी साहित्य का आलोचनात्मक इतिहास, पृ. ७१३

२. अष्ट. व. स., पृ. २६६-२७२ :

३. भये श्री “बल्लभराय” “रघुपति” श्री यदुपति सामल घन।

गोविंद प्रभु गिरिराज उद्धरण गुणनिधि श्री गिरधरन।

### चतुरबिहारी

चतुरबिहारी के कुछ पद राग-सागरोद्भव में प्राप्त हैं। ये साधारण श्रेणी के कवि हैं। शिवसिंह और मिथबंधु दोनों ही ने सं. १६०५ वि. इनका जन्मकाल दिया है।<sup>१</sup> इनके विषय में अधिक तो ज्ञात नहीं है परंतु ये विट्ठलनाथ के शिष्य ज्ञात होते हैं, जैसा कि उन्होंने एक पद में उल्लेख किया है।

जीवन मुक्त सदा तेही जन जो श्री बल्लभनंदन के चेरे।

चतुर कहे श्री विट्ठलनाथ प्रभु सों, हमेहूँ गिनिये तिनमें भले बुरे तो तेरे।

(की. र., पृ. १९६)

### चतुर्भुजदास

चतुर्भुजदास अष्टछाप के कवि कुंभनदास के पुत्र थे और स्वयं भी अष्टछाप के एक कवि थे। डा. दीनदयालु गुप्त ने अष्टछाप के आधार पर जो चतुर्भुज दास की जीवनी दी है<sup>२</sup> उसके अनुसार ये कुंभनदास के पुत्र थे। पिता ने जन्म होने के कुछ ही दिन बाद नवजात शिशु को गोस्वामी विट्ठलनाथ की शरण में दे दिया। विट्ठलनाथ ब्रज में गिरिधर जी के जन्म के बाद आए थे। उस समय संवत् १५९७ वि० चल रहा था। तभी चतुर्भुजदास उनकी शरण में दिए गए थे। अतः उनका जन्मसंवत् १५९७ वि० है। चतुर्भुजदास संवत् १६२८ वि० तक अवश्य विद्यमान थे। यह संवत् विट्ठलनाथ के सातवें पुत्र घनश्यामदास जी का जन्मकाल है। चतुर्भुजदास ने उनकी वधाई गाई है।<sup>३</sup> चतुर्भुजदास ने विट्ठलनाथ की मृत्यु पर शोक प्रकट करते हुए पद लिखे हैं।<sup>४</sup> गोस्वामीजी का मृत्युसंवत् १६४२ वि० फाल्गुन कृष्ण ७ माना जाता है। चतुर्भुजदास की मृत्यु इस संवत् में ही हुई होगी।

### चन्द सखी

चन्द सखी का विशेष विवरण अज्ञात है। यह भी नहीं कहा जा सकता कि यह कोई स्त्री है अथवा पुरुष। भक्तों के नाम पुरुष होते हुए भी राधा की सखियों के नाम पर पाए जाते हैं। ग्रियर्सन ने इनका उल्लेख पुर्लिंग में किया है।<sup>५</sup> ये १५६१ से १६३० संवत् तक के कवियों में से एक हैं। चन्द सखी के पद रागकल्पद्रुम में प्राप्त हैं। ऐसा ज्ञात होता है कि ये कृष्ण के बालरूप की उपासक थीं क्योंकि अधिकांश पदों की अन्तिम पंक्ति में “चन्द सखी

१. शिवसिंह—सरोज, पृ. ४१४

मिथबंधुविनोद, पृ. ३६२

२. अष्ट. ब. स., पृ. २६२-२६६

३. श्री बल्लभ सुजसु सन्तन नित्य गाऊँ।

श्री घनश्याम अभिराम रूप वरषा स्वांति आस ज्यों रस चातक रटाऊं ॥

४. श्री बल्लभ सुत दरसन कारन अब सब कोऊ पछतैहैं ॥

चतुर्भुजदास आस इतनी जो सुमिरन जनमु जनमु सिरैहैं ॥

५. Modern Vernacular Literature of Hindustan, P. 332.

भज वाल कृष्ण छवि” दिया है। कदाचित् ये मीराबाई की भक्त और परवर्ती कवि थीं, क्योंकि इनके एक पद की भाषा बहुत कुछ मीरा बाई की भाषा है:—

जाबादे गुमानीड़ा कृष्ण म्हारे डेरे काम छे ।

इत गोकुल उत मथुरा नगरी यमुना किनारे म्हारो गाम छे ।

म्हारे आंगन तुलसी को विरवा सांवरी सखी म्हारो नाम छे ।

जानी नहीं तो पूँछ लीजयो कुंज द्रुमन म्हारो धाम छे ।

चन्द सखी भज वाल कृष्ण छवि श्री राधा म्हारो नाम छे ।

(रागकल्पद्रुम, पृ. ५०६)

मीरा के दो पदों के कुछ भाव भी चन्द सखी के दो पदों में मिलते हैं।

कहिये जो कहवे की होय ।

चन्द सखी पीर तब ही मिटेगी मिले सांवरा वैद्य जो मोय ॥

(रागकल्पद्रुम, पृ. ६५)

“मीरा की प्रभु पीर मिटेगी वैद संवलिया होय” इस पंक्ति का भाव चन्द सखी की अन्तिम पंक्ति में है। इसी प्रकार दूसरा पद है:—

जाने रे कोउ वैद न मन की ।

जा तन लागे सोइ तन जाने अटपटी प्रीति लगन है कठिन की ।

मीरा के पद की निम्न पंक्ति से तुलना की जा सकती है:—

घायल की गति घायल जाने की जिन लाई सोय ।

छबीले कवि

छबीले कवि का समय अज्ञात है। विशेष विवरण भी अज्ञात है। इनका नाम शिवर्सिंह ने दिया है। इनके कुछ पद रागकल्पद्रुम में हैं जो संख्या में तीन हैं और राधा-कृष्ण लीला विषयक हैं।

छीत स्वामी

छीत स्वामी अष्टछाप के एक कवि हैं। डा. दीनदयालु गुप्त ने अष्टछाप, वार्ताओं, और पद प्रसंग माला के आधार पर इनके जीवन की रूपरेखा प्रस्तुत की है।<sup>१</sup> इसके अनुसार छीत स्वामी मथुरिया चौबे थे और विठ्ठल नाथ के शिष्य थे। शिष्य होने से पहले ही थे कवि थे। राजा बीरबल के पुरोहित थे। सम्प्रदाय कल्पद्रुम में इनकी शरणागति का समय संवत् १५९२ विक्रम दिया है। गुप्त जी ने इसी को मान कर उनके जन्मसंवत् का अनुमान १५६७ वि. के लगभग किया है। छीत स्वामी ने विठ्ठलनाथ के सातों पुत्रों की बधाई गाई थी। गिरिधर लाल जी के १२० वर्चनामृत में इनकी मृत्यु गोस्वामी विठ्ठलनाथ की मृत्यु के बाद ही बताई है। इनका प्राचीन उल्लेख वार्ता के अतिरिक्त भक्तमाल में भी है। एक छप्पय में बहुत से अन्य व्यक्तियों के साथ इनका नाम दे दिया है:—

गुनगन विसद गोपाल के, एते जन भये भूरिदा ॥

बोहिथ रामगुपाल कुंवरबर गोविन्द मांडिल ।  
छीत स्वामी जसवंत गदाधर अनंतानंद भल ॥

(भ. हिन्दी, १४६, पृ. ८२९)

छीत स्वामी की रचना पदों तक ही सीमित है । ये विट्ठलनाथ के शिष्य ये जैसा इस पद से ज्ञात है :—

हम तो विट्ठलनाथ उपासी ।  
सदा सेंड श्री बलभ नंदन जाइ करौं कहा कासी ॥  
इन्हें छांड़ि जो औरे धावे सो कहिये असुरासी ।  
छीत स्वामी गिरिधरन श्री विट्ठल, बानी निगम प्रकासी ॥  
जगन्नाथदास

जगन्नाथदास का विशेष विवरण ज्ञात नहीं है । मिश्रबन्धु-विनोद में इनका नाम संवत् १५६१ से १६३० विं<sup>०</sup> तक के कवियों में दिया है । भक्तमाल में अग्रदास के शिष्यों में एक जगन्नाथ का नाम दिया है ।

श्रीअग्र अनुग्रह तें भये शिष्य सर्व धर्म की धुजा ॥

... ...  
कोमल हूदै किशोर, जगत, जगन्नाथ सलूधी ।  
ओरौं अनुग उदार खेम खीक्की धरमधीर लघुऊधौ ।

(भ. हिन्दी, १५०, पृ. ८४२)

रागकल्पद्रुम में जगन्नाथ कवि के नाम से ३ पद प्राप्त हैं । कदाचित् ये इन्हीं के पद हों ।

### जमुना स्त्री

जमुना स्त्री हित हरिवंश की चेली थीं । इनका निश्चित जन्म और मरण काल तो अज्ञात है । कदाचित् हित हरिवंश की समसामयिक रही हों । भक्तमाल में कलियुगी भक्त नारियों के नाम एक छप्पय में दिए हैं । उसी में “जमुना” भी दिया है । हो सकता है उसका तात्पर्य इन्हीं जमुना स्त्री से हो ।

कलियुग जुवतीजन भक्तराज महिमा सब जाने जगत ॥

कला लखा कुतगढ़ी मानमती सुचि सतिभामा ।

जमुना कोली रामा मृगा देवादे भक्तन विश्रामा ॥

(भ. हिन्दी, १०४, पृ० ६६४)

### तानसेन

प्रसिद्ध गवैये भक्त तानसेन अकबर के दरवार के नवरत्नों में से एक रत्न थे । ये जाति के ब्राह्मण थे और ग्वालियर के रहने वाले थे । पीछे चल कर इन्होंने मुस्लिम धर्म ग्रहण किया । इनका रचनाकाल सं. १६१७ विं० के लगभग है । इनके बनाए तीन ग्रंथ बताए जाते हैं ।<sup>१</sup>

१. मिश्रबन्धु-विनोद, पृ. ३४५

१. संगीतसार
२. रागमाला
३. श्री गणेश-स्तोत्र

तानसेन की प्रशंसा में सूरदास ने कहा है :  
विघ्ना यह जिय जानि कै सेसहि दिये न कान ।  
धरा मेरु सब डोलते तानसेन की तान ॥

### तुकाराम

तुकाराम महाराष्ट्र के प्रसिद्ध संत और कवि थे । इन्होंने 'पारकरी' नामक पंथ चलाया था और प्रेम-भक्ति का प्रचार किया था । इनके अभंग (पद) महाराष्ट्र में बहुत प्रसिद्ध हैं । इनका समय संवत् १६६४ से १७०६ वि० तक है । इनकी कुछ रचनाएँ हिन्दी में भी हैं ।

### तुलसीदास

सुप्रसिद्ध भक्त और कवि तुलसीदास सोलहवीं शती के महाकवि हैं । ये राम-काव्य के प्रणेता हैं । रामकाव्य ही इन्होंने अधिक लिखा है । कृष्ण और हनुमान पर भी इनकी रचनायें प्राप्त हैं । इनकी कविता का क्षेत्र अत्यन्त व्यापक है । काव्य की प्रचलित समस्त शैलियों में इनकी रचनायें उपलब्ध हैं । ब्रज भाषा और अवधी दोनों में इन्होंने कविता की है । ये अकवर के समकालीन थे । इनकी जन्मतिथि के संबंध में अत्यन्त मतभेद है । अधिकांश विद्वानों के मतों का उल्लेख कर डा. मात्रप्रसाद गुप्त संवत् १५८९, भादों सुदी ११ मंगलवार को अधिक संभव मानते हैं ।<sup>१</sup> मिश्रबंधु भी यही तिथि देते हैं ।<sup>२</sup> गोसाई चरित में इनका जन्मसंवत् १५५४ वि. दिया हुआ है । तुलसीदास की मृत्युतिथि भी अनिश्चित है । इनकी तीन रचनाओं की रचना-तिथियाँ ज्ञात हैं :—

१. रामचरितमानस वि. सं. १६३१,
२. पार्वती मंगल, वि. सं. १६४३,
३. कवितावली, सं. १६६५—१६८५ वि. के बीच में

नाभादास ने अपने भक्तमाल में तुलसीदास का उल्लेख किया है :—

कलि कुटिल जीव निस्तार हित बाल्मीक तुलसी भयौ ॥

त्रेता काव्य निबंध करि सत कोटि रमायन ।

इक अच्छर उद्धरं ब्रह्म हृत्यादि परायन ॥

अब भक्तनि सुख देन बहुरि लीला विस्तारी ।

राम चरन रस भत्त रटत अहनिसि ब्रतधारी ॥

संसार अपार के भार को सुगम रूप नवका लयौ ।

कलि कुटिल जीव निस्तार हित बाल्मीक तुलसी भयौ ॥

(भ. हिन्दी, १२९, पृ० ७६२)

१. तुलसीदास, पृ. १०९-१११

२. मिश्रबंधु-विनोद, पृ. ३०४

वात्तकार ने तुलसीदास को नंददास का भाई बताया है। “दो सौ बावन वैष्णवन की वार्ता” में नंददास की वार्ता में तुलसीदास का उल्लेख है।<sup>१</sup>

“नंददास जो तुलसी दास के छोटे भाई हते।”

“सो नंददास जी के बड़े भाई तुलसीदास जी काशी में रहते हुते”

“सो एक दिन नंददास के मन में ऐसी आई जो जैसे तुलसी दास

जी ने रामायण भाषा करी है, सो हमहूं श्रीमद्भागवत करें।”

इन अवतरणों से तुलसीदास का काशीवासी होना और रामायण लिखना ज्ञात होता है।

तुलसीदास की रचनायें संख्या में काफी हैं। नीचे उनकी तालिका दी जाती है।

१. राम गीतावली

२. कृष्ण गीतावली

३. रामचरितमानस

४. दोहावली

५. सतसई

६. राम-विनयावली या विनय-पत्रिका

७. रामलला नहचू

८. पार्वती-मंगल

९. जानकी-मंगल

१०. बाहुक

११. वैराग्य-संदीपनी

१२. रामाज्ञा प्रश्न

१३. वरवै रामायण

१४. कवितावली

बंगला भक्तमाल में तुलसीदास का कई पृष्ठों में विवरण दिया है। उस में अलौकिक घटनायें ही अधिक हैं। प्रारम्भ की कुछ पंक्तियाँ ये हैं:

श्रीमान् तुलसीदास जगते विष्ण्यात ।

अलौकिक अद्भुत जाहार चरित ॥

पूर्वं तेहो छिलेन वाल्मीकि मुनिवर ।

लोकेर निस्तार हेतु केला अवतार ॥

लौकिक लीलाते एक ब्राह्मणेर धरे ।

जन्मिलेन महाशय लोक-व्यवहारे ॥

कालेते विवाह करि गृहस्थालि कैल ।

स्त्रीर वशीभूत विप्र एकांत हइल ॥

(भ. बं., माला २३, पृ. ३२९)

### दामोदरदास

दामोदरदास की निश्चित जन्म- और मरण-तिथि अज्ञात है। मिश्रबंधु इन्हें सं. १५६१ से १६३० विं तक के कवियों में से एक कवि मानते हैं। दामोदर नाम से कुछ पद कीर्तन-संग्रहों और रागकल्पद्रुम में मिलते हैं। हिन्दी भक्तमाल में ‘दामोदर’ नाम के चार व्यक्तियों का उल्लेख है।

१. कील्हदेव के शिष्य दामोदर—बहुत से अन्य शिष्यों के साथ इनका भी उल्लेख है।

१. अष्टछाप, नंददास की वार्ता

कीलूँ कृपा कीरति विशद परम पारषद सिष प्रगट ।

रसिक रायमल गौर देवा दामोदर हरिरंग राचा . . . इत्यादि

(भ. हिन्दी, १५८, पृ. ८५५)

२. इनके गुरु इत्यादि का विवरण नहीं है; केवल बहुत से भक्तों के साथ नाममात्र दिया है।

निरवर्त्त भये संसार तें, ते मेरे जजमान सब ॥

जैदेव राधो विदुर दयाल दामोदर मोहन परमानंद । . . . इत्यादि

(भ. हिन्दी, १४७, पृ. ८३०)

३. इनका भी बहुत से भक्तों के साथ उल्लेखमात्र है। विशेष विवरण नहीं दिया है।

हरि के संमत जे भगत, ते दासनि के दास

दामोदर सांपिले गदा ईश्वर हेम विदीता । . . . इत्यादि

(भ. हिन्दी, १०५, पृ. ६६८)

४. इन चौथे दामोदर का भी बहुत से भक्तों के साथ उल्लेखमात्र है।

भक्त पाल दिग्गज भगत ए थानाइत सूर धीर ॥

छीतम द्वारिकादास माथव मांडन रूपा दामोदर । इत्यादि

(भ. हिन्दी, १००, पृ. ६५४)

एक और दामोदरदास का उल्लेख हरिराय कृत “भावप्रकाश” में है जो वल्लभाचार्य के शिष्य बताए जाते हैं। वल्लभाचार्य उन्हें “दमला” कहते थे। यह भी वे कहते हैं। ‘पद्मनाभ’ के एक पद में इन दमला का उल्लेख है।

### धोंधेदास

धोंधेदास के कुछ पद रागकल्पद्रुम में प्राप्त हैं। इनका विशेष विवरण अज्ञात है। ये सं. १५६१ से सं. १६३० वि. के बीच में उपस्थित थे। पद साधारण रूप से सुन्दर हैं। एक पद राम के ऊपर भी है<sup>9</sup> जिसमें दशरथ के मरने के बाद की घटना का वर्णन है। अन्य सब पद कृष्णविषयक हैं।

१. जबै भरत घर जाय माता सों कहा रिसाई ।

बिछुरे सीताराम लच्छमन से दोऽ भाई ।

बैठो कैकेयी राज करो दशरथ त्यागे प्राण ।

ऊंचे नीचे महल देख के कौन हमारो काम ।

नगर छोड़ सवा हाथ मुंह खोदी रामचरन चित लाई ॥

पैंकरमा कर पूज पायरी भरत कीन्ह परणाम ।

धोंधे दास विरह वियोगी जै बोलो सीताराम ॥ (रागकल्पद्रुम, भाग १, पृ० ६३१)

## नंददास

नंददास अष्टछाप के एक कवि हैं। ये श्रेष्ठ कवियों में से हैं। रचनायें भी विभिन्न शैलियों में और विभिन्न विषयों पर हैं। डा. दीनदयालु गुप्त ने वार्ता, भक्तमाल, भक्त-नामावली, गोसाई चरित हित्यादि के आधार पर जो इनकी जीवनी प्रस्तुत की है उसके अनुसार ये रामपुर ग्राम के निवासी ब्राह्मण थे। वार्ता में इन्हें तुलसीदास का भाई बताया गया है। गोस्वामी विठ्ठलनाथ इनके गुरु थे। गुरु की वंदना में नंददास ने कई पद बनाए हैं। एक पद नीचे दिया जाता है :—

प्रात् समै श्री वल्लभसुत को, वदन कमल को दर्शन कीजै ।

तीन लोक वंदित पुरुषोत्तम उपमा कहि जो पट्टर दीजै ॥

श्री वल्लभ सुत कुल उदित चन्द्रमा लखि छवि नैन चकोरन पीजै ।

नंददास श्री वल्लभसुत पर, तन मन धन न्योछावर कीजै ॥

डा. गुप्त नंददास का जन्मसंवत् १५९० वि. के लगभग और मृत्युसंवत् १६४३ वि. के लगभग मानते हैं।<sup>१</sup> निम्न ग्रंथ नंददास की रचना बताए जाते हैं<sup>२</sup> :—

|                         |                           |
|-------------------------|---------------------------|
| १. रास-पंचाध्यायी       | १४. दान-लीला              |
| २. रूप-मंजरी            | १५. जोग-लीला              |
| ३. विरह-मंजरी           | १६. मान-लीला              |
| ४. रस-मंजरी             | १७. मान-लीला              |
| ५. मान-मंजरी या नाममाला | १८. फूल-मंजरी             |
| ६. अनेकार्थ-मंजरी       | १९. राजनीति हितोपदेश      |
| ७. भागवत, दशम स्कंध     | २०. नासिकेत भाषा          |
| ८. श्याम-सगाई           | २१. रानी माँगौ            |
| ९. सुदामा-चरित          | २२. प्रबोध-चन्द्रोदय      |
| १०. गोवर्हन-लीला        | २३. ज्ञान-मंजरी           |
| ११. सिद्धांत-पंचाध्यायी | २४. विज्ञानार्थ प्रकाशिका |
| १२. रुक्मणी-मंगल        | २५. पनिहारिन लीला         |
| १३. भँवर-गीत            | २६. रास लीला              |

इन के अतिरिक्त नन्ददास के सफुट पद भी प्राप्त हैं।

## नरवाहन जी

नरवाहन जी हित हरिवंश के शिष्य थे और मौगांत निवासी थे। इस बात का उल्लेख प्रियादास ने अपनी टीका में किया है। नाभादास ने एक छप्पय में बहुत से अन्य भक्तों के साथ इनका भी उल्लेख किया है।

१. अष्ट. व. स., पृ. २५५—२६२

२. अष्ट. व. स., पृ. ३२४-३७४

हरि के संमत जे भगत, ते दासनि के दास ॥

नरबाहन बाहन बरीस जापु जैमल बीदावत ... इत्यादि (भ. हिन्दी, १०५, पृ. ६६८)

प्रियादास के कथनानुसार इनके ऊपर दो कवित बना कर हितहरिवंश ने अपने “हित चौरासी” ग्रन्थ में सम्मिलित किए हैं। मिश्रबंधु इनका जन्मकाल सं. १६१७ वि. बताते हैं।

### नरसैयां अथवा नरसी

नरसैयां का विशेष विवरण ज्ञात नहीं है। मिश्रबंधु<sup>१</sup> इन्हें सं. १५६१ से १६३० वि. के बीच का कवि बताते हैं। नरसी नाम से कुछ पद “रागकल्पद्रुम” में हैं। ये हिन्दी-गुजराती मिश्रित हैं। अतः ये नरसी गुजरात के प्रसिद्ध वैष्णव नरसी मेहता ही हो सकते हैं। नरसी मेहता का उल्लेख भक्तमाल में है।

जगत विदित “नरसी” भगत (जिन) “गुज्जर” घर पावन करी ॥

महास्मारत लोग भक्ति लौलेस न जानें ।

माला मुद्रा देखि तासु की निन्दा ठानें ॥

ऐसे कुल उत्पन्न भयौ भागौत तिरोमनि ।

ऊसर तें सर कियो खंड दोषाहिं खोयो जिनि ॥

बहुत ठौर परचौ दियौ रसरीति भक्ति हिरदै धरी ।

जगत विदित नरसी भगत (जिन) गुज्जर घर पावन करी ॥

(भ. हिन्दी, १०८, पृ. ६८०)

भक्त नामावली में भी नरसी का उल्लेख निम्न प्रकार है :—

नरसी हो अति सरस हिय, कहा दें असमतूल ।

कहेउ सरस शूंगार रस, जानि सुखनि को मूल ॥

प्रियादास इन्हें जूनागढ़ का निवासी बताते हैं। इनका संवत् १६०० से १६३५ वि. तक का समय ज्ञात है। ये श्रेष्ठ भक्त और बड़े परोपकारी व्यक्ति थे। इनके पदों का गुजरात में अच्छा प्रचार और मान है।

### नवल स्त्री

इनका विशेष विवरण अज्ञात है। कुछ स्फूट पद इनकी रचनायें हैं। इनका रचनाकाल सं. १६६६ वि. के लगभग है। भक्तनामावली में इनका उल्लेख है।

### नागरीदास

नागरीदास वृदावन में रहते थे। ये विहारिनीदास के शिष्य थे। इनका निश्चितजन्म और मृत्यु संवत् अज्ञात है। ये संवत् १६५० वि. के आसपास उपस्थित थे। मिश्रबंधु-विनोद (पृ. ३८९) में इनकी एक रचना ‘समय प्रबंध संग्रह’ का उल्लेख है जिसे मिश्रबंधुओं ने छतरपुर में देखा है। इसमें नागरीदास ने अपने पदों के साथ हितहरिवंश, हितध्रुव, व्यास, कृष्णदास, हितगोपीनाथ, हितरूपलाल के पदों का संग्रह किया है। इनके कुछ पद रागकल्पद्रुम में संगृहीत हैं।

१. मिश्रबंधु-विनोद, पृ. २३४

### नाथ ब्रजबासी

मिश्रबंधु-विनोद में नाथ ब्रजबासी का जन्मसंवत् १६०५ वि. दिया है।<sup>१</sup> रचनाकाल १६३० वि. दिया है। अन्य विशेष विवरण अज्ञात हैं।

### नाथ भट्ट

नाथ भट्ट का जन्म संवत् १६४१ वि. में हुआ था। ये महांग गोपाल भट्ट के पुत्र थे। इन्होंने पदों की रचना की थी। घुवास ने अपनी भक्तनामावली में इनका उल्लेख किया है।

### नाभादास

नाभादास स्वामी अग्रदास के शिष्य थे। इनकी निश्चित जन्म- और मृत्यु-तिथि अज्ञात हैं। भक्तमाल का रचनाकाल संवत् १६४२—१६८० वि. के बीच में सिद्ध किया जाता है।<sup>२</sup> यही समय उनकी उपस्थिति का भी है। इन्होंने प्रसिद्ध 'भक्तमाल' की रचना की थी। कुछ पद भी इनके बनाए हुए प्राप्त हैं।

### नारायण भट्ट

नारायण नाम से कुछ पद कीर्तन-संग्रहों और रागकल्पद्रुम में प्राप्त हैं। ग्रियसंन इनका जन्म सन् १५६३ है। बताते हैं।<sup>३</sup> ये बरसाने के ऊँचेगांव के निवासी थे :—

नारायण भट्ट के लिए नाभादास जी ने एक सम्पूर्ण छप्पय रचा है।

"ब्रजभूमि उपासक" भट्ट सो रचि पचि हरि एके कियौ।

गोप्यस्थल मथुरा मंडल जिते "बाराह" बखाने।

ते किये नारायण प्रगट प्रसिद्ध पृथ्वी में जाने ॥

भक्ति सुधा कौ सिधु सदा सतसंग समाजन ।

परम रसज्ज अनन्य, कृष्णलीला कौ भाजन ॥

ज्ञान समारत पच्छ कों नाहिन कोउ खंडन बियौ ।

"ब्रजभूमि उपासक" भट्ट सो रचि पचि हरि एके कियौ ॥

(भ. हिन्दी, ८७, पृ. ५९५)

इसके अनुसार नारायण भट्ट ने वृदावन, मथुरा के सब प्राचीन तीर्थ स्थल जो बाराह पुराण में दिए हैं खोज निकाले थे।

### पद्मनाभ

पद्मनाभ नाम के दो व्यक्तियों का उल्लेख भक्तमाल में है।

१. कबीर के शिष्य पद्मनाभ—ये कबीर दास के शिष्य थे और रामभक्त थे।

कबीर कृपा तें परम तत्व पद्मनाभ परचौ लहौ ॥

नाम महा निधि मंत्र नाम ही सेवा पूजा ।

जप तप तीरथ नाम, नाम बिन और न दूजा ॥

१. मिश्रबंधु-विनोद, पृ. ३०६

२. मिश्रबंधु-विनोद, प्रथम संस्करण, पृ. ३९१

३. The Modern Vernacular Literature of Hindustan, p. 30.

नाम प्रीति नाम वैर नाम कहि नामी दोलै ।

नाम अजामिल साखि, नाम बंधन ते खोलै ॥

नाम अधिक रथुनाथ तें राम निकट हनुमत कहौं ॥

कबीर कृपा ते परम तत्व पद्मनाभ परचौ लहौं ॥ (भ. हिन्दी, ६८, पृ. ५३९)

२. पयहारी कृष्णदास के शिष्य पद्मनाभ—ये बल्लभ सम्प्रदायी हैं। बल्लभाचार्य की वंदना में इनके कुछ पद प्राप्त हैं। भक्तमाल में एक छप्पय में अन्य भक्तों के साथ इनका भी उल्लेख है :—

पैहारी परसाद तें शिष्य सबै ये पारकर ।

पद्मनाभ गोपाल टेक लीला गदाधारी । .... इत्यादि । (भ. हिन्दी, ३९, पृ. ३१४)

पद्मनाभ नाम से पद अधिकतर कृष्ण-लीला संबंधी या बल्लभ-वंदना संबंधी हैं। अतः दूसरे पद्मनाभ ही अभीष्ट पदकर्ता हैं। इनका निश्चित जन्मसंबंध अज्ञात है। पयहारी कृष्ण दास के समकालीन रहे होंगे। मिश्रबंधु इन्हें संवत् १५६१ से १६३० विं के कवियों में मानते हैं।<sup>१</sup> इनके पद की तीन संग्रहों और रागकल्पद्रुम में हैं। बहुत संभव है कि एक तीसरे पद्मनाभ और हों—क्योंकि पद्मनाभ के नाम से केवल बल्लभाचार्य की वंदनायें हैं, 'कृष्णदास' की नहीं—और समस्त प्राप्त पद इन्हीं पद्मनाभ की रचना हों, 'कृष्णदास' के शिष्य की रचनायें न हों।

### परमानंददास

परमानंददास अष्टछाप के एक कवि हैं। डा. दीनदयालु गुप्त ने वार्ता, भक्तमाल और बल्लभ-दिव्यजय के आधार पर परमानंददास की जीवनी की जो रूप-रेखा प्रस्तुत की है<sup>२</sup> उसके अनुसार यह कल्पी भी में उत्पन्न हुए थे। जाति से कान्यकुञ्ज द्वाहूण थे। बल्लभ सम्प्रदाय में आने से पहले ही ये कवि और गवैये के रूप में प्रसिद्ध हो चुके थे। संवत् १५७६ विं के लगभग ये बल्लभ सम्प्रदाय में आए। तब से कृष्णलीला संबंधी बहुत से पद बनाए। गुप्त जी ने इनकी जन्म-तिथि संवत् १५५० विं, अगहन सुदी ७ सोमवार सिद्ध की है। परमानंददास ने विठ्ठलनाथ के सातों पुत्रों की वधाई गाई है। सातवें पुत्र का जन्म संवत् १६२८ विं है। तब तक इनका जीवित रहना निश्चित है। गुप्त जी इनका मृत्यु-संवत् १६४० विं मानते हैं। इनकी दो रचनायें हैं पर पद बहुत से हैं।

१. दानलीला

२. श्रुत चरित्र

### प्राणचंद चौहान

प्राणचंद ने 'रामायण' महानाटक नामक एक ग्रंथ की रचना की। इसमें रामकथा संवादों के रूप में वर्णित है। इनका जन्म और मृत्यु संवत् निश्चित रूप से ज्ञात नहीं है। संवत् १६६७ विं रचना काल कहा जाता है।

१. मिश्रबंधु-विनोद, पृ. २३४

२. अष्ट. व. स., पृ. २१९—२३०

### बलरामदास

बलरामदास का विशेष विवरण अज्ञात है। मिश्रबन्धुओं ने इन्हें संवत् १५६१ से १६३० वि० के कवियों में गिनाया है।

### ब्रजपति

ब्रजपति नाम से कुछ पद जो कृष्णलीलासंबंधी हैं कीर्तन-संग्रहों में प्राप्त हैं। इनका विशेष विवरण अज्ञात है। मिश्रबन्धु इन्हें संवत् १५६१ वि. से संवत् १६३० वि. के कवियों में एक कवि बताते हैं।<sup>१</sup>

### भगवत् रसिक

भगवत् रसिक स्वामी हरिदास के शिष्य थे। इनका निश्चित जन्म और मृत्यु संवत् अज्ञात है। रचना काल संवत् १६२७ विक्रम है। इनकी कई रचनायें हैं।

- |                      |                           |
|----------------------|---------------------------|
| १. अनन्य-निश्चयात्मक | २. नित्यबिहारी-युगल-ध्यान |
| ३. अनन्य-रसिकाभरण    | ४. निश्चयात्मक ग्रंथ      |
| ५. निर्बोध-मनरंजन    |                           |

### भगवानदास (हित)

मिश्रबन्धु-विनोद में एक भगवानदास का उल्लेख है,<sup>२</sup> जिसका जन्म संवत् १५९० वि० है। परन्तु भगवानदास, जन भगवानदास और केवल भगवानदास तीन नामों से कुछ पद कीर्तन-संग्रहों में प्राप्त हैं। मिश्रबन्धु प्रथम दो को एक ही व्यक्ति मानते हैं।<sup>३</sup> भगवानदास (हित) ने गो. विट्ठलनाथ की वंदना और उनके सातों पुत्रों की बधाई गाई है। अतः ये उनके समसामयिक थे। कुछ पद कृष्णलीला संबंधी भी हैं। एक पद में कृष्ण के विवाह का वर्णन है:—

दूल्हे हो नन्दलाल, न्याय दिन दूल्हे हो नंदलाल।

रीझ विकाय जहां बसे जहां नव दुल्ही ब्रजबाल ॥

सिथल चाल अति डगमगे हो बसन मरगजे गात ।

अति शोभित रसमसें मानो व्याह भयो जागे रात ॥.... इत्यादि

(कीर्तन-रत्नाकर, पृ. २५)

### भीषमदास

शिवसिंह-सरोज (पृ. ४६६) में भीषमदास का उल्लेख है। परन्तु अन्य विशेष विवरण रचना-काल इत्यादि संबंधी अज्ञात है।

### माणिकचंद

माणिकचंद के नाम से कुछ पद कीर्तन-संग्रहों और रागकल्पद्रुम में प्राप्त हैं। इनका

१. मिथ्र बंधु विनोद, पृ. २३४

२. मिथ्र बंधु विनोद, पृ. ३५९

३. मिथ्र बंधु विनोद, पृ. २३४, ३३८, ३६५

विशेष विवरण, निश्चित जन्म और मृत्यु काल अज्ञात है। मिश्रबन्धु इन्हें संवत् १५६१ विं से १६३० विं तक के कवियों में मानते हैं। माणिकचंद ने बलभाचार्य और उनके पुत्र गो. विट्ठलनाथ दोनों के जन्म-उत्सव गाए हैं। इससे वे बलभ के पुत्र विट्ठल के जन्म तक उपस्थित अवश्य रहे होंगे।

### माधवदास

माधवदास का जन्म संवत् १५८० विं के लगभग हुआ था। रचना काल संवत् १६०२ विं के लगभग है। रचना स्फुट पद है। ये पद कीर्तन-संग्रहों और "रागकल्पद्रुम" में हैं। शिवर्सिंह सेंगर इन्हें जगन्नाथ पुरी का निवासी बताते हैं। बंगाली वैष्णव पद-कर्त्ताओं में भी एक माधवीदास या माधवदास हैं। इनका परिचय बंगाली कवियों के साथ दिया जा चुका है। ये भी जगन्नाथ पुरी में रहते थे। कदाचित् ये दोनों एक ही व्यक्ति हों जिसने हिन्दी, बंगाली दोनों में पद रचना की हो। दो माधवदासों का उल्लेख भक्तमाल में है।

#### १. जगन्नाथ जी के भक्त माधव दास—

विनै व्यास मनो प्रगट हैं जन को हित माधौ कियो ॥  
 पहिले वेद विभाग कथित पुरान अष्टादस ।  
 भारत आदि भागौत मथित उद्धारचौ हरि जस ॥  
 अब सोध सब ग्रंथ अर्थ भाषा विस्तारचौ ।  
 लीला जैजै जैति गाय भव पार उतारचौ ॥  
 जगन्नाथ इष्ट वैराग्य सींव करणा रस भीज्यौ हियौ ।  
 विनै व्यास मनो प्रगट हैं जग को हित माधौ कियौ ॥

(भ. हिन्दी, ७०, पृ. ५४६)

#### २. सोमूराम के भाई माधवदास—

सोदर सोमूराम के, सुनौ तिनकी कथा ॥

.....  
 बहुरच्छौ माधवदास भजन बल परचौ दीनौ । . . . . इत्यादि

(भ० हिन्दी, १९०, पृ. ९१४)

### मीराबाई

प्रसिद्ध भक्त कवि मीराबाई की जन्म- और मृत्यु-तिथि के संबंध में मतभेद है। मीराबाई का जन्म संवत् १५५५ वि. से लेकर १५७३ वि. तक बताया जाता है। ये राजस्थानी थीं। इनकी मृत्यु का संबंध भी निर्विवाद नहीं है। रामकुमार वर्मा संवत् १६२० से १६३० विं के बीच में इनकी मृत्यु हुई बताते हैं। किंवदंती है कि इनका पत्र-व्यवहार तुलसी-दास से होता था। मीराबाई का उल्लेख भक्तमाल में है।

लोक लाज कुल-शृंखला तजि मीरा गिरिधर भजी ॥

सदृश गोपिका प्रेम प्रगट, कलि जुगहिं दिखायी ।

१. मिश्रबन्धु—सं० १५७३, रामकुमार वर्मा सं० १५५५, रामचन्द्र शुक्ल सं० १५७३

निरअंकुश अति निडर, रसिक जस रसना गायौ ॥  
दुष्टनि दोष विचारि मृत्यु को उहिम कीयौ ।  
बार न बांकौ भयौ गरल अमृत ज्यौ पीयौ ।  
भक्ति निसान बजाय के काहू ते नाहिन लजी ।  
लोक लाज कुल-शृंखला तजि भीरा गिरिधर भजी ॥

(म. हिन्दी, ११५, पृ. ७१९)

बँगला भक्तमाल में भी भीराबाई का उल्लेख है। विवरण पूरे ढेढ़ पृष्ठ में है। कुछ पंक्तियां नीचे दी जाती हैं :—

मेरता ग्रामेते जन्म भीराबाई नाम ।  
रानी जे राजार वधू गुणे अनुपाम ॥  
एकान्त श्रीकृष्णभक्त अनन्य मानस ।  
प्रेमभक्ति चमत्कृत कृष्ण जाहे वश ॥—इत्यादि

(भ. बं., माला २२, पृ. ३२०)

बँगला भक्तमाल और प्रियादास की हिन्दी भक्तमाल की टीकाओं में समाट आकबर और तानसेन का भीरा के दर्शनों को आने का और भीराबाई का वृन्दावन जाकर रूप गोस्वामी के दर्शन करने का उल्लेख है। बँगला भक्तमाल की पंक्तियां निम्न हैं :—

बाईजीर गानशक्ति आकबर साह ।  
पातसा शुनिते भने करिला उत्साह ॥  
तानसेने संगे करि बैष्णवेर वेशे ।  
बाईजीर गृहे गेला हइया उल्लासे ॥—इत्यादि

(भ. बं., माला २२, पृ. ३२०)

दो सौ बावन और चौरासी बैष्णव की वार्ता में भीराबाई पर कोई स्वतंत्र वार्ता नहीं है, अन्य व्यक्तियों की वार्ताओं के साथ उल्लेख है। घुवदास की भक्त-नामावली में भी भीराबाई का उल्लेख है। इनकी रचनायें ये हैं :—

- १—गीत-गोविन्द की टीका
- २—नरसी जी का मायरा
- ३—राग सोरठ पद संग्रह
- ४—फुटकर पद

### मुरारिदास

“मुरारिदास” के नाम से कुछ पद कीर्तन-संग्रहों में प्राप्त हैं। विशेष विवरण अज्ञात है। मिश्रबन्धु इन्हें संबत् १५६१ से १६३० विं तक के कवियों में मानते हैं। भक्तमाल में एक रामभक्त मुरारिदास का उल्लेख है। परन्तु प्राप्त पद श्रीकृष्ण संबंधी हैं। इनकी निश्चित जन्म- और मृत्यु-तिथि अज्ञात हैं।

### रसिक

रसिक नाम से कुछ पद कीर्तन-संग्रहों में मिलते हैं। कुछ पदों में वल्लभाचार्य का जन्म

उत्सव और कुछ पदों में विट्ठलनाथ का जन्म उत्सव वर्णित है। इससे ज्ञात होता है कि कवि वल्लभाचार्य और विट्ठलनाथ दोनों का भक्त है और कुछ काल तक दोनों का ही समसामयिक था। वैसे इनकी निश्चित तिथियां अज्ञात हैं। मिश्रबन्धु इनका रचना काल संवत् १६३१ विं ० बताते हैं।<sup>१</sup> उनके कुछ पद राग-कल्पद्रुम में भी हैं। कृष्ण लीला संबंधी पदों में कवि ने बाल लीला पर ही अधिक व्यान दिया है। मिश्रबन्धु एक अन्य रसिकदास और बताते हैं।

### रसिकविहारी, रसिकविहारिनदास, विहारिनदास

विहारिनदास नागरीदास के गुरु थे। इनकी निश्चित जन्म- और मृत्यु-तिथि अज्ञात हैं। मिश्रबन्धु इन्हें संवत् १५६१ से १६३० वि. के एक कवि बताते हैं और रचना काल संवत् १६२९ वि. के लगभग मानते हैं।<sup>२</sup> “रसिकविहारी” के नाम से रागकल्पद्रुम में तीन पद हैं। यह कहना कठिन है कि ये “रसिकविहारी” और “रसिकविहारिनदास” मिल व्यक्ति हैं अथवा अभिन्न। जो पद “पदकल्पद्रुम” में हैं, उनमें दो की भाषा शुद्ध ब्रजभाषा नहीं है। विहारिनदास नाम से संयुक्त पद की भाषा इन पदों की भाषा से अच्छी है।<sup>३</sup>

१—उर्नंदा छो जी काँई रात रा बैन शिथिल।

अरु नयन झुक्या ही आवे लगि बैठा परमात्मा।

पलकां पीके अधरन अंजन अलसाया छो गातरा॥

रसिकु विहारी बेनिया ढुलावां कहां कहां करि आये यातरा।

(राग-कल्पद्रुम, भाग २, पृ. ५०)

२—रसिया हो राज होरी रंग राचे

महारी चुनर सबही भिजोई केसर कीच रहो माचे॥

बाज रहे छ्ये बोणा मूदंग.....इत्यादि (रागकल्पद्रुम, भाग २, पृ. २९१)

विहारिनदास के नाम से “साखी” ग्रंथ प्राप्त है। इनका एक पदों का ग्रंथ भी है। अनुमान किया जा सकता है कि रसिकविहारी इनसे मिल ही व्यक्ति हैं।

### रामदास

मिश्रबन्धुओं ने “रामदास” नाम के भी दो व्यक्तियों का उल्लेख किया है।<sup>४</sup>

१—रामदास—इन्हें ये संवत् १५६१ से १६३० वि. तक के कवियों में से एक कवि बताते हैं। विशेष विवरण अज्ञात है।

२—रामदास बाबा—इन्हें ये गोपाचलबासी बताते हैं और इनका रचना-काल संवत् १६०७ बताते हैं।

१. मिश्रबन्धु विनोद, पृ. ३२२

२. मिश्रबन्धु विनोद, पृ. २३४, २९५

३. साधन सर्व प्रेम के तरु हरि।

निकसत उमंग प्रगट अंकुर वर पात पुराने परिहरि॥

गुन सुनि भई दास की आसा दरस्यो परस्यो पावै।.....इत्यादि

४. मिश्रबन्धु विनोद, पृ. २३४, २९९

भक्तमाल में भी दो रामदासों का उल्लेख है ।

१—इन रामदास का छीतस्वामी, गदाधर, गोविन्द इत्यादि के साथ उल्लेख है । कदाचित् ये इन लोगों के समसामयिक व्यक्ति ही रहे हों और ये और मिश्रबन्धु द्वारा उल्लिखित पहले “रामदास” एक ही व्यक्ति हों ।

“गुन गन विसद गोपाल के, एते जन भये भूरिदा ॥

... ... ...

गोसू रामदास नारद श्याम पुनि हरिनारायण । इत्यादि

(भ. हिन्दी, १४६, पृ. ८२९)

२—ये रामदास “बछवन” के निवासी बताए गए हैं और भक्त-सेवी भी हैं ।

श्री रामदास रस रीति सों, भली भाँति सेवत भगत ॥

सीतल परम मुसील बचन कोमल मुख निकसै ।

भक्त उदित रवि देलि, हृदै बारिज जिमि विकसै ॥

अति आनंद मन उमर्गि संत परिचर्या करई ।

चरण धोय दंडौत विविध भोजन विस्तरई ॥

“बछवन” निवास विस्वास हरि, जुगल चरण उर जगमगत ।

श्री रामदास रस रीति सों, भली भाँति सेवत भगत ॥

(भ. हिन्दी, १९६, पृ. ९२२)

यह कहना कठिन है कि इनमें से अभीष्ट पदकर्ता जिनके पद कीर्तन-संग्रहों और “रागकल्पद्रुम” में प्राप्त हैं, कौन से हैं । रामदास नाम से जो पद प्राप्त हैं, उनमें से दो पद रामचन्द्र संवंधी हैं, शेष कृष्ण लीला के ।<sup>१</sup> दोनों ही पद होली लीला के हैं ।

### लालचदास

लालचदास हलवाई रायबरेली के निवासी थे । इनकी दो रचनाएँ (१) भागवत-दशम स्कंध-भाषा और (२) हरिचरित्र प्राप्त हैं । दोनों में रचना काल दिया है । हरिचरित्र संवत् १५८५ वि० और भागवत-दशम स्कंध १५८७ वि० में रचे गए हैं । कवि ने स्व-परिचय दिया है ।

### लालदास

लालदास का अधिक विवरण अज्ञात है । मिश्रबन्धु इनका रचना काल संवत् १६१० वि. बताते हैं ।<sup>२</sup> एक लालदास कवि ये जिन्होंने बँगला भक्तमाल की रचना की है । उनका विवरण अन्यत्र दिया है । इन लालदास की रचनाओं की सूची मिश्रबन्धु-विनोद के आधार पर निम्न है ।<sup>३</sup>

१—बानी, २—मंगल, ३—चेतावनी, ४—स्फुट पद ।

इनका एक पद “रागकल्पद्रुम” में प्राप्त है ।

१. रागकल्पद्रुम, भाग २, पृ. २७६, ३२१

२. मिश्रबन्धु विनोद, पृ. ३०१

३. मिश्रबन्धु विनोद, पृ. ३०१

रामकुमार वर्मा ने एक अन्य लालदास का उल्लेख किया है<sup>१</sup> जिनका कविता काल संवत् १५८५ वि. है और (१) हरिचरित्र (२) भागवत-दशम-स्कंध-भाषा दो ग्रंथ हैं।

### बनचन्द्र

गोस्वामी बनचन्द्र हितहरिवंश के चौथे पुत्र थे। इनका निश्चित जन्म- और मृत्यु-संबंध तो अज्ञात है। रचना काल संवत् १६१० वि. के आसपास माना जाता है। स्फुट पद ही इनकी रचना हैं। अन्य रचनाएँ नहीं मिलतीं।

### बल्लभ

बल्लभ अथवा श्री बल्लभ नामांकित कुछ पद कीर्तन-संग्रहों में मिलते हैं। कहा नहीं जा सकता कि ये बल्लभ प्रसिद्ध बल्लभाचार्य महाप्रभु हैं या अन्य कोई भक्त। बल्लभाचार्य की समस्त रचनाएँ संस्कृत भाषा ही में हैं।<sup>२</sup> इन्होंने पद भी रचे, इसका उल्लेख नहीं है। हो सकता है कि बल्लभ नाम से कोई अन्य कवि रहे हों। शिवसिंह सरोज<sup>३</sup> में एक बल्लभ का उल्लेख है जिनको संवत् १६०१ वि. में उत्पन्न बताया जाता है। पद राधाकृष्ण लीला विषयक हैं।

### विट्ठलदास या बीठलदास

भक्तमाल में दो विट्ठलदासों का उल्लेख है।

#### १—मायुर चौबे विट्ठलदास

विट्ठलदास मायुर-मुकुट, भयौ अमानी मानदा ॥

तिलक दाम सों प्रीति गुनहं गुन अन्तर धार्यौ ।

भक्तन को उत्कर्ष जन्म भरि रसन उचार्यौ ॥

सरल हृदे संतोष जहां तहां पर उपकारी ।

उत्सव में सुत दान कियो कर्म दुसकर भारी ॥

हरि गोविन्द जै जै गोविन्द गिरा सदा आनन्ददा ।

विट्ठलदास मायुर मुकुट, भयौ अमानी मानदा ॥

(भ. हिन्दी, ८४, पृ. ५८७)

प्रियादास ने अपनी टीका में लिखा है कि ये कीर्तन करते थे। हो सकता है कि ये कवि रहे हों।

२—ये बीठलदास रैदासी भक्त थे। अतः इनसे हमारा प्रयोजन नहीं है।

“बीठल” अथवा विट्ठल नाम से जो पद प्राप्त हैं, वे इनके या विट्ठलनाथ के या दोनों के ही हो सकते हैं। मिथ्रबन्धु बीठलदास को संवत् १५४० वि. के लगभग उत्पन्न हुआ बताते हैं और रचना काल १५६८ वि. के लगभग अनुमान करते हैं।

### विट्ठलनाथ

गोस्वामी विट्ठलनाथ बल्लभाचार्य के पुत्र थे। इनका जन्म संवत् १५७२ वि. में और

१. हिन्दी साहित्य का आलोचनात्मक इतिहास, पृ. ७१०

२. अष्ट. व. स., पृ. ७३

३. शिवसिंह सरोज, पृ. ४५५

मृत्यु संवत् १६४२ वि. में हुई। इन्होंने अष्टछाप की स्थापना की थी। इनके नाम से प्राप्त पदों को कुछ लोग अन्य कवि की रचना बताते हैं। इन्होंने राधाकृष्ण विहारी संबंधी एक ग्रन्थ गद्य में लिखा था, जिसका नाम “श्रीगाररस-मंडन” है। स्वयं इनकी रचनाएँ अधिक नहीं हैं। परन्तु इनके कारण उस समय वैष्णव संप्रदाय की बहुत उन्नति हुई। अष्टछाप कवियों की वैष्णव रचनाएँ इन्हीं के काल में रची गईं।

### विट्ठल विपुल

विट्ठल विपुल स्वामी हरिदास के मामा और शिष्य थे। अतः ये उनके समसामयिक थे। स्वामी हरिदास की उपस्थिति संवत् १६०० वि. से १६१७ वि. तक ज्ञात है। विट्ठल विपुल को भी इस समय में उपस्थित माना जा सकता है। इन्होंने बलभाचार्य और गो० विट्ठलनाथ दोनों की बंदना में पद रचे हैं। इनकी रचना स्फुट पद हैं जो कीर्तन-संग्रहों और “रागकल्पद्रुम” में प्राप्त हैं। इनका उल्लेख भक्तमाल में है।

बृन्दावन की माधुरी इन मिलि आस्थादन कियो ।

सर्वस राधारमन, भट्ट गोपाल उजागर ॥

हृषीकेश” भगवान विपुल बीठल रस सागर ।

इत्यादि

(भ. हिन्दी, १४, पृ. ६१८)

विट्ठल विपुल अपने गुह स्वामी हरिदास की मृत्यु के बाद तक जीवित थे, इसका उल्लेख प्रियादास ने अपनी टीका में किया है।

### विद्यादास

विद्यादास के नाम से एक पद “रागकल्पद्रुम” में प्राप्त है। इसमें राधा का शूँगारिक वर्णन है। विद्यादास का अधिक विवरण अज्ञात है। शिवर्सिंह-सरोज में इनका जन्म संवत् १६५० वि. दिया है।<sup>१</sup> मिश्रबन्धुओं ने इनका नाम संवत् १५६१ से संवत् १६३० वि. के कवियों की सूची में दिया है।

### विष्णुदास

विष्णुदास के नाम से कुछ पद कीर्तन-संग्रहों में मिलते हैं। इन पदों में बलभाचार्य का जन्म-उत्सव और विट्ठलनाथ की वधाई है। कृष्णलीला संबंधी समस्त पद बाल्य लीला वाले हैं। इससे ज्ञात होता है कि विष्णुदास बलभ के भक्त शिष्य थे और विट्ठलनाथ के जन्मकाल, जो संवत् १५७२ वि. में है, तक उपस्थित थे।

भक्तमाल में विष्णुदास नाम के तीन व्यक्तियों का उल्लेख है।

१—पयहारी कृष्णदास के शिष्य विष्णुदास

पैहारी परसाद तें शिष्य सर्व भये पारकर ॥

विष्णुदास कन्हर रंगा चांदन सर्वीरी गोविंद पर ।

पैहारी परसाद तें शिष्य सर्व भये पारकर ॥

(भ. हिन्दी, ३४, पृ. ३१४)

२—मथुरा निवासी विष्णुदास

जे बसे बसत मथुरा मंडल ते दयादृष्टि मो पर करी ॥

...                    ...                    ...

चतुरभुज चरित्र विष्णुदास बेनी पदमो सिर धरी ।

जे बसे बसत मथुरा मंडल, ते दयादृष्टि मो पर करी ॥

(भ. हिन्दी, १०३, पृ. ६६१)

३—ये विष्णुदास नामदेव और कबीर के समकालीन थे। प्रियादास ने अपनी टीका में इस बात का उल्लेख किया है।

अभीष्ट पदकर्ता पहले दो विष्णुदास में से एक हो सकते हैं; अथवा दोनों ही रहे हों, जिनके पद मिश्रित हो गए हैं।

### व्यास स्वामी

व्यास स्वामी का नाम पहले हरीराम था। ये ओरछा नरेश श्री मधुकर शाह के गुरु थे। ओरछा से ४५ वर्ष की आयु में ये वृन्दावन गए और हितहरिवंश के शिष्य हुए। इनकी वृन्दावन यात्रा संवत् १६१२ वि. में हुई थी। अतः इनका जन्म संवत् १५६७ वि. के लगभग आता है। ये हितहरिवंश के राधावल्लभी संप्रदाय में दीक्षित हुए तो परन्तु अपना भी एक अलग मत “हरिव्यासी” चलाया था। भक्तमाल में इनका उल्लेख है:—

उत्कर्षं तिलक अरु दाम कौं, भक्त इष्ट अति व्यास के ॥

काह के आराध्य मच्छ कच्छ नरहरि सूकर ।

वामन फरसाधरन सेतबन्धन जु सैल-कर ॥

एकन के यह रीति नेम नवधा सों लायें ।

सुकुल सुमोखन सुवन अच्युत गोत्री जु लड़ायें ॥

नौगुण तोरि नूपुर गुह्यो, महत सभा मधि रास के ।

उत्कर्षं तिलक अरु दाम कौं, भक्त इष्ट अति व्यास के ॥

(भ. हिन्दी, ९२ पृ., ६०९)

व्यास स्वामी ने अधिकतर पद ही बनाए हैं। ये राधाकृष्ण लीला विषयक हैं। मिश्र-बन्धु इनकी पांच रचनाएँ बताते हैं।<sup>१</sup>

१. व्यास जी की बानी

२. रास के पद

३. ब्रह्मज्ञान

४. मंगलचार पद

५. पद (३०० पूळ छोटे)

### श्री भट्ट

श्री भट्ट की दो रचनाएँ हैं, जो पदों का संग्रह ही हैं।

१. युगल शतक—१०० पदों का संग्रह

१. मिश्र-बन्धु-विनोद, प. ३५६

## २. आदि बानी

रामचन्द्र शुक्ल इनका जन्मसंवत् १५९५ वि. बताते हैं। इनका रचनाकाल संवत् १६२२ वि. के लगभग माना जाता है। भक्तमाल में इनका उल्लेख है :—

श्रीभट सुभट प्रगटथौ अघट रस रसिकन मन मोद घन ॥  
मधुर भाव सम्मिलित ललित लीला सुबलित छवि ।  
निरखत हरखत हृदै प्रेम बरसत मु कलित कवि ॥  
भव निस्तारन हेतु देत दृढ़ भक्ति सबनि नित ।  
जासु सुजस ससि ऊदै हरत अति तम भ्रम अम चित ॥  
आनन्द कन्द श्रीनन्द सुत, श्री बृषभानु सुता भजन ।  
श्रीभट सुभट प्रगटथौ अघट रस रसिकन मन मोद घन ॥

(भ. हिन्दी, ७६, पृ. ५७०)

युगल-शतक में कृष्णभक्ति संबंधी पद है।

## सगुनदास

सगुनदास का निश्चित जन्म- और मृत्यु-संवत् तो अज्ञात है। ये संवत् १५६१ से १६२० वि. तक रहे होंगे, ऐसा मिश्रबन्धुओं का अनुमान है।<sup>१</sup> इनके पदों में वल्लभाचार्य के जन्म-उत्सव का वर्णन है। गो० विट्ठलनाथ की बधाई नहीं है। इससे अनुमान किया जा सकता है कि कवि उनके जन्म से पहले दिवंगत हो चुके होंगे। इनकी रचना स्फुट पद हैं जो कीर्तन-संग्रहों में हैं।

## सूरदास

सुप्रसिद्ध महाकवि सूरदास अष्टछाप के एक कवि थे। ये वल्लभाचार्य के समकालीन थे। गो० विट्ठलनाथ के भी समकालीन थे। सूर सारावली, वाणी, वल्लभ-दिग्विजय, अष्टछाप इत्यादि के आधार पर डा० दीनदयालु गुप्त ने इनके जीवन की जो रूप-रेखा प्रस्तुत की है, वह यों है।<sup>२</sup> सूरदास वल्लभाचार्य के शिष्य थे। इनका जन्म दिल्ली से चार कोस दूर ब्रज की ओर स्थित सीही ग्राम में हुआ। अन्त समय में ये गोवद्धन पर रहे। अकबर शाह ने तानसेन से इनके पद सुन कर इनसे मथुरा में भेंट की थी। सूरदास की जन्मतिथि संवत् १५३५ वि. वैशाख सुदी पंचमी और मृत्युसंवत् १६३८ अथवा १६३९ वि. के लगभग है। सूरदास की रचनाओं में पदों की संख्या अधिक है। वार्ता में सूर ने “लक्षावधि” पद किए, ऐसा कहा गया है। डा० गुप्त ने सूरदास जी की २४ रचनाओं के नाम दिए हैं:<sup>३</sup>—

|                   |               |
|-------------------|---------------|
| १—सूरसागर         | ५—प्राणप्यारी |
| २—भागवत-भाषा      | ६—व्याहली     |
| ३—दशाम-स्कंध भाषा | ७—भवंरगीत     |
| ४—सूरदास के पद    | ८—सूररामायण   |

- 
१. मिश्रबन्धु-विनोद, पृ. २३४
  २. अष्ट. व. स., पृ. १९८—२१९
  ३. अष्ट. व. स., पृ. २७९

|                      |                     |
|----------------------|---------------------|
| ९—नागलीला            | १७—दानलीला          |
| १०—गोवद्वंशलीला      | १८—मानलीला          |
| ११—सूर-पचीसी         | १९—सूरसाठी          |
| १२—राधारसकेलि-कौतूहल | २०—नल-इमयंती        |
| १३—सूरसागर-सार       | २१—हरिवंश-टीका      |
| १४—सूरसारावलि        | २२—रामजन्म          |
| १५—साहित्यलहरी       | २३—एकादशी-माहात्म्य |
| १६—सूरशतक            | २४—सेवाफल           |

### सूरदास मदनमोहन

सूरदास मदनमोहन अकबर के कार्यकर्ता और समकालीन थे। ये बड़े साधुसेवी थे। खजाने के १३ लाख रुपये साधुओं को खिला कर ये संडीले से वृन्दावन भाग गए और वहाँ रहे। भक्तमाल में इनका उल्लेख है :—

(श्री) मदनमोहन सूरदास की नाम शृंखला जुरी अटल ॥

गान काव्य गुण राशि सुहृद सहचरि अवतारी ।

राधाकृष्ण उपास्य रहसि सुख के अधिकारी ॥

नवरस मुख्य सिगार बिबिधि भाँतिन करि गायौ ।

बदन उच्चरित वेर सहस पायनि हूँ धायौ ॥

अंगीकार की अवधि यह, ज्यों आख्या भाता जमल ।

(श्री) मदनमोहन सूरदास की नाम शृंखला जुरी अटल ॥

(भ. हिन्दी, १२६, पृ. ७५१)

इनकी रचनाएँ पद ही हैं जो कदाचित् नाम साम्य से सूरदास की रचनाओं में मिल गए हैं।

### सेवक

सेवक हितहरिवंश के पुत्र थे। हितहरिवंश संवत् १५८२ वि. में गृहत्यागी होकर वृन्दावन चले गए थे। सेवक का जन्म संवत् १५८२ वि. के पहले ही हुआ रहा होगा। इन्होंने हितहरिवंश की प्रशंसा और यथा वर्णन में 'भक्ति परचावली मंगलपद वंध' और बानी दो ग्रंथ रचे थे।

### हरिदास

हरिदास के समय के बारे में कुछ अधिक जात नहीं है। इनकी निश्चित जन्म- और मृत्यु-तिथि अज्ञात हैं। ये अकबर के समकालीन थे। प्रियादास ने अपनी टीका में अकबर का इनसे साक्षात्कार करने आना बताया है। इन्होंने टट्टी संप्रदाय चलाया था। इनकी रचनाएँ पद ही अधिक हैं। मिथ्रबन्धु इनकी कई रचनाओं का उल्लेख करते हैं।<sup>१</sup>

१—बानी

२—साधारण सिद्धांत

३—रस के पद

४—पद

५—भरथरी-बैराग्य

६—हरिदास ज़ को ग्रंथ

ये गानविद्या में निपुण थे, इस बात का उल्लेख नाभादास ने किया है :—

आसधीर उद्घोतकर, रसिक छाप हरिदास की ॥

जुगल नाम सौं नेम जपत नित कुंजबिहारी ।

अवलोकत रहै केलि सखीं सुख के अधिकारी ॥

गान कला गन्धर्व, स्याम स्यामा को तोषे ।

उत्तम भोग लगाय मोर मरकट तिमि पोषे ॥

नृपति द्वार ठाड़े रहै, दरसन आसा जास की ।

आसधीर उद्घोत कर, रसिक छाप हरिदास की ॥

(भ. हिन्दी, ९१, पृ. ६०७)

### हरिराय

हरिराय वल्लभाचार्य के भक्त और अनुयायी थे। इनकी निश्चित जन्म- और मृत्यु- तिथि अज्ञात है। रचनाकाल और प्रसिद्धि संबत् १६०७ वि. के लगभग है। इन्होंने कई ग्रंथ लिखे हैं, जिनमें गदा ग्रंथ भी हैं।

१—आचार्य श्री महाप्रभून की द्वादस निज वार्ता (गदा ग्रंथ)

२—श्री आचार्य जी महाप्रभून के सेवक चौरासी बैछणियों की वार्ता (गदा ग्रंथ)

३—श्री आचार्य जी महाप्रभून की निज वार्ता व सह वार्ता (गदा ग्रंथ)

४—ढोलामारू की वार्ता

५—भागवती के लक्षण

६—द्विदलात्मक स्वरूप विचार

७—गदार्थ भाषा

८—गोसाई जी के स्वरूप के चिन्तन के भाव (गदा ग्रंथ)

९—कृष्णावतार स्वरूप-निर्णय

१०—सातों स्वरूप की भावना

११—वल्लभाचार्य जी के स्वरूप को चिन्तन भाव

१२—श्रीयमुनाजी के नाम (गदा ग्रंथ)

१३—वर्षोंत्सव (निज पदों का संग्रह)

### हरिवंशअली

ये हितहरिवंश के समकालीन बताए जाते हैं। इन्होंने "हिताष्टक" प्रथम और द्वितीय दो ग्रंथों की रचना की। इनमें हित जी की बन्दना है।

### हितरूपलाल

हितरूपलाल हितहरिवंश की शिष्य परम्परा में थे। इनका निश्चित जन्म- और मृत्यु-

संवत् अज्ञात है। ये संवत् १६४० वि. के आस-पास उपस्थित थे, जो इनका कविता-काल है। इनकी रचना मुख्यतया पद ही हैं। इनकी दो रचनाएँ प्राप्त हैं, (१) बानी, (२) समय-प्रबन्ध। समय-प्रबन्ध में १९५ पद हैं।

### हितहरिवंश

हितहरिवंश का जन्म संवत् १५५९ वि. के लगभग हुआ था। इन्होंने "राधावल्लभी" नामक एक नया सम्प्रदाय चलाया था। इसमें राधा की उपासना प्रमुख है। भक्तमाल में इनका उल्लेख है।

(श्री) हरिवंश गुसाईं भजन की रीति सकृत कोउ जानिहै ॥

(श्री) राधाचरण प्रधान हूदै अति सुदृढ़ उपासी ।

कुंज केलि दंपति तहां की करत खवासी ॥

सबंसु महा प्रसाद प्रसिद्ध ताके अधिकारी ।

विधि निषेध नर्ह दाम अनन्य उतकट ब्रत धारी ॥

व्यास सुवन पथ अनुसरै, सोई भलै पहिचानिहै ।

(श्री) हरिवंश गुसाईं भजन की रीति सकृत कोउ जानिहै ॥

(भ. हिन्दी, ९०, पृ. ६०३)

इनकी दो रचनाएँ हैं, (१) हित-चौरासी (२) राधा सुधानिधि। इनकी रचना मुख्यतया पदों में है। ये गोपाल भट्ट के शिष्य थे।

### हृदयराम

इनका विशेष विवरण अज्ञात है। ये रामभक्त कवि थे। इन्होंने संवत् १६२३ वि. में "हनुमान-नाटक" के नाम से एक नाटक की रचना की थी। इस रचना का आधार संस्कृत का यही नाटक है।

तृतीय अध्याय

सोलहवीं शती के वैष्णव साहित्य  
की अनुक्रमणिका

वैष्णव साहित्य से हमारा अभिप्राय उस साहित्य से है, जिसका संबंध किसी न किसी वैष्णव संप्रदाय से है। वैष्णव सम्प्रदाय की परम्परा इस देश में बड़ी पुरानी है। पर देश और काल भेद से इसमें बहुत से रूपांतर उपस्थित हो गए। ब्रज के वैष्णव साहित्य और बंगाल के वैष्णव साहित्य में व्यापक प्रवाह एक होते हुए भी समुचित अन्तर उपस्थित हो गया है। यह अन्तर निम्न रूपों में व्यक्त होता है:—ब्रज का वैष्णव कृष्ण का भक्त है पर बंगीय वैष्णव राधा और कृष्ण की समकक्षता में चैतन्य के प्रति अपनी भावनाएँ भी व्यक्त करता है। ब्रज वैष्णव भक्तों की अपनी एक अलग परम्परा है और बंगीय भक्तों की इससे भिन्न दूसरी है। भक्ति व्यक्त करने की पद्धतियाँ और उसके संबंध के पद दोनों साहित्यों में पृथक् पृथक् शैलियों में हैं। बंगीय वैष्णवों ने भक्ति-रस की सांगोपांग शास्त्रीय चर्चा नायक-नायिका भेद अथवा संयोग-वियोग शृंगार के ढंग पर बढ़े विस्तार से की है। फलतः उनकी रचनाओं में कभी-कभी भक्ति भावनायें शृंगारिकता के आवरण में ऐसी लुप्त सी प्रतीत होती हैं जिनसे कभी कभी पढ़ने वालों को ऐसा सन्देह होता है कि वे भक्ति-प्रधान न होकर शृंगार-प्रधान ही हैं। इन सब बातों की विस्तृत विवेचना इस ग्रन्थ में आगे की जायगी। यहाँ केवल इतना ही जान लेना समुपयुक्त है कि ब्रज और गौड़ दोनों स्थानों की भक्ति की दार्शनिक व्याख्या के अन्तर ने उनके साहित्य भंडार को मूलतः एक होते हुए भी विभिन्न रूप दिया है। इसी साहित्य की सामग्री का सिहावलोकन इस अध्याय में किया जायगा।

इस शती की साहित्यिक सामग्री का वर्गीकरण विषयों के अनुसार करना उचित होगा। विषय विभाग कई प्रकार से किए जा सकते हैं। उदाहरणतः श्री हरिदास ने अपने “गौड़ीय वैष्णव साहित्य” ग्रन्थ में विषय-विभाग निम्न प्रकार से किया है: (१) दर्शन, सिद्धांत आदि, (२) काव्य—महाकाव्य, खण्ड काव्य, गीति काव्य, शतक, विरुद, कड़चा इत्यादि, (३) नाटक, (४) रसग्रन्थ, अलंकार, छंद, व्याकरण इत्यादि, (५) स्मृतिशास्त्र (६) पदावली, (७) चरितावली, (८) भाष्य टीका, अनुवाद और व्याख्या, (९) विविध स्तव, माहात्म्य, भजन इत्यादि।

इस शती के समस्त बंगीय और हिन्दी साहित्य को दृष्टि में रखते हुए विषय विभाजन निम्न प्रकार करना अधिक सरल और सुविध होगा:—

१—दर्शन और सिद्धांत ग्रन्थ

२—काव्य

(क) महाकाव्य

(ख) खण्ड काव्य

३—नाटक

४—पदावली

५—जीवनी

६—भाष्य, टीका, अनुवाद

७—विविध

## ( १ ) दर्शन और सिद्धान्त ग्रंथ

दर्शन शब्द का प्रयोग उन वैष्णव धर्म ग्रंथों के लिए किया जा रहा है जिनमें अपने मत-विशेष के अनुरूप पुराणों, मुख्यतया भागवत पुराण, की व्याख्या और ईश्वर, जीव, भक्ति इत्यादि की विवेचना भक्ति धर्म के विशेष दृष्टिकोण को रख कर की गई है। “हरिदास दास” ने भी यही व्याख्या दी है। “यथार्थतत्त्वनिर्णयिक शास्त्रके दर्शन शब्दे अभिहित करा ह्य ।” इस प्रकार के दर्शन ग्रंथ प्रायः सबके सब संस्कृत में हैं। भाषा में इस प्रकार के किसी ने भी दर्शन-ग्रंथ केवल दार्शनिक विवेचना करने के लिए नहीं लिखे, ऐसा ज्ञात होता है। कृष्णदास कविराज की रचना “श्री चैतन्यचरितमृत” में कुछ अध्याय ऐसे अवश्य हैं जहां उन्होंने इस प्रकार की दार्शनिक विवेचना दी है। परन्तु वह सब चैतन्यदेव के चरित्र वर्णन के प्रसंग में आ गई है। दार्शनिक विवेचना करना उनका ध्येय नहीं है। चैतन्यदेव को परमतत्त्व सिद्ध करने के लिए उन्हें ईश्वर और उसके लोकों का वर्णन करना पड़ा है। ये चैतन्यदेव को “स्वयं कृष्ण” कह कर फिर कृष्ण को परम तत्त्व सिद्ध करते हैं। इस प्रकार चैतन्यदेव परम तत्त्व सिद्ध हो जाते हैं। कृष्णदास ने तर्कं उपस्थित करके उन्हें परमतत्त्व नहीं सिद्ध किया है। इसी प्रसंग में परम तत्त्व के गुण, अवतार शक्ति, वैभव, सवका वर्णन आ गया है। जीव, भक्त एवं माया का वर्णन भी यथा-स्थान आया है। आगे चल कर उन्होंने चैतन्यदेव के मुख से भक्ति रस की व्याख्या, भक्ति का माहात्म्य इत्यादि कहलवाया है। इसी प्रकार तुलसीदास ने अपने “रामचरितमानस” में भी प्रसंगानुसार कुछ न कुछ दार्शनिक विवेचना की है। अतः इन रचनाओं को ‘दार्शनिक ग्रंथ’ का नाम नहीं दिया जा सकता। प्रारम्भ में दिए भाव के अनुसार जो ग्रंथ प्राप्त हैं, उनकी सूची नीचे दी जा रही है। वास्तविक रूप से जिन्हें दार्शनिक ग्रंथ कहा जा सकता है, वे सब संस्कृत में हैं।

धार्मिक सिद्धांत, उपासना पद्धति, माहात्म्य इत्यादि से संबंध रखने वाले ग्रंथ अवश्य भाषा में उपलब्ध हैं। यहां पर केवल इन्हीं ग्रंथों को सिद्धांत ग्रंथ कहा गया है। लेखकों के नाम सहित उनकी सूची नीचे दी जा रही है। पीछे इनमें से प्रमुख रचनाओं का परिचय दिया जायेगा।

## बंगला विभाग

|                   |                |
|-------------------|----------------|
| आत्मसाधन          | नरोत्तमदास     |
| आश्रयनिर्णय       | नरोत्तमदास     |
| उपासनापटल         | नरोत्तमदास     |
| उपासनासार-संग्रह  | दुःखी कृष्णदास |
| कृष्णलीलामृत      | बलरामदास       |
| गोलोकवर्णन        | गोपाल भट्ट     |
| चौषट्ठि-दंडनिर्णय | कृष्णदास       |
| चैतन्य-प्रेमविलास | लोचनदास        |
| छ्य-तत्त्वमंजरी   | नरोत्तमदास     |

|                        |                    |
|------------------------|--------------------|
| छय-तत्त्वविलास         | वृन्दावनदास        |
| तत्त्वनिरूपण           | नरोत्तमदास         |
| तत्त्वविकास            | वृन्दावनदास        |
| दुर्लभ-सार             | लोचनदास            |
| दंडात्मिका प्रणाली     | कवि शेखर           |
| देह-निरूपण             | लोचनदास            |
| पाखंड-दलन              | रामचन्द्र गोस्वामी |
| प्रेमभक्ति-चन्द्रिका   | नरोत्तमदास         |
| भक्ति-लतिका            | नरोत्तमदास         |
| भक्ति-लतावली           | नरोत्तमदास         |
| भक्ति-सारात्सार        | नरीत्तमदास         |
| भक्ति-चिन्तामणि        | वृन्दावनदास        |
| भक्ति-प्रदीप           | शंकरदेव            |
| भक्ति-माहात्म्य        | वृन्दावनदास        |
| भक्ति-रत्नाकर          | शंकरदेव            |
| भक्ति-रत्नावली         | माधवदेव            |
| भक्ति-लक्षण            | वृन्दावनदास        |
| भक्ति-साधन             | वृन्दावनदास        |
| भजन-निर्णय             | ज्ञानदास           |
| भागवत-तत्त्वलीला       | नरोत्तमदास         |
| रागानुगालहरी           | लोचनदास            |
| वस्तु-तत्त्व           | लोचनदास            |
| वस्तु-तत्त्वसार        | नरोत्तमदास         |
| सद्भावचन्द्रिका        | नरोत्तमदास         |
| साधन-तत्त्व            | नरहरिदास           |
| साध्य-प्रेम-चन्द्रिका  | नरोत्तमदास         |
| सिद्धि-भक्ति-चन्द्रिका | नरोत्तमदास         |
| सिद्धांत-चन्द्रिका     | रामचन्द्र          |
| सिद्धांत-चन्द्रोदय     | मुकुन्ददास         |
| स्तोत्र-शतनाम          | द्विज हरिदास       |
| स्वरूपकल्पतरु          | नरोत्तमदास         |
| हाटपतन                 | नरहरिदास           |
| अष्टयाम                | हिन्दी विभाग       |
| ज्ञान-मंजरी            | नाभादास            |
| द्वादश-यश              | नंददास             |
|                        | चतुर्भुजदास        |

|                         |                  |
|-------------------------|------------------|
| प्रेम-तत्त्व-निरूपण     | कृष्णदास         |
| प्रेम-तत्त्व-निरूपण     | कृष्णदास अधिकारी |
| भक्ति-प्रताप            | चतुर्भुजदास      |
| भक्ति-रस-बोधिनी         | प्रियादास        |
| भेद-भास्कर              | भागवतदास         |
| रामार्चन-पद्धति         | रामानन्द         |
| विज्ञानार्थ-प्रकाशिका   | नंददास           |
| वैराग्य-संदीपनी         | तुलसीदास         |
| वैष्णव-मत-भास्कर        | रामानन्द         |
| सिद्धांत-पंचाध्यायी     | नंददास           |
| हनुमान-शिक्षा-मुकुतावली | तुलसीदास         |

कुछ ऐसे ग्रंथ भी हैं जिन्हें स्पष्ट रूप से तो सिद्धांतग्रंथ नहीं कहा जा सकता परन्तु इससे सम्बन्धित अवश्य हैं। ये ग्रंथ भक्ति-रस संबंधी हैं। वैष्णव धर्म में भक्ति का एक स्वतंत्र रस है। इसमें प्रेम अर्थात् प्रुणार भी सम्मिलित है। इस भक्ति-रस की विवेचना या निर्दर्शन करने वाली रचनाएँ भी सिद्धांत ग्रंथों में आ जाती हैं। उनकी सूची नीचे दी जा रही है।

### बंगला विभाग

|                    |            |
|--------------------|------------|
| अमृत-रस-चन्द्रिका  | नरोत्तम    |
| गोविन्द-रति-मंजरी  | घनश्यामदास |
| रस-भक्ति-चन्द्रिका | नरोत्तम    |
| रस-भक्ति-लहरी      | नरोत्तम    |
| रस-पुष्टि-कलिका    | किशोरदास   |
| रसोज्ज्वल          | जगन्नाथदास |

### हिन्दी विभाग

|         |         |
|---------|---------|
| रसमंजरी | नन्ददास |
|---------|---------|

आगे उन रचनाओं का सूक्ष्म परिचय दिया जा रहा है जो इस साहित्य में अपना प्रमुख स्थान रखती हैं। यह स्थान उन्हें कुछ तो प्रभुख लेखकों की रचना होने से मिला है, और कुछ स्वयं श्रेष्ठ रचना होने के कारण और कुछ अपने विषय के महत्व और उसके प्रतिपादन के कारण। आगे लेखक का नाम देकर उसकी रचनाओं का परिचय एक स्थान पर दिया जा रहा है, अकारादि क्रम से नहीं।

बंगाली साहित्य में लेखक कई प्रकार के सन्-संबंधों का उपयोग करते हैं। जिसे वे शकावद कहते हैं वह सन् ७८ ई. से आरम्भ हुआ, अर्थात् शकावद में ७८ की संख्या जोड़ देने से ईसवी सन् (खीटावद) आ जाता है। दूसरी एक गणना बंगावद (B.E.) या साल (B. S.) में है, जिसमें ५९३ की संख्या जोड़ने से ईसवी सन् या खीटावद आ जाता है। ईसवी सन् में ५७ की संख्या जोड़ने से हमारा विक्रम संवत् बनता है। उदाहरण ११९० साल = ११९० + ५९३ ई. = १७८३ ई. = १७८३ - ७८ या १७०५ शकावद।

## दर्शन और सिद्धांत ग्रंथ—बंगला विभाग

## नरोत्तमदास की रचनाएं

**सिद्धि-भक्ति-चन्द्रिका**—इसका दूसरा नाम रस-भक्ति-चन्द्रिका भी है। एक दूसरी रचना भी, जो इसी नाम की है, प्राप्त है; इसके लेखक गोविन्ददास हैं। श्री चैतन्यदास के नाम से युक्त एक तीसरी “रस-भक्ति-चन्द्रिका” पाई गई है। इस तीसरी रचना का नाम “आश्रय-निर्णय” भी है। नरोत्तम की रचना की हस्तलिखित प्रति का लिपिकाल १९ पौष, १२१४ साल है।<sup>१</sup>

**उपासना-पटल**—किसी किसी हस्तलिखित प्रति में “उपासना-तत्त्व-सार” नाम भी दिया है। वैसे भी “उपासना-पटल” का नाम “गुह-शिष्य-संवाद-पटल” भी है। कई एक हस्तलिखित प्रतियां प्राप्त हैं जिनका लिपिकाल क्रमशः २३ चैत्र, १२२२, १२२९ और ३ ज्येष्ठ, १२५९ साल हैं।<sup>२</sup>

**वस्तुतस्वसार**—लोचनदास के नाम से भी इसी नाम की एक रचना पाई जाती है।<sup>३</sup>

**प्रेम-भक्ति-चन्द्रिका**—नरोत्तमदास रचित यह ग्रंथ अनेक बार मुद्रित हुआ और प्रचलित भी हुआ। इस ग्रंथ में सरल भाषा के प्रयोग द्वारा त्रिपदी छंद में वैष्णवों की भक्ति-साधना का विवरण दिया गया है। रचना छोटी ही है परन्तु अत्यन्त मार्मिक होने के कारण वैष्णव भक्तों और संन्यासियों ने उसे बहुत अपनाया है। प्राचीनतम हस्तलिखित प्रतियों का लिपिकाल क्रमशः १०१६ ललाब्द और ११ भाद्र ११११ मल्लाब्द है। इसका प्रामाणिक संस्करण मुशिदाबाद जिला अन्तर्गत मिरजापुर ग्रामवासी श्री दुर्गादास राय ने प्रस्तुत किया है।<sup>४</sup> इसके अंश सूक्तियों के रूप में बहुत प्रचलित हैं। उदाहरणस्वरूप ज्ञान-कर्म की हीनता के लिए कहा गया है:—

ज्ञान कांड कर्मकांड

केवल विषेर भांड

अमृत बलिया जेवा खाय<sup>५</sup>

कृष्ण की महिमा बताते हुए कवि कहते हैं:—

तीर्थ-यात्रा-परिश्रम

केवल भनेर भ्रम

सर्व सिद्धि गोविद चरण<sup>६</sup>

१. बंगीय साहित्य परिषद् पत्रिका, भाग ६, पृ. ६६

२. बंगीय साहित्य परिषद् पत्रिका, भाग ६, पृ. २६३

३. रायल एशियाटिक सोसायटी लाइब्रेरी, पो. नं. ३९६३

४. रायल एशियाटिक सोसाइटी लाइब्रेरी, पो. नं. ३६१६, ३५८६

५. प. क. त., परिशिष्ट, पृ. १४२, फुट नोट

६. राय संस्करण, पृ. २४

७. राय संस्करण, पृ. ५

धन-सम्पत्ति की क्षणभंगुरता के लिए लेखक कहता है :—

राजार से राजपाट

जेन नाट्यार नाट

देखिते देखिते किछु नय, इत्यादि<sup>१</sup>

आश्रय-निर्णय—‘आश्रय-निर्णय’ नाम से कृष्णदास की भी एक रचना प्राप्त है। नरोत्तम की रचना की हस्तलिखित प्रति का लिपिकाल २५ माघ १७०५ शकाब्द है।<sup>२</sup>

स्वरूप-कल्पतरु—स्वरूप-कल्पतरु एक मूल्यवान् रचना है। इसकी एक खंडित हस्तलिखित प्रति प्राप्त है। कुछ लोग इसे संदेहास्पद रचना मानते हैं। परन्तु खंडित प्रति में एक ‘दोहा’ है :—

अनंग मंजरीर पद अहिनिश्च आश।

स्वरूप कल्पतरु कहे नरोत्तमदास ।

इससे ज्ञात होता है कि यह रचना इनकी हो सकती है। एक स्थान पर उल्लेख है कि यह प्रेम-भक्ति-चंद्रिका के बाद की रचना है।

प्रेमभक्तिचंद्रिका पूर्वे करियाछि लिखन

आपन भजनकथा राखिनु गोपन ॥

इस रचना में वैष्णवी रस-साधना का विवरण है। चैतन्य-चरितामृत के किसी-किसी अध्याय की व्याख्या भी की गई है। प्रसंगानुसार नरोत्तमदास ने अपने और अन्य पदकर्ताओं के पद भी दिए हैं। ये पद रागात्मक हैं। प्रीति के लिए वे कहते हैं —

पिरित आखर तिन

जपह रजनि दिन ।

पिरित ना जाने जारा

काष्ठेर पुतलि तारा ।

पिरित जानिल जे

अमर हइल से ।

पिरिते जनम जार

के बुझे महिमा तार ।

जो जना पिरित माने

बेद विधि से कि माने ।

पिरिति बेदेर पर

हृदये ताहारि घर ।

भजन पूजन जत

पिरित विहने हृत । इत्यादि

इसमें स्त्रियों का माधुर्यपूर्ण वर्णन भी है :—

नारी बिने कोया आछे जुड़ावार स्थान ।

१. वंगीय साहित्य परिषद् पत्रिका, भाग ८, पृ. ५३-५४

२. राय संस्करण, पृ. १८

सर्वभावे नारी हैते जुड़ाय परान ।  
पतिभावे पुत्रभावे भ्रातृ-पितृभावे ।  
स्नेह-मोह-समता ममता भावे सेवे ॥

हाटपत्तन—हाटपत्तन को कुछ लोग संदेहास्पद रचना बतलाते हैं। 'हाटपत्तन' नाम से एक अन्य व्यक्ति की रचना भी प्राप्त है। इस छोटी रचना में चैतन्यदेव से प्रभावित सिद्धान्त है। बल्लभदास नामांकित एक पद में इस रचना को "हाट पत्तन मधुर केवल" कहा है।

### मुकुंददास की रचनाएँ

**सिद्धांतचन्द्रोदय**—सिद्धांतचन्द्रोदय मुकुंददास गोस्वामी की रचना है। इस ग्रंथ में १८ प्रकरण हैं। इसमें नित्यलीला, गौर-कृष्ण-न्तत्व, रागभक्ति, नाम-माहात्म्य और वैष्णव के आचार इत्यादि की चर्चा है। श्री हरिदास का मत है कि इस ग्रंथ में 'परकीयावाद' का जो प्रकरण है वह प्रक्षिप्त अंश है।<sup>१</sup> इसकी दो हस्तलिखित प्रतियों में ६ ही प्रकरण हैं, एक तीसरी प्राप्त प्रति में अठारह प्रकरण हैं। ढाका विश्वविद्यालय और बाराहनगर के ग्रन्थागार में इसकी प्रतियां सुरक्षित हैं।

### वृदावनदास की रचनाएँ

१. **तत्त्वविलास**—वृदावनदास की इस रचना का बड़ा आदर है। इसकी कई हस्तलिखित प्रतियां प्राप्त हैं। वैष्णव-चरण वासक ने इसका मुद्रित संस्करण प्रस्तुत किया था।

२. **भक्ति-चिन्तामणि या भक्ति-तत्त्व-चिन्तामणि**—इस रचना की भी कई एक हस्तलिखित प्रतियां प्राप्त हैं। एक प्रति का लिपिकाल जो रायल एशियाटिक सोसाइटी की लाइब्रेरी में संगृहीत है, १६१८ शक है। बटतला प्रेस से इसका मुद्रित संस्करण प्रकाशित हुआ है।

### रामचन्द्र गोस्वामी की रचनाएँ

**पाखंड-दलन**—पाखंडदलन, एक छोटी सी रचना है। वृदावनदास की भी एक रचना 'पाखंडदलन' है।<sup>२</sup> भक्ति-तत्त्व-सार में श्री कृष्णदास बाबाजी कृत एक अन्य 'पाखंडदलन' का उल्लेख है। रामचन्द्र गोस्वामी की रचना में श्रीकृष्ण का सवश्वरत्व, भजनीयत्व, कृष्ण की स्मरण विधि, अहैतुकी भक्ति-निरूपण, श्री कृष्णेर दयालुता, भक्ति औ भक्त महिमा, साधुसंग, असत्-संगत्याग, वैष्णव पूजा की श्रेष्ठता, गुरुपादाश्रय, नामकीर्तन माहात्म्य इन सब की विवेचना और वर्णन दिया है।

**अनंगमंजरी संपुटिका**—इस छोटी रचना में चार लहरी हैं। समस्त रचना में वृदावनदास की 'भजन चंद्रिका' का प्रभाव है। उसी में से प्रमाणवाक्य उद्धृत किए गए हैं। इस रचना की एक प्रति वंगीय साहित्य परिषद् की लाइब्रेरी में सुरक्षित है।<sup>३</sup> देवकीनंदन कृत वैष्णव-वंदना में रामचन्द्र गोस्वामी का 'रामाई' नाम से उल्लेख है।

**प्रथम लहरी**—इसमें राधाकृष्ण और बलराम को आनन्द, चित् और सत् गुण से

१. श्री श्री गौड़ीय वैष्णव साहित्य, भाग २, पृ. १४३

२. बंगला साहित्यर इतिहास, पृ. ४१६

३. वंगीय साहित्य परिषद् लाइब्रेरी, पोथी नं २४३२

अभिहित करके तत्व बताया है और उन्हें रूप-मात्र की भिन्नता बताकर एक ही तत्व सिद्ध किया है। इसके बाद बलदेव का तत्व-निरूपण किया गया है। ये बलदेव सत् और चित् तत्वों को लेकर पुरुष देह धारण करके कृष्ण के साथ हास्य, सख्य, और वात्सल्य भाव से क्रीड़ा करते हैं।

**द्वितीय लहरी—**बलराम ने प्रकृत्यंश लेकर गोकुल की रचना की, स्वयं प्रधान होकर सत् अंश से गोष्ठ क्रीड़ा की, फिर आनन्द अंश लेकर गूढ़ मति अनंगमंजरी हुए, और कृष्ण से विहार किया।

**तीसरी लहरी—**राधा अनंगमंजरी पर प्रसन्न हुई, इत्यादि बताकर अनंगमंजरी की सखियों का निरूपण किया है।

**चौथी लहरी—**इसमें यह बताया है कि वे ही अनंगमंजरी अब जाह्नवा देवी हैं, अतः उनकी उसी प्रकार सेवा करनी चाहिए।

### रामचन्द्रदास की रचनाएँ

**१. सिद्धांतचन्द्रिका—**इस ग्रंथ<sup>१</sup> में लेखक का नाम 'रामचन्द्रदास' दिया हुआ है। यह रामचन्द्रदास गोविन्ददास के भाई रामचन्द्र कविराज हैं या अन्य कोई, यह कहना कठिन है। इसमें पांच प्रसंग हैं। प्रथम और द्वितीय प्रसंग में कृष्ण ने ब्रज का त्याग किया या नहीं किया, इसकी मीमांसा कई सन्देहों का निवारण कर के की गई है। अन्त में मुख्य सिद्धांत जो दिया है, वह “मथुरार छले कृष्णलीला संगोपने, परिवार सह कैल एइ वृदावने” है। तीसरे प्रसंग में वृदावन और गोलोक का अभेद स्थापित किया गया है। लघुभागवतामृत के प्रमाण वाक्यों द्वारा वृदावन को गोलोक के अन्तर्गत बताया गया है।<sup>२</sup> चौथे प्रसंग में मर्त्य वृदावन और दिव्य वृदावन का अभेद बताया गया है। पांचवें प्रसंग में कृष्ण और चैतन्य का अभेद बताया गया है। कृष्ण यदि वृदावन त्याग करके कहीं नहीं जाते तो चैतन्य का अवतार कैसे लिया, राधा को विरह कैसे हुआ, इन सब सन्देहों का निवारण किया गया है। गोपप्रकाश और स्वयंप्रकाश इन दो मूर्तियों से कृष्ण-युक्त हैं। चैतन्य की मूर्ति स्वयं-प्रकाश है।

**२. स्मरणदर्पण—**यह मुख्यतया गुरु महिमा और गुरु की भक्ति पर रचा हुआ ग्रंथ है।<sup>३</sup> गुरु के प्रति स्नेह-भक्ति होने से भजन की शक्ति आती है। कृष्ण के प्रति अपराध हो जाय तो निस्तार हो सकता है, पर गुरु के प्रति अपराध होने से निस्तार नहीं होता। कवि कहता है:-

साधुमुखे कथामृत, शुनिया विमल चित्, तवे गुरुदेवे हय रति ।

नित्य नित्य बाढ़े रति, गुरु पदे हय गति, तवे हय भजन शक्ति ॥

कृष्णते अपराध हय, ताहते निस्तार पाय, गुरु अपराधे नाहि त्राण ।

ताहे बड़ परमाद, वैष्णवेते अपराध, गुरुदेवे ना करे मार्जन ॥

१. रायल एशियाटिक सोसाइटी लाइब्रेरी, पो. सं. ४९५०, बंगोय साहित्य परिषद् लाइब्रेरी, पो. सं. १६५७

२. 'गोलोक वृदावने आछ्ये सर्वदा' ।

३. बंगोय साहित्य परिषद् लाइब्रेरी, पो. सं. २४८९, लिपिकाल १०६६ साल ।

### लोचनदास की रचनाएँ

**दुर्लभसार**—इस ग्रन्थ के रचयिता श्री लोचनदास ठाकुर हैं। श्रीमद्भागवत के कुछ स्थलों की, जिन्हें वैष्णव मत के अनुकूल मानने में कुछ संदेह होता है, अपने मत के अनुसार व्याख्या करने के लिए इसकी रचना की गई है। विरोधियों की उक्तियों का खंडन करके गौड़ीय वैष्णव मत की स्थापना की गई है। इसमें चार अध्याय हैं। प्रथम खंड को सूत्र-खंड कहा गया है और उसमें भवित-माहात्म्य का वर्णन देने के बाद गौरांग अवतार का कारण, संकीर्तन का महत्व, और अपना वंश-परिचय दिया है। दूसरे खंड को मध्य खंड नाम देकर उसमें भक्त कौन है, यह बताकर भक्तों की निरपेक्ष, और सापेक्ष दो श्रेणियां बताई हैं। इसी खंड में रागानुगाभवित की चर्चा की है। तीसरे और चौथे खंडों में मुख्यतया श्रीकृष्णलीला, विशेषतया मथुरा जाने के बाद की घटनाओं का विवरण, देकर कृष्ण के ब्रज त्याग, तथा राधा त्याग का कारण बताया है। ब्रजवासियों के विरह दुःख का भी कहणाजनक वर्णन है। परकीया गोपियां क्या व्यभिचारिणी थीं, इसकी भी मीमांसा की गई है।

### दर्शन और सिद्धान्त ग्रन्थ—हिन्दी विभाग

#### तुलसीदास की रचनाएँ

**वैराग्य-संदीपनी**—वैराग्य संदीपनी तुलसीदास की एक छोटी सी रचना है। इस ग्रन्थ के चार भाग हैं। (१) मंगलाचरण, (२) संत-स्वभाव-वर्णन, (३) संत-महिमा-वर्णन, (४) शांति-वर्णन। नागरी प्रचारिणी सभा काशी ने इसका संस्करण प्रस्तुत किया है जो संवत् १९८० वि. में प्रकाशित 'तुलसी ग्रंथावली' भाग २ में है। दोहा संख्या ७ में तुलसी-दास ने इसे 'अखिल ज्ञान को सार' बताया है। वह दोहा निम्न है :—

तुलसी वेद-पुरान-मत, पूरन सास्त्र विचार ।

यह विराग-संदीपनी, अखिल ज्ञान को सार ॥

#### नंददास की रचनाएँ

**ज्ञानमंजरी**—नन्ददास कृत इस रचना का नाम मिश्रबन्धु-विनोद में है।<sup>१</sup> यह रचना उपलब्ध नहीं है।<sup>२</sup> अतः इसके बारे में कुछ अधिक नहीं कहा जा सकता।

**विज्ञानार्थ-प्रकाशिका**—'विज्ञानार्थ-प्रकाशिका' इसी नाम के संस्कृत ग्रन्थ की टीका है। मिश्रबन्धु-विनोद में इसका इतना ही उल्लेख है। मिश्रबन्धुओं ने इसे छत्रपुर में कहीं देखा था। वैसे तो यह रचना उपलब्ध नहीं है।<sup>३</sup>

**सिद्धांत-पंचाध्यायी**—यह अत्यन्त छोटी सी रचना है। इसमें कृष्ण का ईश्वरत्व, कृष्ण-भक्ति का माहात्म्य और लीला इत्यादि का, थोड़ा वर्णन है। इसकी कई हस्त-लिखित प्रतियां प्राप्त हैं। एक प्रति में इसका नाम 'अध्यात्म-पंचाध्यायी' भी मिलता है।<sup>४</sup>

१. मिश्रबन्धु-विनोद, पृ. २८२

२. नन्द., प्रथम भाग, पृ. २० (सं. उमाशंकर शुक्ल)

३. नन्द., पृ. ८

४. नन्द., प्रथम भाग, पृ. ८३

इस रचना का आधुनिकतम मुद्रित संस्करण उमाशंकर शुक्ल ने प्रस्तुत किया है।

### रस ग्रन्थ—बंगला विभाग

#### घनश्यामदास की रचना

गोविंदरति मंजरी—घनश्यामदास कविराज ने इस नाम की दो रचनाएँ कीं। एक संस्कृत में और दूसरी बंगला भाषा में। बंगला रचना में पांच स्तवक हैं।

प्रथम स्तवक—गोविंद-रत्यंकुर—इसमें चैतन्य की वंदना, गुह नित्यानन्द की वंदना, एवं रचयिता का अपना परिचय है।

द्वितीय स्तवक—गोविंद-रति-पल्लव—इसमें राधा का पूर्व राग, श्रीकृष्ण का पूर्व राग, स्वयं दौत्य, अभिसार, और संक्षिप्त संभोग वर्णित हैं।

तृतीय स्तवक—गोविंद-रति-कोरक—इसमें संकीर्ण संभोग, खंडिता, तथा कलहांतरिता का विवरण है।

चतुर्थ स्तवक—गोविंद-रति-प्रसून—सम्पन्न संभोग, प्रेम वैचित्र्य, वासकसज्जा, उत्कंठिता और विप्रलब्धा का विवरण है।

पंचम स्तवक—गोविंद-रत्यामोद—इस में समृद्धिमान-संभोग, विरह, दूती की सहायता, कृष्ण-गोपी संवाद, विरह वर्णन इत्यादि का विवरण है।

कवि ने विरह का वर्णन अधिक किया है। रचना पदों में है। इसकी हस्तलिखित प्रति रायल एशियाटिक सोसाइटी की लाइब्रेरी में सुरक्षित है (पो. सं. ३७२५, ४९६६) बैनीमाधव दे ने एक संस्करण प्रकाशित किया है।

#### नंदकिशोरदास की रचना

रसपुष्ट कलिका—इस रचना का नाम रसकलिका भी है। यह रस पर भाषा में प्राचीनतम रचना है। यह वंगीय साहित्य परिषद् लाइब्रेरी में सुरक्षित है (पो. सं. १२५३) इस पुस्तक की रचना 'उज्ज्वल-नीलमणि' और 'विदग्ध-माधव' के अवलम्बन पर हुई है। कवि ने स्वयं कहा है :—

विदग्धमाधव आर, उज्ज्वलनीलमणि सार, ए दुइ रसेर सागर।

नानामृत आछे इथे, शुनि साधु-मुखादिते, आस्वादिते लोभ बाड़े मोर॥

\*\*\* श्री गुह वैष्णव पादपद्मे करि आश । रसपुष्टकलिका कहे नंदकिशोर दास । \*\*\*

रचना सोलह दलों में विभक्त है। प्रथम दल में नायक-गुण वर्णन, दूसरे में नायिका निरूपण, तीसरे में नायिका-स्वभाव भेद, चौथे में दौत्य, पांचवें में उद्दीपन-विभाव, छठे में अनुभाव, सातवें में सात्त्विकी भाव, आठवें में व्यभिचारी भाव, नवें में अष्टविध रति, दसवें में मोहन दशा, ग्यारहवें में स्थायी भाव, बारहवें में विप्रलब्ध, तेरहवें में संभोग-चतुष्टय, चौदहवें में पुष्पत्रोटन तथा वंशी चौरी, पंद्रहवें में दान लीला और सोलहवें में संभोग लीला का वर्णन है। उदाहरण राधा-कृष्ण से न लेकर चैतन्यदेव के जीवन से लिए हैं, यह इस ग्रन्थ की विशेषता है। बीच-बीच में बहुत-से संस्कृत श्लोक भी उद्धृत किए गए हैं। यह रचना 'चैतन्यचरितामृत' के बाद की है और उससे प्रभावित भी है। इसमें 'चैतन्य-चरितामृत' के कुछ अंश उद्धृत भी किए गए हैं।

### नरोत्तमदास की रचना

रसभक्तिचन्द्रिका—इस रचना को सिद्धि-भक्ति-चन्द्रिका भी कहा गया है। इसी नाम की दो रचनाएँ और प्राप्त हैं। ये गोन्विददास और चैतन्यदास के नाम से हैं।<sup>१</sup>

### रस ग्रन्थ—हिन्दी विभाग नंददास की रचना

रसमंजरी—यह नायिका भेद और नायक भेद पर छोटी सी रचना है। इसकी कई हस्तलिखित प्रतियाँ प्राप्त हैं।<sup>२</sup> कवि का कथन है कि नंदकुमार 'रसमय, रसकारन' है। प्रेम-रस उन्हीं से है और उन्हीं से करने में शोभा देता है परन्तु जब तक नायक-नायिका भेद नहीं जाना जाता तब तक यह प्रेम नहीं उत्पन्न होता। अतः कवि ने यह सब वर्णन किया है। इस रचना का आधुनिकतम मुद्रित संस्करण श्री उमाशंकर शुक्ल ने प्रस्तुत किया है।

### (२) काव्य

वैसे तो सोलहवीं शती का प्रायः समस्त साहित्य कविता में ही है। गदा में तो रचनाएँ प्रायः हैं ही नहीं। विषय के अनुसार विभाजन करने पर भी सब रचनाएँ काव्य के अन्तर्गत आती हैं। यहां काव्य से तात्पर्य केवल उन रचनाओं से है जो कल्पना, छंद, अलंकार इत्यादि समस्त काव्य गुण से सम्पन्न ऊँची श्रेणी की रचनाएँ हैं। गौड़ीय वैष्णव समाज के अत्यन्त ऊँची श्रेणी के काव्य ग्रंथ संस्कृत में हैं। इनके रचयिता मुख्यतया रूप-गोस्वामी और कवि कर्णपूर हैं। कुछ काव्य बंगला भाषा में भी हैं। ये उतनी ऊँची श्रेणी के तो नहीं हैं परन्तु सुन्दर कवित्पूर्ण रचनाएँ तो हैं ही। काव्य के अन्तर्गत 'खंड-काव्य' और 'महाकाव्य' दोनों आते हैं। यहां पहले छोटे-छोटे काव्यों की, जिन्हें खंड-काव्य का नाम दिया गया है, सूची दी जा रही है।

### खंड काव्य

खंड काव्य से तात्पर्य उन समस्त रचनाओं से है जो आकार में छोटी हैं। कुछ में प्रवंधात्मकता है, कुछ में नहीं है। कुछ में कथानक हैं, कुछ में केवल इष्टदेव का लीला वर्णन अथवा गुण गान मात्र हैं। ये कृष्ण से या राम से संबंध रखते हैं। रामचरित पर कृष्ण-चरित की अपेक्षा कम रचनाएँ हुई हैं। हिन्दी में तुलसीदास के रामसंवंधी खंड काव्य 'कवितावली' में कांड तो सातों दिए हैं, रचना भी अपेक्षाकृत बड़ी है, पर प्रवंधात्मकता नहीं है। बंगला के राम-कथानक भी कुछ इसी प्रकार के हैं। खंड काव्यों की सूची नीचे दी जा रही है:—

### बंगला विभाग [ कृष्णलीला संबंधी ]

कृष्णमंगल  
कुंजवर्णन

गोविंद  
नरोत्तम

१. बंगीय साहित्य परिषद् पत्रिका, भाग ६, पृ. ६६

२. नंददास, भाग १, भूमिका पृ. ४५-४६, (सं. उमाशंकर शुक्ल)

|                      |                      |
|----------------------|----------------------|
| कृष्णमंगल            | कृष्णदास             |
| कृष्णमंगल            | यशोराजखान (अप्राप्य) |
| कृष्ण-लीलामृत        | कवि शेखर             |
| गोपाल-विजय           | दुःखी श्यामदास       |
| गोविदमंगल            | दुःखी श्यामदास       |
| दधि-खंड              | बृन्दावनदास          |
| दानकेलि-कौमुदी       | यदुनंदनदास           |
| द्रुतिबोध            | जगन्नाथदास           |
| यशोदार-वात्सल्य-लीला | ज्ञानदास             |
| राधाकृष्ण-लीला-कदम्ब | यदुनंदनदास           |
| श्रीकृष्ण-मंगल       | माधव आचार्य          |
| श्रीकेशव-मंगल        | नरहरिदास             |

[ राम-कथानक संबंधी ]

|                  |                |
|------------------|----------------|
| १. अंगदेर रायवार | शंकर कविचन्द्र |
| २. रामायण        | द्विज मधुकंठ   |
| ३. रामगीता       | वंशीवदन द्विज  |
| ४. सीता-बनवास    | घनश्यामदास     |
| ५. रामायण        | चन्द्रावती     |

हिन्दी विभाग

|                    |                |
|--------------------|----------------|
| १. कवितावली        | तुलसीदास       |
| २. जानकीमंगल       | तुलसी          |
| ३. जुगल-मान-चरित्र | कृष्णदास       |
| ४. जोगलीला         | नंददास         |
| ५. दोहावली         | तुलसी          |
| ६. दानलीला         | नंददास         |
| ७. नागलीला         | नंददास         |
| ८. पार्वती-मंगल    | तुलसी          |
| ९. पनिहारिन-लीला   | नंददास         |
| १०. वरवै रामायण    | तुलसी          |
| ११. भंवरगीत        | नंददास, सूरदास |
| १२. भ्रमरगीत       | कृष्णदास       |
| १३. रामलला नहरू    | तुलसी          |
| १४. श्विमणी-मंगल   | नंददास         |
| १५. रासपंचाधारी    | नंददास         |
| १६. श्याम-सगाई     | नंददास         |

हिन्दी और बंगला दोनों के ही काव्य ग्रंथों में 'मंगल' नाम की रचनाएँ हैं। परन्तु दोनों में भिन्नता है। हिन्दी की 'मंगल' रचनाएँ केवल विवाह का वर्णन करती हैं परन्तु बंगला के 'मंगल' ग्रंथ विवाह का वर्णन नहीं करते, वरन् देवता का यश वर्णन करते हैं। कुछ प्रमुख रचनाओं का परिचय आगे प्रस्तुत किया जा रहा है।

### काव्य—बंगला विभाग

**माधव आचार्य कृत श्रीकृष्ण मंगल**—इस रचना का उल्लेख देवकीनंदन की वैष्णव-वंदना में मिलता है।

माधव आचार्य वंदो कवित्व शीतल ।

जांहार इचित गीत श्रीकृष्ण मंगल ॥

इस रचना की कई एक हस्तलिखित प्रतियाँ प्राप्त हैं। परन्तु प्रायः सब में ही अन्य कवियों की रचनाओं और पदों का मेल हो गया है। इस रचना का सर्वप्रथम मुद्रित संस्करण 'श्रीभद्रभागवत सार' के नाम से सन् १८२६-२७ ई. (१२३३ साल) में प्रस्तुत हुआ था। यह नाम संपादक का दिया हुआ है। वैसे मूल रचना में नीचे दी पंक्ति के अतिरिक्त और कहीं भी यह नाम नहीं आया है। इस पंक्ति में भी यह ध्वनि नहीं निकलती कि रचना का नाम 'भागवत-सार' है :

पद पुराण आर श्रीभागवत सार केवल परम परकाशे ।

इसका तो इतना ही अर्थ है कि पद, पुराण और भागवत का सार प्रकाशित करता हूँ। वैसे इस रचना का मूलाधार भागवत का दशम स्कन्ध तो है ही। दशम स्कन्ध की कथा के अतिरिक्त इसमें दान-खंड, नौका-खंड, श्विमणी की फूल-शैया, अजामिल का उपाख्यान, यदुवंश को ब्रह्मशाप, युधिष्ठिर का स्वर्ग गमन इत्यादि विशेष प्रसंग हैं। हरिवंश और विष्णुपुराण से भी कथायें ली हैं। लेखक ने स्वयं कहा है :—

१. राज राज अभिषेक नाहि भागवते । विस्तारि कहिव ताहा हरिवंश मते ।

२. पारिजात हरण ईषत भागवते । विस्तार कहिव विष्णुपुराणेर मते ॥

दूसरा मुद्रित संस्करण बंगाली कार्यालय ने १३३३ साल में निकाला। इसकी एक हस्तलिखित प्रति (पो. सं. ५४४९) रायल एशियाटिक सोसाइटी लाइब्रेरी में है।

**कृष्णदास कृत श्रीकृष्णमंगल**—कृष्णदास की रचना श्री कृष्णमंगल भागवत का अवलम्बन ले कर रची हुई है। यह अपेक्षाकृत छोटी रचना है। भागवत के दशम स्कन्ध के कथानक के अतिरिक्त दान-खंड और नौका-खंड का आख्यान उन्होंने हरिवंश से लिया है, ऐसा वे कहते हैं।

दानखंड नौकाखंड नाहि भागवते । अज नहिं विष्णु कहि हरिवंश मते ।

इन दो कथानकों के साथ मार-खंड, और वंशी-चौरी-लीला भी वर्णित हैं। इस रचना का मुद्रित संस्करण वंशीय साहित्य परिषद् ने प्रकाशित किया है। रचना सुन्दर है। इसमें तद्भव शब्दों का बाहुल्य है।

**गोविंद आचार्य कृत कृष्णमंगल**—गोविंद आचार्य ने कृष्ण-लीला सम्बन्धी काव्य लिखा था, इसका उल्लेख देवकीनंदन, और माधव दोनों ने अपनी रचना 'वैष्णव-वन्दना' में किया है।

गोविद आचार्य बंदो सर्वगुणज्ञाली ।

जे करिल राधाकृष्णर विचित्र धामाली ।

गोविद आचार्य पद करिल बंदन ।

राधा कृष्ण रहस्य जे करिल वर्णन ।

(बैष्णव-वंदना, देवकीनंदन कृत)

(बैष्णव-वंदना, माधव कृत)

रायल एशियाटिक सोसाइटी की लाइब्रेरी में द्विंगोविद भणिता से युक्त एक कृष्णमंगल की प्रति खंडित रूप में है। सुकुमार सेन इसे गोविद आचार्य की ही रचना मानते हैं।<sup>१</sup> काव्य मुख्यतया वर्णनात्मक है। इसमें अधिकतर पयार छंदों का ही प्रयोग हुआ है। इसमें परीक्षित का उपाख्यान, ध्रुवचरित्र, अजामिल का उपाख्यान, प्रह्लाद चरित्र, गजेन्द्र-मोक्ष कथा, रामलीला, और अंत में कृष्णलीला वर्णित है। कृष्णलीला में दानखंड और नौकाखंड भी सम्मिलित हैं। इसमें 'बड़ायी' पात्र का भी उल्लेख है।

बलरामदास कृत कृष्णलीलामृत—कृष्णलीलामृत काव्य की रचना भागवत और ब्रह्मवैवर्तीय पुराण के आधार पर की गई है। प्राप्त प्रति में<sup>२</sup> बारह परिच्छेद हैं। इन वर्चिष्ठेदों में कृष्ण का मथुरागमन और गोपियों का विरह वर्णित है। मंगलाचरण में कवि ने गदाधरदास का नाम दिया है। रचना का भी नाम दिया है:—

श्रीयुत गदाधर चरण भरसे,

कृष्णलीलामृत कहे बलदेव दासे ॥

कविशेखर कृत गोपाल विजय—'गोपाल विजय' पांचाली काव्य है। इसकी कई एक हस्तलिखित प्रतियां प्राप्त हैं।<sup>३</sup> कलकत्ता विश्वविद्यालय की सुरक्षित प्रति में १६५६-५७ शकाब्द लिपिकाल दिया है। काव्य वर्णनात्मक है। इसमें श्रीकृष्ण की ब्रजलीला, मथुरागमन की कथा तक वर्णित है। अधिकतर पयार छंद का और कहीं कहीं त्रिपदी छंद का प्रयोग किया गया है। कथा चंडीदास कृत 'श्रीकृष्ण-कीर्तन' के अनुरूप है। इसमें भी 'बड़ायी' एक पात्र है। वह राधाकृष्ण के बीच में कुटनी का काम करती है।

दुःखी श्यामदास कृत गोविदमंगल—गोविद-मंगल की कोई भी प्राचीनतम प्रति नहीं प्राप्त है। इस रचना का प्रथम मुद्रित संस्करण १८७० ई. में हुआ था। दूसरा मुद्रित संस्करण ईशानचन्द्र वसु के संपादन में बंगवासी कार्यालय से प्रकाशित हुआ। गोविद-मंगल की रचना 'श्रीकृष्ण-कीर्तन' के अनुकरण में हुई है। इन दोनों में बहुत अधिक साम्य है। उसी के समान गोविद-मंगल में दानखंड और नौकाखंड हैं। कहीं कहीं भागवत कथा भी है। काव्य अत्यंत वर्णनात्मक नहीं है। बीच-बीच में पद हैं। इसमें पयार और त्रिपदी छंदों का अधिक प्रयोग है।

शंकर कविचन्द्र कृत 'अंगदेर रायबार'—'अंगदेर रायबार' छोटी-सी रचना है। इसमें अंगद के दूतत्व की कथा वर्णित है। समस्त रचना वर्णनात्मक है और 'पयार' छंद में लिखी गई है। अंगद का राम के शिविर से प्रस्थान, लंका-आगमन, रावण से उत्तर-

१. बांगला साहित्यर इतिहास, पृ. २०५

२. बंगीय साहित्य परिषद् लाइब्रेरी, पोथी सं. १२६९

३. बांगला साहित्यर इतिहास, पृ. २१४

प्रत्युत्तर, दोनों का क्रोध, अंगद का रावण के मुकुट उतारना इत्यादि का वर्णन है। संवादों में व्यंग्य का अच्छा चित्रण है। दिनेशचन्द्र सेन ने अपने 'बंग साहित्य परिचय' में इस रचना को उद्धृत किया है।<sup>१</sup> उन्होंने अपनी दूसरी रचना Bengali Language & Literature में शंकर कवि चन्द्र कृत ४१ अन्य रचनाओं की सूची दी है जिसकी हस्तलिखित प्रतियाँ उन्होंने देखी हैं।<sup>२</sup>

**घनश्यामदास** कृत 'सीतार बनवास'—यह रचना भी छोटी ही है। इसमें राम द्वारा सीता के बनवास देने की कथा वर्णित है। लक्ष्मण उन्हें रथ में बैठा कर बन ले जाते हैं, वहां जाने के पूर्व सीता कौशल्या से प्रार्थना करती हैं, कौशल्या मना करती हैं, परन्तु फिर सीता के अनुनय पर अनुमति दे देती हैं, लक्ष्मण उन्हें छोड़ आते हैं। अन्त में वाल्मीकि आ जाते हैं। समस्त रचना वर्णनात्मक है और पयार छन्द में है। इसकी प्राचीनतम हस्तलिखित प्रति पर लिपिकाल बंगला सन् १०३५ (१६२७ ई०) पड़ा है।

### काव्य—हिन्दी विभाग

#### तुलसीदास की रचनाएं

**कवितावली**—कवितावली का रचना काल डा. रामकुमार वर्मा सं. १६६९ वि. के लगभग मानते हैं।<sup>३</sup> यह रचना ७ कांडों में विभाजित है और राम की कथा है। रचना सम्यक् ग्रंथ न होकर समय समय पर लिखी कविताओं की संग्रह है।

**जानकी-मंगल**—इस रचना का रचना-काल डा. रामकुमार वर्मा सं. १६४३ वि० मानते हैं।<sup>४</sup> इस छोटी-सी रचना में सीता और राम का विवाह वर्णित है?

**पार्वती-मंगल**—इसका रचना काल भी डा. वर्मा सं. १६४३ वि० ही मानते हैं। इसमें पार्वती शिव का विवाह वर्णन है।

**दोहावली**—अन्तर्साक्ष्य के अनुसार डा. वर्मा इसका रचना काल संवत् १६५५-१६८० वि. मानते हैं।<sup>५</sup> इस रचना में दोहा छंद में नीति, भक्ति, राम महिमा, नाम माहात्म्य, प्रेम इत्यादि पर उक्तियाँ हैं।

इन सब रचनाओं का मुद्रित संस्करण नागरी प्रचारिणी सभा द्वारा प्रकाशित तुलसी-ग्रन्थावली, भाग २ में प्राप्त है।

#### नंददास की रचनाएं

**जोगलीला**—उमाशंकर शुक्ल जोगलीला के नंददास कृत होने में संदेह करते हैं। उन्होंने तर्क भी उपस्थित किए हैं। वे इसका सर्वप्रथम उल्लेख नागरी प्रचारिणी सभा की खोज रिपोर्ट में हुआ बताते हैं। कुछ अंश भी उन्होंने उद्घृत किए हैं।<sup>६</sup>

१. बंग साहित्य परिचय, पृ. ५२४

२. Bengali Language & Literature, P. 185.

३. हिन्दी साहित्य का आलोचनात्मक इतिहास, पृ. ४४७

४. हिन्दी साहित्य का आलोचनात्मक इतिहास, पृ. ४०४

५. हिन्दी साहित्य का आलोचनात्मक इतिहास, पृ. ४१०

६. नंददास, भूमिका, पृ. ३०

**दानलीला**—‘दानलीला’ को भी उमाशंकर शुक्ल संदिग्ध रचना ही बताते हैं। इस रचना की जो प्रति उन्हें प्राप्त हुई है उसे उन्होंने पूरा का पूरा उद्घृत किया है। रचना नंददास की अन्य प्रामाणिक रचनाओं से हीन तो अवश्य जात होती है। यह कृति अत्यन्त छोटी है।<sup>१</sup>

**भंवरगीत**—यह अत्यन्त सुन्दर रचना है। छोटी है। ऊधव और गोपियों का उत्तर-प्रत्युत्तर है जिसमें सरगुणवाद-निर्गुणवाद की विवेचना है। इसका विशेष विवरण सिद्धांत ग्रंथों के साथ दिया जा चुका है।

**रुक्मणी-मंगल**—यह सुन्दर काव्य-गुण सम्पन्न छोटी रचना है। इसमें रुक्मणी का कृष्ण को पत्र भेजना, रुक्मणी-हरण और अन्त में कृष्ण-रुक्मणी का विवाह रोला छंद में वर्णित है। इसका सर्वप्रथम मुद्रित संस्करण अग्रवाल प्रेस प्रयाग द्वारा सं. १९९० वि. में प्रकाशित हुआ था। इसकी चार हस्तलिखित प्रतियां प्राप्त हैं।<sup>२</sup>

**इयाम-सगाई**—यह रचना भी अत्यन्त छोटी है। इसमें कृष्ण की माता के पास राधा की सगाई का समाचार आना और उनका स्वीकार कर लेना, वस इतनी ही कथा है। यह रचना भी रुक्मणी-मंगल के साथ ही अग्रवाल प्रेस द्वारा सं. १९९० वि. में प्रकाशित हुई थी।<sup>३</sup>

**रासपंचाध्यायी**—रासपंचाध्यायी नंददास कृत अत्यन्त श्वेष रचना है। यह एक प्रसिद्ध कृति है। इसकी कई एक हस्तलिखित प्रतियां प्राप्त हैं।<sup>४</sup> इसका विषय कृष्ण की रासलीला है।

नंददास के प्रामाणिक ग्रंथों का आधुनिक संस्करण श्री उमाशंकर शुक्ल द्वारा संपादित और प्रयाग विश्वविद्यालय द्वारा प्रकाशित है। यह संस्करण सन् १९४२ ई. में प्रकाशित हुआ है।

### महाकाव्य

काव्य शास्त्र के अनुसार यदि देखा जाय तो जितने भी काव्य यहां पर महाकाव्य की सूची में रखे गए हैं उनमें से प्रायः कोई भी महाकाव्य नहीं ठहरेगा। महाकाव्य से तात्पर्य केवल उन रचनाओं से है जो खंड, सर्ग या परिच्छेद या कांड में विभक्त लंबे आख्यानक काव्य हैं। इनकी संख्या बहुत कम ही है। प्राप्त महाकाव्यों की सूची नीचे दी जा रही है।

### बंगला विभाग

१. चैतन्यचरितामृत

कृष्णदास कविराज

२. चैतन्यभागवत

वृदावन दास

३. चैतन्यमंगल

जयानन्द

### हिन्दी विभाग

१. रामचरित मानस

तुलसीदास

१. नंददास, भूमिका, पृ. २३—२५

२. नंददास, भूमिका, पृ. ६९

३. नंददास, भूमिका, पृ. ६९

४. नंददास, भूमिका, पृ. ७०

चैतन्यचरितामृत, चैतन्य-भागवत, चैतन्यमंगल इन तीनों का परिचय जीवनी साहित्य के साथ प्रस्तुत किया जायगा। रामचरितमानस हिन्दी की अत्यन्त प्रसिद्ध रचना है। उसका परिचय नहीं दिया जा रहा है।

### (३) नाटक

नाट्य साहित्य का हिन्दी और बंगाली दोनों ही स्थानों के वैष्णव साहित्य में अभाव है। गीड़ीय वैष्णव समाज में संस्कृत में रचे सुन्दर और बड़े नाटक प्राप्त हैं। रूप गोस्वामी-रचित 'ललित-माधव', 'विदग्ध-माधव' और 'दान-केलि-कौमुदी' बड़े आदर से देखे जाते हैं। कर्णपूर रचित 'चैतन्य-चन्द्रोदय' चैतन्यदेव पर रचा गया है। ब्रज के वैष्णव लेखकों ने संस्कृत में ऐसी कोई रचना (अर्थात् नाटक) नहीं की। जो नाटक पाए जाते हैं, उनकी सूची नीचे दी जा रही है:—

### बंगला विभाग

|                    |          |
|--------------------|----------|
| १. कंस-वध यात्रा   | रामचरण   |
| २. रामविजय नाट     | शंकरदेव  |
| ३. रुक्मणी हरण नाट | शंकरदेव  |
| ४. गोपीनाथ विजय    | कवि शेखर |

### हिन्दी विभाग

#### १. हनुमानाटक

ये नाटक भी शास्त्रीय पद्धति और नाट्य साहित्य के नियमों का पूर्ण रूप से पालन नहीं करते। 'यात्रा' एक प्रकार के संगीत-नाट्य को कहते हैं। बंगाल में यह बहुत प्रचलित है। 'कंस-वध यात्रा' भी कुछ कुछ उसी प्रकार की रचना है।

#### नाटक—बंगला विभाग

शंकरदेवकृत राम विजयनाट—यह नाटक प्राचीन संस्कृत रूपक 'भांड' की पद्धति पर लिखा गया है। यह ब्रजबुलि में रची गद्य की रचना है। इसमें कुछ पद्य भी हैं। प्रारम्भ में सूत्रधार नांदी पाठ करता है। उसी में कथा का परिचय देता है। वह राम की स्तुति "जय जय रघुकुल कमल प्रकाशक दासक नाशक भीति" पद द्वारा करता है। प्रारंभिक वंदना तो संस्कृत के श्लोकों द्वारा की गई है। इस रचना को हरिविलास गुप्त ने 'सीता-स्वयंवर' नाटक के नाम से सर्वप्रथम बंगला सन् १२९१ में प्रकाशित किया था।

शंकरदेव कृत रुक्मणी-हरण नाट—यह भी गद्य की रचना है। इसकी भाषा ब्रज बुलि है। प्राचीन संस्कृत रूपक भांड की शैली पर इसकी रचना है। सूत्रधार आकर परिचय देता है, नांदी पाठ करता है। कथावस्तु जैसा कि नाम से जात है, 'रुक्मणी हरण' से सम्बन्धित है। पद जो ब्रजबुलि में हैं, बीच बीच यें यथेष्ट मात्रा में हैं। इसका प्रथम मुद्रित संस्करण सन् १८७५ ई. में जोड़ाहाट से हुआ।<sup>१</sup>

रामचरण कृत कंस-वध यात्रा—यह रचना शंकरदेव की 'रुक्मणी हरण नाट' के

अनुकरण में बनाई गई है। यह मुख्यतया संगीतात्मक है क्योंकि यात्रा की शैली पर बनी है। इसमें अनेक पद भी हैं।

### नाटक—हिन्दी विभाग

हृदयराम कृत हनुमानाटक—इस नाटक की रचना संवत् १६२३ वि. में हुई। यह स्वतंत्र रचना नहीं है। संस्कृत में इसी नाम के नाटक के आधार पर यह नाटक लिखा गया है। इसमें राम-भक्ति बड़े सुन्दर ढंग से व्यक्त की गई है।<sup>१</sup>

### (४) पदावली

सोलहवीं शती के प्रायः सब बैष्णव लेखकों ने पद रचे हैं। वे पद स्फुट रूप में ही प्राप्त हैं। बहुत कम कवियों ने अपने पदों के संग्रह स्वयं ही प्रस्तुत किए थे। आगे चल कर कुछ लोगों ने उन पदों के संग्रह किए। हिन्दी में 'रामगीतावली', 'कृष्णगीतावली' और 'विनयावली' इत्यादि ऐसी रचनाएँ हैं जिनका संग्रह पीछे से किया नहीं जात होता। श्री हरिदास दास ने कुछ हिन्दी पदकर्ताओं के पद-संग्रहों की सूची दी है।<sup>२</sup> वह हिन्दी विभाग में दे दी गई है।

### बंगला विभाग

|                     |           |
|---------------------|-----------|
| गीतामृत             | गोविंददास |
| गोपालेर कीर्तन-अमृत | कवि शेखर  |
| दंडात्मिका प्रणाली  | कवि शेखर  |
| संगीतमाधव           | गोविंददास |

### हिन्दी विभाग

|               |                |
|---------------|----------------|
| कृष्णगीतावली  | तुलसीदास       |
| परमानन्द-सागर | परमानन्द दास   |
| मोहिनी-वाणी   | गदाधर भट्ट     |
| माधुरी-वाणी   | श्री माधुरी जी |
| सरस-सागर      | सरस माधुरी     |
| रास के पद     | हरिदास         |
| रामगीतावली    | तुलसीदास       |
| रामचरित के पद | अग्रदास        |
| विनयावली      | तुलसीदास       |
| सूरसागर       | सूरदास         |
| सुहृत वाणी    | सूरदास मदनमोहन |

आगे चल कर किए गए संग्रह ग्रंथ

|                       |                |
|-----------------------|----------------|
| अप्रकाशित पद-रत्नावली | सतीशचन्द्र राय |
| कीर्तनानंद            | गौर सुन्दरदास  |

१. हिन्दी साहित्य का आलोचनात्मक इतिहास, पृ. ५४०

२. श्री श्री गौड़ीय बैष्णव साहित्य, द्वितीय खंड, पृ. ५६-५९

|                 |                 |
|-----------------|-----------------|
| गीतचन्द्रोदय    | नरहरि चक्रवर्ती |
| गीतमाला         | रथनंदन          |
| गीरपदतरंगिणी    | जगद्वंधु भद्र   |
| गीरांगपदावली    | दीनबंधुदास      |
| पदामृतसमुद्र    | राधामोहन ठाकुर  |
| पदकल्पतरु       | वैष्णवदास       |
| पदकल्पलतिका     | गीरीमोहनदास     |
| पदचिन्तामणिमाला | प्रसाददास       |
| पदरत्नाकर       | कमलाकान्तदास    |
| पदरससार         | निमानंददास      |
| पदसमुद्र        | बाउल मनोहरदास   |
| संकीर्तनामृत    | दीनबंधुदास      |

### पदावली—बंगला विभाग

गोविंददास कृत गीतामृत—यह रचना गीतावली के नाम से भी प्रसिद्ध है। कहा जाता है कि गोविंददास ने अपने पदों का संग्रह इस नाम से स्वयं किया था। परन्तु यह रचना अप्राप्य है।

गोविंददास कृत संगीतमाधव—संगीतमाधव रूप गोस्वामी के नाटक का पद्य-मय अनुवाद है।

कवि शेखर कृत दंडात्मिका-प्रणाली—यह छोटी रचना राधाकृष्णलीला सम्बन्धी है। इसमें रात दिन के प्रत्येक दंड की लीला, सेवा, उपासना इत्यादि सम्बन्धी पद हैं।

कवि शेखर कृत गोपाल-कीर्तन-अमृत—यह राधाकृष्णलीला सम्बन्धी पदावली का संग्रह है।

### पदावली—हिन्दी विभाग

तुलसीदास कृत कृष्ण-गीतावली—कृष्ण-गीतावली कृष्णलीला सम्बन्धी पदावली का संग्रह ग्रंथ है। इसमें ब्रज भाषा का प्रयोग किया गया है। इसकी रचना-तिथि का स्पष्ट निर्देश कहीं नहीं दिया है। कुछ विद्वान् इसकी रचना-तिथि संवत् १६३० वि. से लेकर १६४३ वि. तक बताते हैं।<sup>१</sup> परन्तु सब लोग इनसे सहमत भी नहीं हैं।<sup>२</sup>

तुलसीदास कृत रामगीतावली—इसका नाम गीतावली या ‘पदावली रामायण’ करके भी दिया हुआ है। तब इसमें विनयपत्रिका भी सम्मिलित थी, ऐसा अनुमान किया जाता है।<sup>३</sup> इसकी हस्तलिखित प्रतियां पर्याप्त संख्या में प्राप्त हुई हैं। इस रचना में, जो छोटी ही है, रामलीला वर्णित है। इस रचना की तिथि का स्पष्ट निर्देश कहीं भी नहीं है। विद्वानों ने अनुमान लगाए हैं और फलस्वरूप संवत् १६१५ वि. से लेकर १६४३ वि. के लगभग

१. तुलसी. कवि., पृ. ४०५, हि. सा. आ. इ., पृ. ४१२

२. तुलसी. — माताप्रसाद गुप्त, पृ. ३४३-४५

३. तुलसी. — माताप्रसाद गुप्त, पृ. १९६-२००

के बीच तक रचना-तिथियाँ बताई हैं।<sup>१</sup> इस कृति की भाषा ब्रज है। सम्पूर्ण कृति कांडों में विभक्त है। ये कांड मानस के सदृश्य ही हैं, परन्तु रचना उससे कहीं छोटी है।

**तुलसीदास कृत विनयपत्रिका**—यह रचना विनयावली नाम से भी प्रसिद्ध है। इसकी रचना रामविनय सम्बधी स्फुट पदों में हुई है। राम के साथ-साथ उनकी पत्नी सीता, भाई, पार्षद सबके लिए स्तुतियाँ हैं। पदों से संयुक्त यह रचना तुलसीदास की राम के दरबार में दी गई अर्जी है। इसीलिए उन सब की स्तुति की गई है जो राम के प्रिय हैं और तुलसी की सिफारिश उनसे कर सकते हैं। रचना-तिथि का स्पष्ट उल्लेख कहीं नहीं है। एक हस्तलिखित प्रति पर सं० १६६६ वि. दिया है।<sup>२</sup> ऐसा ज्ञात होता है कि कवि के जीवन काल में किसी ने इसकी प्रतिलिपि की थी। डा० माताप्रसाद गुप्त ने इसका उल्लेख करके उन रचना-तिथियों पर भी विचार किया है जो अन्य विद्वानों ने दी हैं।

इनके मुद्रित संस्करण 'तुलसी-ग्रथावली, भाग २' में नागरी प्रचारिणी सभा ने प्रस्तुत किए हैं।

**सूरदास कृत सूरसागर—सूरसागर** एक विशाल पद संग्रह ग्रंथ है। इसकी रचना भागवत के आधार पर हुई है। कवि ने भागवत के समस्त स्कंधों का पदों में संक्षिप्त रूपांतर किया है। दशम स्कंध अधिक विस्तार से है। इसकी भाषा ब्रज है। यह अत्यन्त प्रसिद्ध रचना है। सूरसागर का उल्लेख "वार्ता" में है। इसका मुद्रित संस्करण नागरी प्रचारिणी सभा काशी ने प्रस्तुत किया है (सं० २००५ वि०)।

**गदाधर भट्ट कृत मोहिनीवाणी**—इसके लेखक गदाधर भट्ट बताए गए हैं। इनके पदों का संग्रह कुसुम-सरोवर निवासी कृष्णदास महाराज ने 'मोहिनी वाणी' नाम से प्रकाशित किया है।<sup>३</sup> यह संग्रह योग पीठ, उपदेश, विनय, ब्रजजन सम्बन्ध, बधाई, नाम माहात्म्य, यमुना, वंशी, स्मरण-बंदना, अनुराग, रूप माधुरी, श्री राधावदन शोभा, मान, दान, रास, विवाह, भोजन, वसंत, होरी लीला (कृष्ण और चैतन्य दोनों की), वर्षा, झूलन इत्यादि विषयों के पदों को लेकर किया गया है।

**माधुरी कृत माधुरीवाणी**—इसके रचयिता श्री माधुरी जी हैं।<sup>४</sup> यह रचना पदों में है और छः भागों में है। वंशीवट-विलास माधुरी, उत्कंठा माधुरी, कलि माधुरी, श्री वृदावन-विहार माधुरी, दान माधुरी, मान माधुरी, ये विभाग हैं। प्रत्येक विभाग के प्रारम्भ में चैतन्य देव की वंदना है। केलि माधुरी के अंत में इस ग्रंथ की रचना तिथि दी है।

संवत् सोलह से असी सात अधिक हिय धार।

केलि माधुरी छठि लिखि श्रावन बदि बुधवार।

१. गोस्वामी तुलसीदास—डा० श्यामसुन्दर दास, पृ. ७७, तुलसी. कवि.

रामनरेश त्रिपाठी, पृ. ३८०, हि. सा. आ. इ., पृ. ४१९-२१

२. तुलसी, पृ. २४०-४३

३. श्री श्री गोड़ीय वैष्णव साहित्य, द्वितीय खंड, पृ. ५८

४. वही, पृ. ५७

सरस-माधुरी कृत सरससागर—इसके रचयिता सरस-माधुरी हैं।<sup>१</sup> ये राज-पूताना के निवासी थे। सरससागर में प्रायः तीन हजार पद संगृहीत हैं। इसमें नाम, धार्म, विनय, भगवत्कृपा, विश्वास, विरह, शृंगार, चैतन्य, हितहरिवंश, दादू इत्यादि पर पद हैं। मुख्य भाषा ब्रज है जिसमें राजपूताने की प्रादेशिक भाषा भी मिश्रित है।

सूरदास मदनमोहन कृत सुहृत वाणी—इसके रचयिता सूरदास मदनमोहन हैं। १०५ पदों का संग्रह सुहृत-वाणी के नाम से जयपुर से प्रकाशित हुआ है।<sup>२</sup> इसमें लालजी की वधाई, श्रीजी की वधाई, पालना झूलना, प्रभाती, मुरली, अनुराग, रास, खंडिता, कुंज विहार, वसंत, फुल दोल, चन्दन यात्रा, हिंडोला इत्यादि पर पद हैं।

### संग्रह ग्रंथ : बंगाली विभाग

नीचे उन संग्रह ग्रंथों का परिचय दिया जा रहा है जो प्राचीनतम हैं और रचयिताओं के अपने प्रस्तुत किए संग्रह नहीं हैं। आगे चलकर भक्तों ने उन्हें संगृहीत कर दिया है और नाम दे दिए हैं।

पदसमुद्र—हुगली जिला निवासी हाराधन दत्त ने कई बार लिखा था कि उनके 'अतिवृद्ध पितामह' के समसामयिक बाबा बाउल मनोहरदास ने एक पद संग्रह पदसमुद्र नाम से प्रस्तुत किया था जिसमें १५०० पद थे और यह सोलहवीं शती के मध्य में संगृहीत हुआ था।<sup>३</sup> परन्तु यह संग्रह ग्रंथ किसी ने देखा नहीं। कहा जाता है कि इसकी हस्तलिखित प्रति हाराधन दत्त के पास थी। उनकी मृत्यु के बाद उसका पता नहीं चला।<sup>४</sup>

क्षणदा-गीत-चित्तामणि—'क्षणदा-गीत-चित्तामणि' के संकलनकार श्री विश्वनाथ चक्रवर्ती हैं। इनका नाम 'हरिवल्लभ' या 'बल्लभ' भी है। सतीशचन्द्र राय की सम्मति है कि यह संकलन सत्रहवीं शती में किया गया था, यद्यपि चक्रवर्ती महाशय सोलहवीं शती के अंत में थे।<sup>५</sup> इसमें तीस क्षणदायें हैं जिनके नाम शुब्रल और कृष्ण पक्ष की तिथियों पर 'सप्तमी क्षणदा, अष्टमी क्षणदा' करके हैं। समस्त पद कृष्ण-राधा लीला विषयक हैं। इस संग्रह का सर्वप्रथम संपादन बृंदावन के प्रसिद्ध आचार्य राधानाथ गोस्वामी के शिष्य कृष्ण-पद बाबाजी ने किया था और मुद्रित संस्करण देवकीनंदन यंत्रालय बृंदावन ने निकाला।

पदामृत समुद्र—इसका संकलन राधामोहन ठाकुर ने किया था। ये १७वीं शती के अंतिम भाग में थे। पदामृत समुद्र में ७४६ पदों का संग्रह है जिसमें २२८ पद इनकी अपनी रचना हैं। स्वर्गीय रामनारायण विद्यारत्न ने राधारमण यंत्रालय से इसका सटीक संस्करण निकाला था।

गीतचन्द्रोदय—इस संग्रह ग्रंथ के संकलनकर्ता नरहरि चक्रवर्ती हैं। उन्होंने अपने संग्रह ग्रंथ को आठ भागों में बांटा है—

१. श्री श्री गौडीय वैष्णव साहित्य, खं. २, पृ. ५९
२. वही, पृ. ५६
३. दीनेशचन्द्र सेन, पृ. ५६२
४. वही, पृ. ५६२
५. प. क. त., परिविष्ट, भूमिका, पृ. १

१. गौरकृष्णामृत
२. गौरकृष्णभावनामृत
३. गौरकृष्णचरितामृत
४. गौरकृष्णविलासामृत
५. गौरकृष्णलीलामृत
६. नित्यसेवामृत
७. नामामृत
८. प्रार्थनामृत

इसमें मुख्यतया गौरांग सम्बन्धी पद हैं। कुल मिलाकर ४३ पदकर्ताओं के पद संगृहीत हैं।

**पदकल्पतरु**—“पद कल्पतरु” के संग्रहकार बैष्णवदास हैं, जिनका असली नाम गोकुलानंद सेन है। ये राधामोहन ठाकुर के शिष्य थे। ‘पदकल्पतरु’ में चार शाखा में हैं। प्रथम शाखा में ११, द्वितीय में २४, तृतीय में ३१, और चौथे में २६ पल्लव हैं। इस संग्रह में १३० पदकर्ताओं के लगभग ३००० पद संगृहीत हैं।

**पदरससार**—श्री निमानंददास ने ‘पदकल्पतरु’ के आदर्श पर इस संग्रह ग्रन्थ को प्रस्तुत किया। ‘पदकल्पतरु’ में जिन पदकर्ताओं के पद दिए हैं, उनके अतिरिक्त २१ अन्य व्यक्तियों के पद भी इसमें हैं। इसमें लगभग २००० पद संगृहीत हैं।

**पदरत्नाकर**—१२१३ बंगाब्द में कमलाकांत दास ने इस संग्रह को प्रस्तुत किया था। इसमें ४३ तरंगे हैं। कुल मिलाकर १३५८ पद संगृहीत हैं जिसमें १२ या १३ स्वरचित पद हैं।

### (५) जीवनी साहित्य

जीवनी साहित्य की रचना ब्रज अर्थात् हिन्दी बैष्णव साहित्य में अपेक्षाकृत बहुत कम है। वंगीय बैष्णव साहित्य में चरित-ग्रन्थ (जीवनी ग्रंथ) अधिक हैं। यह कहना अनुपयुक्त न होगा कि वंगीय जीवनी साहित्य हिन्दी की अपेक्षा बहुत अधिक है। हिन्दी में जीवनी साहित्य की जो रचना उपलब्ध है वह ‘भक्तमाल’ है। इस रचना में पौराणिक और लौकिक भक्तों की जीवनी पर अधिकांशतया कुछ अधिक प्रकाश नहीं पड़ता। कहीं-कहीं एक छप्पय एक भक्त के लिए दे दिया गया है परन्तु अधिकतर नाम का उल्लेख मात्र ही है। एक तरह से यह रचना यशगाथा मात्र है। बंगाली रचना “बैष्णव-बंदनायें” भी इसी प्रकार की हैं। परन्तु बंगला जीवनी साहित्य में इनके अतिरिक्त लम्बे आख्यानक काव्य और अन्य चरितग्रन्थ भी हैं जो प्रमुख भक्तों के जीवन पर विशद रूप से प्रकाश डालते हैं। नीचे इन रचनाओं की सूची दी जा रही है।

#### बंगला विभाग

अद्वैतप्रकाश—ईशाननागर

अद्वैततत्त्व—श्यामदास

अद्वैतमंगल—हरिचरणदास

अद्वैतसूत्र—कृष्णदास  
 अद्वैतमंगल—श्यामदास  
 अद्वैतविलास—नरहरिदास  
 कड़चा—गोविन्ददास कर्मकार  
 कड़चा—स्वरूप-दामोदर  
 कड़चा मंजरी—रामचन्द्रदास  
 कण्ठमृत या कण्ठनिंद—यदुनंदनदास  
 गौरांग-विजय—शचीनंदन  
 गौरांग-अष्टक—बलरामदास  
 गौरांग-अष्ट-मालिका—नरहरिदास  
 चैतन्यचरितामृत—कृष्णदास  
 चैतन्यभागवत—वृद्धावनदास  
 चैतन्य-मंगल—जयानंद  
 चैतन्य-मंगल—लोचनदास  
 नित्यानंद-वंश-विस्तार—वृद्धावनदास  
 प्रेमविलास—नित्यानंददास  
 भुवन-मंगल—चूड़ाभानदास  
 वीरचन्द्र-चरित्र—बलरामदास  
 वैष्णव-वंदना—वृद्धावनदास  
 वैष्णव-वंदना—माधवदास  
 वैष्णव-वंदना—देवकीनंदनदास  
 वैष्णवाभिधान—देवकीनंदनदास  
 सीतागुणकदंव—विष्णुदास  
 सीताचरित्र—लोकनाथदास

### हिन्दी विभाग

गोसाई-चरित—वेणीमाधवदास  
 भक्तमाल—नाभादास  
 मूल गोसाई चरित—रघुवरदास  
 वात्ताएं—गोकुलनाथ  
 इन जीवनी-ग्रंथों में से कुछ प्रमुख रचनाओं का परिचय आगे प्रस्तुत किया जा रहा है।

### जीवनी-साहित्य-बंगाली विभाग

कृष्णदास कृत चैतन्यचरितामृत—कृष्णदास कविराज का लिखा यह जीवनी ग्रंथ महाकाव्य की श्रेणी में आता है। इसमें चैतन्यदेव की जीवनी विस्तृत रूप से वर्णित है। उनकी जीवनी के उत्तरार्द्ध पर कवि ने अधिक ध्यान दिया है। कहा जाता है कि ऐसा उन्होंने

इसलिए किया था जिसमें चैतन्य-भागवत का प्रचार करने हो जाय क्योंकि उसमें पूर्वाधी पर अधिक व्यान दिया गया है। इस ग्रंथ में चैतन्य देव की जीवनी के साथ-साथ उनकी भक्ति पढ़ति, उनके प्रवृत्ति चैतन्य धर्म की नैतिक, तात्त्विक, दार्शनिक एवं आध्यात्मिक सब दृष्टियों से सुन्दर व्याख्या दी है। अतः कथावस्तु के लिए कविराज ने अपने से पहले लिखी चैतन्य जीवनियों से और धर्म की व्याख्या के लिए मुख्यतया भागवत और अन्य धर्म ग्रंथों से सहायता ली है।<sup>१</sup>

अपनी कथावस्तु के अनुरूप ही काव्य गंभीर है। इसकी रचना काल के विषय में मतभेद है। कुछ प्रतियों में अंत में एक इलोक<sup>२</sup> पाया जाता है जिसके अनुसार १५३७ शक (१६१५ई०) में यह महाकाव्य रचा गया। परन्तु कुछ प्रतियों में पाठांतर है। कुछ प्रतियों में यह इलोक है ही नहीं। अतः ठीक तिथि का निर्देश होना कठिन है। इतना कहा जासकता है कि यह सोलहवीं शती के उत्तराधीन की रचना है। इसमें रघुनाथदास गोस्वामी, वृद्धावनदास सब का उल्लेख है।<sup>३</sup> अतः यह ग्रंथ उन्हीं लोगों के आस-पास के समय में रचा गया होगा।

चैतन्यचरितामृत में तीन खंड हैं। आदिलीला, मध्यलीला, एवं अंत्यलीला। प्रत्येक खंड परिच्छेदों में टंटा हुआ है। आदिलीला में १७, मध्यलीला में २५ एवं अंत्यलीला में २० परिच्छेद हैं। प्रत्येक परिच्छेद के अन्त में उस परिच्छेद में वर्णित विषय की सूची दी है जो इसकी अन्यतम विशेषता है।

इसमें त्रिपदी और प्यार छंदों का प्रयोग किया गया है। भाषा में कुछ हिन्दी शब्दों का मेल है। इस ग्रंथ का ऐतिहासिक महत्व अधिक है और यह तथ्यपूर्ण है।

### चैतन्यचरितामृत का सार

- आदिलीला, परिच्छेद
- १—चैतन्य के अवतार का मूल प्रयोजन
  - २—चैतन्यतत्त्व-निरूपण 'विशेष'
  - ३—अवतार का उद्देश्य
  - ४—अवतार का अंतरंग हेतु
  - ५—नित्यानन्द तत्त्व
  - ६—अद्वैत तत्त्व
  - ७—पञ्चतत्त्व आख्यान
  - ८—उपक्रमणिका, स्वपरिचय
  - ९—चैतन्य के गुण वर्णन
  - १०-१२—गौर, नित्यानन्द, अद्वैत और गदाधर के शिष्य
  - १३-१७—जन्म, वाल्यकाल, किशोरावस्था और यौवनावस्था की लीलाओं का वर्णन

१. चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ. १५६।
२. ज्ञाके सिन्धविन वाणेन्द्रो ज्येष्ठे वृद्धावनान्तरे।  
सूर्याहासित पञ्चम्यां ग्रंथोऽयं पूर्णतां गतः ॥
३. (क) सेर्व रघुनाथ जै प्रभु आमार।  
(ख) वृद्धावनदास पावपद्य करि ध्यान (चै. च., आदिलीला, परि. ८, पृ. ५४)

- मध्य लीला, परिच्छेद १—रूप-सनातन वर्णन  
 २—यौवन लीला के आगे के १२ वर्ष  
 ३—संन्यास की परवर्ती घटनायें  
 ४-६—उड़ीसा तीर्थभूमण, सार्वभौम मिलन  
 ७-८—दक्षिण भारत की यात्रा, रामानंद से मिलन, भक्ति पर  
 वाद-विवाद  
 ९—दक्षिण भारत भूमण  
 १०-११—प्रत्यागमन  
 १२-१८—वृदावन यात्रा, प्रत्यागमन  
 १९-२५—भक्ति-सिद्धान्त, धर्म इत्यादि का वर्णन
- अंत्यलीला, परिच्छेद १-२०—चैतन्यदेवकी जीवनी का उत्तरार्थ, रूप-सनातन से मिलन,  
 दिव्योन्माद इत्यादि ।

चैतन्यचरितामृत क्योंकि गाने के लिए नहीं बना था अतः इसमें गेय छंद नहीं हैं ।  
 कुछ पद बीच में दिए गए हैं । इसका सर्वप्रथम मुद्रित संस्करण, वेणीमाधव दत्त ने चन्द्रिका  
 प्रेस से प्रकाशित किया था ।

वृदावनदास कृत चैतन्यभागवत—इसके रचयिता वृदावनदास थे । इस ग्रंथ  
 और ग्रंथकर्ता दोनों का उल्लेख “चरितामृत” में कृष्णदास ने किया है :—

कृष्णलीला भागवते कहे वेद व्यास ।

चैतन्य लीलार व्यास वृदावनदास ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ८, पृ. ५३)

“चैतन्यभागवत” का नाम पहले चैतन्य-मंगल था; फिर न जाने क्यों चैतन्य भागवत  
 हुआ । कहा जाता है जयानंद के चैतन्य-मंगल से अलग करने के लिए नाम परिवर्तन किया  
 गया । यह कहां तक ठीक है कहा नहीं जा सकता; परन्तु वृदावनदास रचित चैतन्य-  
 चरित ग्रंथ का नाम “चैतन्य-मंगल” या इसका उल्लेख चैतन्यचरितामृत में है :—

वृदावन दास कैल चैतन्यमंगल ।

जाहार श्रवणे नाशे सर्व अमंगल ॥

(चै. च., आदिलीला परि. ८, पृ. ५३)

इससे भ्रम हो सकता है कि चैतन्यमंगल ही वृदावनदास रचित है, ‘भागवत’ नहीं;  
 परन्तु प्रेम-विलास में स्पष्ट उल्लेख है कि यह दोनों ग्रंथ एक ही हैं :—

चैतन्यभागवतेर नाम चैतन्यमंगल छिल ।

वृदावनेर महान्तेरा भागवत आख्या दिल ॥

“चैतन्यभागवत” में चैतन्यदेव का चरित्र भागवत में वर्णित श्रीकृष्ण के चरित्र  
 के रूप में उपस्थित किया गया है । इस प्रकार उन्होंने श्री चैतन्य के अवतार की स्थापना  
 की है ।

प्रस्तुत ग्रंथ की निश्चित रचना-तिथि अज्ञात है परन्तु यह नित्यानंद प्रभु के जीवन-

काल में उनकी आज्ञा से ही रचा गया था यह निश्चित है।<sup>१</sup> इसमें श्रीवास, रूप और सनातन का भी ऐसा उल्लेख है कि वे उस समय जीवित थे<sup>२</sup> यह स्पष्ट होता है।

प्रेम-विलास में इस काव्य का रचनाकाल दिया है :—

चौदशत् पंचानन्दवद्व शकाब्दा जखन ।

श्री चैतन्य भागवत् रचे दास वृदावन ॥

एक बात और निश्चित है। यह ग्रंथ कृष्णदास के 'चरितामृत' से पहले उपस्थित था क्योंकि उन्होंने इसका उल्लेख किया है।

'चैतन्य-भागवत' का ऐतिहासिक महत्व अधिक है। इसमें तात्कालीन बंगाल की दशा का वर्णन है। यह ग्रंथ तीन खंडों में विभक्त है,—आदिखंड, मध्यखंड और अंत्यखंड। आदिखंड में १५ अध्याय हैं। सब में चैतन्य की बाल्यकाल से लेकर गया-यात्रा तक की कथा वर्णित है। मध्यखंड में सत्ताईस-अध्याय हैं। यह सन्यास ग्रहण की कथा में ही समाप्त किया गया है। अंत्यखंड में केवल दश अध्याय हैं। नीलाचल वास तक की कथा बताकर यह अंत्यन्त आकृस्मिक रूप से समाप्त हो गया है। इसका कारण अज्ञात है। कृष्णदास के समय में भी यह इतना ही था, इसका उन्होंने उल्लेख किया है।

नित्यानंदलीलावर्णने हइल आवेश ।

चैतन्येर शोषलीला रहिल अवशेष ॥

परन्तु यह कारण कहां तक ठीक है, कहा नहीं जा सकता। हो सकता है कि कवि ने 'चैतन्यदेव' के जीवनकाल में ही ग्रंथ समाप्त कर दिया हो।

अभिकाचरण ब्रह्मचारी द्वारा प्रकाशित "चैतन्यभागवत" के तीन अतिरिक्त अध्याय "बंगीय साहित्य परिषद्" के संग्रह में हैं। परन्तु सेन महोदय उन्हें वृदावन-दास की रचना नहीं मानते। यदि ये तीन पीछे के अध्याय जिसमें चैतन्यदेव की अंत्यलीला वर्णित हैं वृदावनदास की रचना होती तो कृष्णदास यह न कहते कि "चैतन्येर शोषलीला रहिल अवशेष"।

यह ग्रंथ पयार छंद में रचित है। त्रिपदी छंद भी हैं परंतु ये वहीं प्रयुक्त हुए हैं जहां काव्य को गेय बनाया है। पद भी हैं। स्थान-स्थान पर राग-रागिनी भी दी हैं। इससे जात होता है कि यह गेय काव्य भी है।

लोचनदास कृत चैतन्यमंगल—लोचनदास ने चैतन्यमंगल की रचना मुरारि-गुप्त की संस्कृत रचना 'कड़चा' के आधार पर की है। ये नरहरि सरकार के शिष्य थे और उन्हीं की आज्ञा से उन्होंने इस ग्रंथ की रचना की थी। चैतन्य-मंगल में चार खंड हैं।

१. अंतर्यामी नित्यानंद बलिला कौतुके ।

चैतन्य चरित्र किछु लिखिते पुस्तके ॥

२. अद्यापिओ श्रीवासेर चैतन्य कृपाय ।

द्वारे सब उपसन्न हतेछे लीलाय ॥

अद्यापिओ दुइ भाइ रूप-सनातन ।

चैतन्य कृपाय हैल विदित भुवन ॥

(च. भा. शोषलंड, अ. ५., पृ. ३१०)

(च. भा., शोषलंड, अ. ५., पृ. ३५०)

१. सूत्रखण्ड—इसमें मंगलाचरण, गुरु वंदना, शची और जगन्नाथ मिश्र का जन्म, कलि में पाप का आधिक्य वर्णन, नारद का द्वारका में जाकर कृष्ण से कलि के जीवों की दुर्दशावर्णन, कृष्ण का अवतार लेना स्वीकार करना, ब्रह्मा और शिव को सूचना, हकिमणी से भावी अवतार की बातचीत करना तथा सब भक्तों का जन्म लेना इत्यादि दिया गया है।

२. आदिखण्ड—इसमें शची गर्भ स्थिति, चैतन्य की अद्वैत आचार्य द्वारा वंदना, चैतन्य का जन्म, जन्म उत्सव, नामकरण, चैतन्य की बाल्य लीला, उपनयन, जगन्नाथ मिश्र की मृत्यु, चैतन्य का विद्यारम्भ, विवाह, यात्रा, पत्नी लक्ष्मी की मृत्यु, लक्ष्मी का पुनर्जन्म, विष्णुप्रिया से पुनर्विवाह, गया-यात्रा, ईश्वरपुरी से मिलन और दीक्षा-ग्रहण, वृन्दावन यात्रा, तथा नवद्वीप आगमन की कथा वर्णित है।

३. मध्यखण्ड—इसमें भक्तों से साक्षात्कार, कृष्ण-भक्ति और संकीर्तन, नित्यानंद से मिलन, जगाई मधाई उद्धार, वृन्दावन यात्रा की इच्छा, केशव भारती से मिलन, संन्यास ग्रहण, माता-पत्नी का दुःख, नवद्वीप त्याग कर नीलाचल यात्रा और निवास इत्यादि का विवरण है।

४. शेषखण्ड—इसमें दक्षिण भारत का भ्रमण, तीर्थ-दर्शन, नीलाचल में पुनरागमन, वृद्धावन यात्रा, नवद्वीप आगमन, भक्तों से मिलन इत्यादि की कथा है।

यह रचना वर्णनात्मक है। इसमें छंद भी कई प्रकार के प्रयुक्त हुए हैं। पयार, लघु त्रिपदी, दीर्घत्रिपदी, मध्यतरजा, करुणा इत्यादि छंदों का प्रयोग हुआ है। रचना श्रेष्ठ काव्य मानी जाती है।

जयानंद कृत चैतन्यमंगल—जयानंद की यह रचना पांचाली काव्य की शैली पर है। इसमें ऐतिहासिक की अपेक्षा जनश्रुति पर अवलंबित तथ्य अधिक हैं। इसमें तात्कालीन ऐतिहासिक परिस्थिति का निर्देश मिलता है। चैतन्यदेव संबंधी कुछ ऐसे तथ्य हैं जो वैष्णवों को स्वीकार नहीं हैं। अतः यह रचना वैष्णव समाज में आदरणीय नहीं है। इसमें चैतन्य-देव के तिरोधान की कथा है। रचना मामूली है। इसका सर्वप्रथम परिचय वंगीय साहित्य परिषद् पत्रिका ने प्रस्तुत किया। फिर नगेन्द्रनाथ वसु और कालिदास नाग ने संपादन करके वंगीय साहित्य परिषद् की ओर से इसे प्रकाशित किया। मुद्रित प्रति का पाठ सम्पूर्ण रूप में शुद्ध नहीं है।

गोविंददास कृत कड़चा—कहा जाता है कि गोविंददास कर्मकार चैतन्यदेव के सेवक थे जो दक्षिण-भ्रमण में भी उनके साथ गए थे। इन्होंने चैतन्यदेव की जीवनी लिखी जो 'कड़चा' कहलाती है। शांतिपुर निवासी जयगोपाल गोस्वामी ने इस कड़चा का मुद्रित संस्करण संस्कृत प्रेस डिपोजिटरी से १८९५ ई. में प्रकाशित किया था। दीनेशचन्द्र सेन ने एक दूसरा संस्करण स्वयं संपादित करके कलकत्ता विश्वविद्यालय से १९२६ ई. में प्रकाशित किया था। इस कड़चा की प्रामाणिकता संदिग्ध सी ही है। कुछ लोग इसे गोविंददास कृत मानते हैं, कुछ नहीं मानते।<sup>१</sup> गोविंद कर्मकार और उनके कड़चा का उल्लेख लोचन, जयानंद या वृदावनदास किसी ने नहीं किया है।

स्वरूपदामोदर कृत कड़चा—स्वरूपदामोदर चैतन्यदेव के अनेन्य सहचर थे और उन्होंने चैतन्यदेव की जीवनी लिखी थी, इसका उल्लेख 'चैतन्यचरितामृत' में है। इस कड़चा से बहुत सहायता ली गई है, यह भी 'कृष्णदास' ने कहा है। रचना संक्षिप्त है, इसका भी उल्लेख है।<sup>१</sup> यह रचना अब अप्राप्य है।

हरिचरणदास कृत अद्वैतमंगल—अद्वैत आचार्य के ज्येष्ठ पुत्र अच्युतनंद के आदेशानुसार हरिचरणदास ने अद्वैत मंगल की रचना की थी। ये अद्वैत आचार्य के शिष्य थे। इन्होंने अद्वैत आचार्य के मातुल विजयपुरी के मुख से उनकी बाल-लीला सुनी और तब लिखी। उन्होंने अपनी रचना में केवल कवि कर्णपूर का नाम दिया है। इससे ज्ञात होता है कि यह रचना अद्वैत के जीवनकाल में ही बन गई थी। १९०१ ई. में सान्याल ने प्रथम तीन परिच्छेद प्रकाशित किए थे। सर्वप्रथम परिचय वंगीय साहित्य परिषद् पत्रिका ने दिया था।<sup>२</sup> इसकी एक हस्तलिखित प्रति १७१३ शक (१७९२ ई.) की प्राप्त है। कहा जाता है कि अद्वैत के एक अन्य शिष्य द्यामदास आचार्य ने भी एक अद्वैतमंगल रचा था पर वह अब प्राप्त नहीं है। इस ग्रंथ में पांच अवस्था और तेइस संख्यायें हैं।

ईशान-नागर कृत अद्वैतप्रकाश—ईशान-नागर अद्वैत आचार्य के शिष्य थे। चैतन्यदेव के तिरोधान पर अद्वैत आचार्य अत्यन्त संतप्त हुए और आत्मसंगोपन की इच्छा करके उन्होंने ईशान को प्रचार करने का आदेश दिया। उनकी पत्नी ने अद्वैत आचार्य की गुणावली लिखने को कहा। इसलिए 'अद्वैतप्रकाश' की रचना हुई। इस रचना के मुख्य उपादान लाडलिया कृष्णदास की संस्कृत रचना 'बाललीला-सूत्र' और पद्मनाभ तथा द्यामदास के मुख से सुनी कथा है। यह रचना ईशान ने १४९० शक (१५६९ ई.) में सत्तर वर्ष की आयु में समाप्त की थी। इसमें वाइस अध्याय हैं। अद्वैत की जीवन-घटनाओं के साथ साथ प्रसंगानुसार चैतन्य देव के और अन्य भक्तों के भी वृत्तांत हैं। इस रचना का सर्वप्रथम मुद्रित संस्करण अमृतबाजार-पत्रिका के कार्यालय से १८९७ ई. में प्रकाशित हुआ था। साहित्य परिषद् पत्रिका ने (भाग ३, पृ. २४९-५४) एक हस्तलिखित प्रति के अवलंबन पर, जिस पर १७०३ शक (१७८२ ई.) लिपिकाल दिया है, इस रचना का परिचय प्रस्तुत किया था। मुद्रित प्रति के अकृत्रिमत्व पर कुछ लोगों को सन्देह है। वे इसे इतनी पुरानी रचना नहीं मानते।<sup>३</sup>

विष्णुदास कृत सीतागुणकदम्ब—सीतागुण कदम्ब में अद्वैत आचार्य की पत्नी सीता देवी की जीवनी वर्णित है। लेखक ने स्वपरिचय में अपने को माधवेन्द्र आचार्य का पुत्र और सीता देवी का शिष्य बताया है। श्री हृषिकेश वेदांत शास्त्री ने संपादन करके १३४६ साल (१९३९ ई.) में प्रकाशित किया। रचना का आरम्भ कदाचित् १४४३ शक (१५२१-२२ ई.) में हुआ था।<sup>४</sup>

१. मध्य शेष प्रभु लीला स्वरूप दामोदर। सूत्र करि ग्रंथिलेन ग्रंथेर भितर॥

(चै. च., आदिलीला, परि. १३, पृ. ६७)

२. भाग ३, पृ. २५५-६७

३. बां. सा. इ., पृ. २७६

४. बां. सा. इ., पृ. २७७

**लोकनाथ कृत सीताचरित—**इस छोटी रचना में अद्वैत-पत्नी सीता देवी की जीवनी है। रचना में चैतन्यचरितामृत का लेखक के नाम सहित उल्लेख है। अतः यह अद्वैत आचार्य के शिष्य लोकनाथ चक्रवर्ती की रचना नहीं हो सकती। भक्ति-प्रभा कार्यालय ने इसे १३३३ साल (१९२६ई.) में प्रकाशित किया। रचना संदिग्ध है।<sup>१</sup>

**नित्यानन्ददास कृत प्रेमविलास—**नित्यानन्ददास का जन्म १५३७ई. में हुआ था। कुछ प्रतियों के आधार पर 'प्रेमविलास' का रचना-काल १६००ई. बताया जाता है। अतः इस रचना को भी सोलहवीं शती की रचनाओं में सम्मिलित कर लिया गया है। श्रीनिवास आचार्य की द्वितीय पत्नी गौरांगप्रिया के आदेशानुसार उनके शिष्य गुरुचरण-दास ने 'प्रेमामृत' ग्रंथ रचा था। इसमें प्रेमविलास का नाम है। प्रेमविलास की रचना आचार्य की प्रथम पत्नी जाह्नवा देवी के आदेश से हुई थी। इसमें प्रधानतया श्रीनिवास आचार्य और श्यामानंद प्रभु की जीवनी वर्णित है। यह अत्यन्त ऐतिहासिक महस्त्र की रचना है। बंग देश में वैष्णव धर्म-प्रचार की कथा इसमें मिलती है। खेतरी उत्सव, तथा कटोया उत्सव का भी वर्णन है। इसके द्वारा बहुत से वैष्णव लेखकों का समय निर्धारित होता है। इसमें बीस विलास हैं। सर्वप्रथम मुद्रित संस्करण बरहमपुर के राधारमण यंत्रालय से प्रकाशित हुआ था। द्वितीय संस्करण यशोदानन्द तालुकदार ने १३२० साल (१९१३ई.) में प्रकाशित किया।

**यदुनन्दनदास कृत कर्णानन्द—**यदुनन्दनदास सोलहवीं शती के उत्तरार्ध के व्यक्ति हैं। कर्णानन्द १५२९ शक (१६०८ई.) की वैसाखी पूर्णिमा को समाप्त हुआ था। अतः इसे भी सोलहवीं शती की रचनाओं में सम्मिलित कर लिया गया है। इसमें सात निर्यासि हैं। राधारमण यंत्रालय बरहमपुर द्वारा प्रथम मुद्रित संस्करण १२९८ साल (१८९१ई.) में प्रकाशित हुआ। इसकी रचना प्रेमविलास के अनुरूप ही है।

**देवकीनन्दन कृत वैष्णव-वन्दना—**'वैष्णव-वंदना' में लगभग २०२ वैष्णव भक्तों की वंदना की गई है। इन व्यक्तियों की जीवनी पर तो कुछ प्रकाश इस रचना से नहीं पड़ता, नाम बहुत से मिल जाते हैं। यही इसका ऐतिहासिक मूल्य है। यह रचना अत्यन्त लोकप्रिय है।

**माधवदास कृत वैष्णव-वन्दना—**इस रचना का प्रचार उस वैष्णव-वंदना की अपेक्षा, जो देवकीनन्दन की रचना है, कम है। वंगीय साहित्य परिषद् ने शिवचंद शील द्वारा संपादित इस रचना को १३१७ पीष वंगाब्द (१९१०ई.) में प्रकाशित किया है। इसमें श्री चैतन्य, नित्यानन्द, अद्वैत, हरिदास, श्रीनिवास, रामचन्द्र कविराज, मुरारि गुजर, वासुदेव, इत्यादि का उल्लेख है।

### जीवनी-साहित्य—हिन्दी विभाग

**नाभादास कृत भक्तमाल—**नाभादास अष्टछापीय कवियों के समकालीन थे। इन्होंने भक्तों का माहात्म्य दर्शने के लिए भक्तमाल की रचना की थी। इसकी रचना छप्पय छंद में है। इस ग्रंथ में दिए भक्तों के वृत्तांत विशद नहीं हैं, केवल महिमा सूचक हैं।

किसी किसी भक्त का वर्णन एक सम्पूर्ण छप्पय में हुआ है, परंतु अधिकांशतः तो भक्तों के नाम ही दिए गए हैं। एक ही छप्पय में बहुत से नाम आ गए हैं। इस ग्रंथ की रचना-तिथि के बारे में कुछ मतभेद है। सं० १६४२ से लेकर १६८० वि. तक में इसकी रचना बताई जाती है।<sup>१</sup> छोटी और अपूर्ण होने पर भी यह रचना अत्यन्त लोकप्रिय हुई। बंगला के दो कवियोंने भक्तमाल का अनुकरण किया। ये दोनों ही सोलहवीं शती के परवर्ती कवि हैं। एक तो लालदास या कृष्णदास बाबाजी रचित ग्रंथ है जिसका नाम भी भक्तमाल ही है। इसमें मूल हिन्दी छप्पय देकर फिर उसका बंगला में भाष्य सा किया गया है। उन सम्पूर्ण भक्तों की नामावली तो बंगला भक्तमाल में नहीं है जो हिन्दी भक्तमाल में है। थोड़े से मुख्य हिन्दी भाषा-भाषी बैष्णव भक्तों का परिचय है। दूसरी रचना जगन्नाथदास कृत भक्तचरितामृत है। यह भी भक्तमाल का अवलंबन लेकर रची गई है।<sup>२</sup>

बैणीमाधवदास कृत मूल गोसाई चरित—इस छोटी रचना में गोस्वामी तुलसी-दास की जीवनी वर्णित है। इसका एक मुद्रित संस्करण गीता प्रेस गोरखपुर ने सं० १९९१ में प्रस्तुत किया है। इसमें १२१ दोहे, १९ सोरठे, एक सबैया और शेष चौपाईयां हैं।

### (६) भाष्य, टीका और अनुवाद

इस विभाग में बैष्णव कवियों कृत वे सब रचनाएं सम्मिलित कर ली गई हैं जो भागवत, पुराणों और अन्य प्रमुख संस्कृत रचनाओं के अनुवाद हैं। रचनाओं के परिचय के साथ उस रचना का उल्लेख कर दिया गया है जिसका वह अनुवाद है। नीचे इन ग्रंथों की सूची दी जा रही है।

#### बंगला विभाग

|                    |                |
|--------------------|----------------|
| कृष्णमंगल          | शेखर           |
| कृष्णकर्णामृत      | यदुनंदनदास     |
| केशवमंगल           | नरहरिदास       |
| कृष्णप्रेमतरंगिणी  | रघुभागवताचार्य |
| गोविंदमंगल         | दुखी श्यामदास  |
| गोविंदलीलामृत      | यदुनंदनदास     |
| गीता               | गोविंद मिश्र   |
| चन्द्रहास          | घनश्यामदास     |
| जगन्नाथ-वल्लभ      | लोचनदास        |
| दशम स्कंध          | रामकांत        |
| दश-इलोकी भाष्य     | राधाकृष्णदास   |
| दानलीला-चन्द्रामृत | यदुनंदनदास     |
| निकुञ्ज-रहस्य-स्तव | वंशीदास        |
| बृहत्तारदीय पुराण  | देवइ           |

१. अष्ट. व. स., पृ. १०९

२. गौ. वै. सा., पृ. ९६, भाग २

|                         |                   |
|-------------------------|-------------------|
| भागवत पुराण             | रामकांत           |
| भागवत पुराण             | शंकरदेव           |
| भागवत-तत्त्व-लीला       | ज्ञानदास          |
| भागवत पुराण             | जगन्नाथदास        |
| रसकदंव                  | कवि वल्लभ         |
| रसिकरंगदा               | बीरचन्द्र         |
| राधा-कृष्ण-लीला-रस-कदंव | यदुनंदन           |
| विष्णु-भक्ति-रत्नावली   | लाउडिया कृष्ण दास |
| सुबोधिनी                | चैतन्यदास         |
| स्मरण मंगल              | नरोत्तम           |

## हिन्दी विभाग

|                          |          |
|--------------------------|----------|
| गीतगोविंद टीका           | मीराबाई  |
| निवादित्य दशश्लोकी भाष्य | हरिव्यास |
| भागवत दशम स्कंध          | नंददास   |
| भागवत भाषा               | भूपति    |
| वृदावन महिमामृत          | भगवंत    |
| सुबोधिनी                 | वल्लभ    |
| हितोपदेश उपाखणा वावनी    | अग्रदास  |

तुलसीदास के नाम से नागरी प्रचारिणी सभा की खोज-रिपोर्ट (१९०४) में 'गीता-भाष्य' अनुवाद ग्रंथ का नाम आया है। नागरी प्रचारिणी सभा की खोज-रिपोर्ट (१९१७-१९१९) में सूरदास के नाम से 'भागवत' नामक एक ग्रंथ का उल्लेख हुआ है।

इनकी प्रामाणिकता संदिग्ध है।

## भाष्य, टीका और अनुवाद—बंगाली विभाग

लोचनदास कृत जगन्नाथ-वल्लभ का अनुवाद—रामराय कृत जगन्नाथ-वल्लभ नाटक का अनुवाद लोचनदास ने किया था। यह अनुवाद पद्य में ही है। इन्होंने अनुवाद में मूल को सुरक्षित रखने की चेष्टा की है। नाटक संस्कृत की रचना है। लोचनदास ने उस पदावली को वैसे ही रख दिया है। उदाहरण के लिए दोनों की कुछ पंक्तियां नीचे दी जा रही हैं:—

## मूल

परिणत-शारद शशधर वदना ।  
मिलिता पाणितले गुहमदना ॥  
देवि! किमिह परमस्ति मदिष्टं ।  
बहुतर-सुकृत फलितमनुदिष्टं ॥

## अनुवाद

निर्मल-शारद शशधरवदनी ।  
विदलित-कांचन-निंदितवरणी ॥

पिकरुत् गुंजित-सुमधुर-वचना ।

मोहन कृत करि शत शत मदना ॥

देवि ! शृणु वचनं मम सारं ।

किल गुणधाम मिलित, मनुवारं ॥ इत्यादि । (५।६१)

नरोत्तम कृत स्मरण मञ्जल का अनुवाद—श्री राधाकृष्ण की अष्टकालीन लीला और उपासना संबंधी ग्रन्थ स्मरण-मंगल का अनुवाद नरोत्तमदास ने पयार छंद में किया है।

कविवल्लभ कृत रसकदम्ब—रसकदंब की रचना “श्री कृष्णसंहिता” के आधार पर हुई है। इसमें प्रसंग के क्रम से कृष्णलीला का वर्णन है। रसकदंब में वाइस अध्याय हैं। कवि वल्लभ ने रचना में इसका समाप्तिकाल १५२० शक<sup>३</sup> दिया है। यह लगभग १५९९ ई. होता है। वंगीय साहित्य परिषद् ने तारकेश्वर भट्टाचार्य और आशुतोष चट्टोपाध्याय द्वारा संपादित इस रचना को १३३२ साल अर्थात् सन् १९२५ ई. में प्रकाशित किया है।<sup>४</sup>

### यदुनन्दनदास के अनुवाद

१. श्री राधाकृष्ण-लीला-रस-कदम्ब—प्रस्तुत रचना रूप गोस्वामी कृत ‘विदर्घ-माधव’नाटक का रूपांतर है। वंगीय साहित्य परिषद् पत्रिका ने एक प्राचीन हस्तलिखित प्रति का उल्लेख किया है<sup>३</sup> जिसका लिपिकाल १७, भाद्रपद १५९३ शकाब्द (१६७२ ई.) दिया हुआ है। इस रचना का मुद्रित संस्करण ज्ञानरत्नाकर प्रेस से १८५० ई. में प्रकाशित हुआ है।

२. दानलीला-चन्द्रामूर्त—प्रस्तुत रचना रूप गोस्वामी कृत ‘दानकेलि-कीमुदी’ भाँडिका का अनुवाद है। केशवचन्द्र दे ने इसे १९१८ ई. में प्रकाशित किया था।

३. गोविन्दविलास—इस रचना का दूसरा नाम गोविन्द-लीलामूर्त भी है। यह कृष्णदास कविराज की रचना गोविन्द-लीलामूर्त का अनुवाद है। चैतन्य-चन्द्रोदय प्रेस ने १७७४ शकाब्द अर्थात् १८५२-५३ ई. में इसका मुद्रित संस्करण प्रकाशित किया।

४. कृष्ण-कर्णमूर्त—प्रस्तुत रचना विल्वमंगल कृत संस्कृत रचना ‘कृष्ण-कर्णमूर्त’ और उस पर की गई कृष्णदास कविराज की संस्कृत टीका ‘सारंग-रंगदा’ दोनों का अनुवाद है। वरहमपुर स्थित राधारमण प्रेस ने इसका मुद्रित संस्करण प्रकाशित किया है।

रघुभागवताचार्य कृत कृष्ण-प्रेम-तरंगिणी—रघुभागवताचार्य गदाधर पंडित के शिष्य थे। इनकी यह रचना वंगला भाषा में भागवत का अनुवाद है। यह अनुवाद अत्यन्त सरल और सरस है। अनुवाद संक्षिप्त है और प्रत्येक अध्याय का धारावाहिक रूप से है। कवि कर्णपूर ने अपनी रचना ‘गौर-गणोदेश-दीपिका’ में इस रचना का उल्लेख किया है। कवि कर्णपूर की रचना १५७७ ई० की है, अतः कृष्ण-प्रेम-तरंगिणी उससे पहले ही रची गई होगी। इसके दो मुद्रित संस्करण प्राप्त हैं। एक तो नगेन्द्रनाथ वसु संपादित और वंगीय साहित्य परिषद् द्वारा १९०५ ई० में प्रकाशित और द्वितीय वसंतरंजन राय द्वारा संपादित और वंगवासी कार्यालय द्वारा १९१० ई० में प्रकाशित।

१. विद्याति अधिक पंचदश शत

२. बां. सा. ई., पृ. ३३५

३. साहित्य परिषद् पत्रिका, भाग ६, पृ. २५७

भाष्य, टीका और अनुवाद—हिन्दी विभाग

नन्ददास कृत दशम-स्कंध—दशम स्कंध की रचना नन्ददास ने अपने किसी मिश्र के आग्रह पर की थी, ऐसा उन्होंने प्रारंभ में कहा है।

तिन कही 'दशम स्कंध' जुआहि,

भाषा करि लघु बरनौ ताहि। (नं. दास., द. स्कं० १५)

इस रचना में भागवत दशम स्कंध के उन्तीस अध्यायों का पद्मबद्ध अनुवाद है। दशम स्कंध का मुद्रित संस्करण उमाशंकर शुक्ल ने प्रस्तुत किया है।

### (७) विविध

इस विभाग में वे रचनाएं ली गई हैं जो सोलहवीं शती के वैष्णव लेखकों और कवियों की रचनायें हैं परन्तु पीछे दिए विभागों में नहीं आतीं। ये समस्त रचनाएं कुछ न कुछ धार्मिकता का पुट अवश्य लिए हैं। कुछ राधाकृष्ण लीला संबंधी, कुछ प्रार्थना वंदना, इत्यादि संबंधी, और कुछ तीर्थ माहात्म्य संबंधी रचनाएँ हैं।

### बंगला विभाग

|                          |                |
|--------------------------|----------------|
| अद्वैततत्त्व             | दुःखी कृष्णदास |
| अर्थरत्नाल्पदीपिका       | रामनरायण मिश्र |
| आत्मजिज्ञासा             | कृष्णदास       |
| आत्मनिरूपण               | कृष्णदास       |
| आत्मसाधन                 | कृष्णदास       |
| आद्या-चिन्तामणि          | कृष्णदास       |
| आनन्दमैरव                | नरोत्तमदास     |
| आनन्दलतिका               | लोचनदास        |
| आनन्दलहरी                | वृद्दावनदास    |
| आश्रयनिर्णय              | कृष्णदास       |
| उपासनासार-संग्रह         | श्यामानन्ददास  |
| किशोरीमंगल               | कृष्णदास       |
| कुंजरास्तव               | यदुनन्दनदास    |
| कुंजरास्तव               | शचीनन्दन       |
| गुरुतत्त्व               | कृष्णदास       |
| गुह-शिष्य-संवाद          | कृष्णदास       |
| गोकुलविलास               | वृद्दावनदास    |
| गोलोकसंहिता              | वृद्दावनदास    |
| गोवर्धनस्तव              | श्यामानन्द     |
| गोवर्धनोपदेश-संप्रार्थना | श्यामानन्द     |
| गौरांग-अष्ट-मालिका       | नरहरिदास       |
| चन्द्रमणि                | नरोत्तमदास     |

|                           |            |
|---------------------------|------------|
| चमत्कार-चन्द्रिका         | नरोत्तमदास |
| चैतन्य-तत्त्व-सार         | कृष्णदास   |
| चैतन्य-प्रेम-विलास        | लोचनदास    |
| ज्ञान-रत्न-माला           | कृष्णदास   |
| तत्त्वनिरूपण              | बृंदावनदास |
| तत्त्वसार                 | बृंदावनदास |
| दिनमणि-चन्द्रोदय          | मनोहरदास   |
| दीपान्विता                | वंशीवंदन   |
| दुर्लभामृत                | रामचन्द्र  |
| देह-कड़च                  | नरोत्तमदास |
| नवराधातत्त्व              | नरोत्तमदास |
| निगूढ़-तत्त्वसार          | कृष्णदास   |
| नृलोकसार-चिन्तामणि        | कृष्णदास   |
| पद्ममाला                  | रामचन्द्र  |
| पाखंड-दलन                 | बृंदावनदास |
| प्रार्थना                 | नरोत्तमदास |
| प्रार्थना                 | लोचन       |
| प्रेमरत्नावली             | कृष्णदास   |
| प्रेमविलास                | कृष्णदास   |
| प्रेमसाधन                 | जगन्नाथदास |
| बाल्यविलास                | कृष्णदास   |
| भक्ति-चिन्तामणि           | बृंदावनदास |
| भक्ति-तत्त्व-चिन्तामणि    | बृंदावनदास |
| भक्ति-प्रदीप              | शंकर देव   |
| भजनक्रम                   | कृष्णदास   |
| भजननिर्देश                | नरोत्तमदास |
| भावमाला                   | श्यामानन्द |
| भावावेश                   | बृंदावनदास |
| मनोबृति-पटल               | कृष्णदास   |
| रथुनाथ दास गोस्वामीर शोचक | कृष्णदास   |
| रति-विलास                 | कृष्णदास   |
| रस-कदंब-कलिका             | कृष्णदास   |
| रसमय-चन्द्रिका            | कृष्णदास   |
| रागमय-कर्ण                | कृष्णदास   |
| रागमाला                   | नरोत्तमदास |
| राग-रत्नावली              | कृष्णदास   |

|                            |               |
|----------------------------|---------------|
| लीलामृतसार                 | वृन्दावनदास   |
| बीर-रत्नावली               | गति-गोविंद    |
| वृन्दावन-ध्यान             | कृष्णदास      |
| वृन्दावन-परिक्रमा          | दुखी कृष्णदास |
| वैष्णवधर्म                 | वृद्धावनदास   |
| शिक्षा-दीपिका              | कृष्णदास      |
| शुद्ध-रति-कारिका           | कृष्णदास      |
| श्री चैतन्यनित्यनंद संवाद  | वृद्धावनदास   |
| श्रीवृद्धावन-लीलामृत       | नंदकिशोरदास   |
| श्रीश्री रूप-सनातन-स्तोत्र | गोवर्धन भट्ट  |
| सखी मंजरीर कुंजदास         | कृष्णदास      |
| सार-संग्रह                 | कृष्णदास      |
| सारासार-कारिका             | नरोत्तम       |
| सिद्धान्त-चन्द्रोदय        | नरोत्तम       |
| सिद्धिनाम                  | नरोत्तम       |
| सूक्ष्मतमा-वृत्ति          | रामनारायण     |
| सूर्यमणि                   | नरोत्तमदास    |
| स्मरण दर्पण                | रामचन्द्र     |
| स्वरूप-कल्प-लतिका          | नरोत्तम       |
| स्वरूप-वर्णन               | कृष्णदास      |
| हाटपत्तन                   | नरोत्तमदास    |

## हिन्दी विभाग

|                   |                                  |
|-------------------|----------------------------------|
| अनेकार्थनाममाला   | नंददास                           |
| अनेकार्थमंजरी     | नंददास                           |
| आदिवानी           | श्री भट्ट                        |
| कुंडलिया          | अग्रदास                          |
| चैतन्य-काव्य      | गौरदास, गोपालदास, परमानन्द गुप्त |
| चैतन्य-प्रेमविलास | लोचनदास                          |
| छुव-चरित्र        | परमानन्ददास                      |
| नरसी का मायरा     | मीराबाई                          |
| पंचसहेली          | छीहल                             |
| फूलमंजरी          | नंददास                           |
| बरबै रामायण       | तुलसी                            |
| बावनी             | छीतल                             |
| मधुभालती          | चतुर्भुजदास                      |

|                       |             |
|-----------------------|-------------|
| युगलशतक               | श्रीभट्ट    |
| रसमंजरी               | नंददास      |
| राग सोरठ              | मीरा        |
| राम-नोविद             | मीरा        |
| रामललानहछू            | तुलसीदास    |
| राम-ज्ञान प्रश्नावली  | तुलसीदास    |
| रूपमंजरी              | नंददास      |
| विज्ञानार्थ-प्रकाशिका | नंददास      |
| विरहमंजरी             | नंददास      |
| श्यामसगाई             | नंददास      |
| साहित्य-लहरी          | सूरदास      |
| सुदामा-चरित           | नंददास      |
| हित-चौरासी            | हितहरिवंश   |
| हित जी की नामावली     | बृदावनदास   |
| हित जू को मंगल        | चतुर्भुजदास |

नीचे कुछ प्रमुख रचनाओं का सूक्ष्म परिचय दिया जा रहा है।

### विविध बंगला विभाग

कृष्णदास उर्फ श्यामानंद दास की रचनाएँ—इन रचनाओं का उल्लेख डा. सुकुमार 'सेन ने अपने 'बंगला साहित्यर इतिहास' में किया है। श्यामानंद, कृष्णदास, दुःखी कृष्णदास इत्यादि नाम से इनकी रचनाएँ मिलती हैं। डा. सेन ने इन रचनाओं को जो विवरण दिया है वह नीचे दिया जा रहा है।<sup>१</sup>

भावसाला—साहित्य सभा वर्द्धमान में सुरक्षित प्रति, संख्या ५३७ घ.

उपासनासार—वंगीय साहित्य परिषद् पत्रिका, भाग ६, पृ. २५२ पर उल्लेख। आदि से अन्त तक जीव गोस्वामी के दोहों का संग्रह सा ही दीखता है। अन्त में "उपासना सार कहे श्यामानंददास" कह कर कवि ने अपना नाम दिया है।

अद्वृत-तत्त्व—इस रचना का उल्लेख वंगीय साहित्य परिषद् पत्रिका, भाग ५, पृ. १९७ पर है। प्रति श्रीहट्ट के आसपास की है।

गोवर्धनोपदेश-संप्रार्थना—साहित्य सभा वर्द्धमान में सुरक्षित प्रति, सं. ५३७ ग.

गोवर्धन-स्तव—इस रचना में लगभग २३ स्तव हैं। साहित्य सभा वर्द्धमान में सुरक्षित है। प्रति की संख्या ५३७ ख है।

कृष्णदास कविराज की रचनाएँ—कृष्णदास कविराज के नाम से जिन रचनाओं का उल्लेख किया जाता है वे सब ही उनकी रचना हैं, इसमें संदेह है। छोटी-बड़ी कई रचनाएँ किन्हीं अन्य कृष्णदासों की हैं जो इनके नाम से प्रसिद्ध हैं। इन सब रचनाओं की सूची डा.

सेन ने दी है।<sup>१</sup> यहां इन्हीं के अनुसार इन रचनाओं का सूक्ष्म परिचय दिया जा रहा है।

**आत्मजिज्ञासा**—यह रचना 'आत्मजिज्ञासा-तत्त्व' अथवा 'आत्मजिज्ञासा-सारात्सार' नाम से भी प्रसिद्ध है। वंगीय साहित्य परिषद् पत्रिका, भाग ६, पृ. ३१, ४९ पर इसका उल्लेख है। प्राप्त प्रति का लिपिकाल १२१६ साल है। साहित्य सभा वर्षमान में सुरक्षित प्रति है जिसकी संख्या ३१८ है।

**आत्मसाधन**—वंगीय साहित्य परिषद् पत्रिका, भाग ६, पृ. ४९ पर उल्लेख है। लिपिकाल जो उल्लिखित प्राप्त प्रति पर है, १२२२ साल दिया हुआ है।

**आत्मनिरूपण**—इस रचना की प्रति संख्या ३९६६ रायल एशियाटिक सोसाइटी लाइब्रेरी में सुरक्षित है।

**आश्रयनिर्णय**—इस नाम की कई रचनाएँ विभिन्न कवियों के नाम से प्राप्त हैं। इस रचना की हस्तलिखित प्रति रायल एशियाटिक सोसाइटी लाइब्रेरी में संगृहीत है। प्रति की संख्या ३५८५ है।

**जवामंजरी**—एक अज्ञातनामा लेखक की अत्यन्त छुद्र रचना 'जवा-मंजरी-तत्त्व-निरूपण' पाई गई है। यह एक प्रकार से 'जवामंजरी' की व्याख्या-सी है। इस रचना का उल्लेख वंगीय साहित्य परिषद् पत्रिका, भाग ८, पृ. ३३ पर है। प्रति संख्या ३५३ साहित्य सभा वर्षमान में सुरक्षित है।

**बाल्य-रस-विलास**—वंगीय साहित्य परिषद् पत्रिका, भाग ६, पृ. ७०-७१ पर इस रचना का उल्लेख है। वैष्णव चरण वसाक ने इसे प्रकाशित किया है।

**शिक्षादीपिका**—भक्तिरसामृतसिन्धु के अनुसरण में बनी हुई यह रचना कृष्णदास के नाम से प्रसिद्ध है। इसके लेखक ने अपने गुरु का नाम रामचन्द्रदास दिया है। इसकी एक प्रति संख्या ३४१ साहित्य सभा वर्षमान में और एक प्रति संख्या ३७४६ एशियाटिक सोसाइटी लाइब्रेरी में सुरक्षित है।

**रस-कदम्ब-कलिका**—इस रचना को वेणीमाधव दे ने प्रकाशित किया है।

**गीत गोविन्द कृत बीर-रत्नावली**—यह रचना एक प्रकार से जीवनी ग्रंथ है। इसमें वीरचन्द्र प्रभु की महिमा वर्णित है। लेखक ने वीरचन्द्र और चैतन्य की अभिन्नता स्थापित करते हुए इसे द्वितीय अवतार का प्रयोजन बताया है। फिर उनकी प्रेमभक्ति प्रचार की कथा बताई है। इसमें कई अध्याय हैं। प्रत्येक अध्याय के अंत में निम्न पंक्ति हैं:—

महाप्रभु वीरचन्द्र अमूल्य पद वंदे, वीररत्नावली कहे ए गति गोविन्दे।

### नरोत्तमदास की रचनाएँ

**चमत्कार चन्द्रिका**—इस रचना का उल्लेख वंगीय साहित्य परिषद् पत्रिका, भाग ६, २६३ पर है। वर्षमान साहित्य सभा में प्रति, संख्या ३०७, सुरक्षित है, जिस पर ११ कार्तिक १२१० लिपिकाल दिया हुआ है।<sup>२</sup>

१. बां. सा. इ., पृ. ४१७

२. बां. सा. इ., पृ. ३१५

प्रेमभक्ति-चिन्तामणि, चन्द्रमणि, सूर्यमणि—वल्लभदास ने नरोत्तमदास की वंदना करते हुए अपने पद में कहा है :

चन्द्रिका पंचम सार, तिन मणि सारात्सार  
गुरुशिष्यसंवादपटल

‘तिन-मणि’ से ऊपर दी गई तीनों रचनाओं से तात्पर्य है। परन्तु चन्द्रमणि और सूर्यमणि का कुछ विवरण ज्ञात नहीं है। प्रेमभक्ति-चिन्तामणि की प्रति (५३५६) एशियाटिक सोसाइटी लाइब्रेरी में सुरक्षित है।

देह-कड़च—१६०४ शकाब्द (१६८३ ई०) में की गई हस्तलिखित प्रति का उल्लेख वंगीय साहित्य परिषद् पत्रिका, भाग ४ में है। यह प्रति कलकत्ता विश्वविद्यालय की लाइब्रेरी में सुरक्षित है।

रामगामाला—इस रचना की कई प्रतियां प्राप्त हैं। वंगीय साहित्य परिषद् पत्रिका, भाग ६, पृ. ५१ पर एक प्रति का उल्लेख है जिसका लिपिकाल १ फाल्गुन ११६२ साल है। इसी भाग के पृ. ६७ पर एक अन्य रचना का उल्लेख है जिसका लिपिकाल २३ ज्येष्ठ १२४१ साल है। शिवरत्न मिश्र ने अपनी रचना ‘बांगला प्राचीन पुथिर विवरण’ में भी इसका विवरण दिया है। एशियाटिक सोसाइटी की सुरक्षित प्रति की संख्या ५३८५ है।

प्रार्थना—प्रस्तुत रचना में नरोत्तमदास के रचे प्रार्थना संबंधी पद हैं। यह रचना वैष्णव समाज में बड़े आदर की दृष्टि से देखी जाती है। इसमें संप्रार्थनात्मिका, स्वदैन्य-बोधिका, साधकदेहर लालसा-सूचिका, मनःशिक्षा, विलापात्मिका, वैष्णव-महिमा प्रकाशिका, श्री गुरु वैष्णवे विज्ञप्तिरूपा, श्रीधामवासे लिप्सात्मिका, सिद्ध देहर लालसामयी, एवं आक्षेप बोधिका इत्यादि भेद से प्रार्थना संगृहीत हैं।

मनोहरदास कृत दिनमणिचन्द्रोदय—राय रामानंद के भ्राता वाणीनाथ पट्टनायक के प्रपीत्र ये मनोहरदास थे। इन्होंने अपने भक्तिसंबंधी भाव प्रकट करने के लिए चन्द्रसूर्य-सम राधाकृष्ण की लीला वर्णन की है। अतः रचना का नाम ‘दिनमणिचन्द्रोदय’ रखा। रचना पायार और त्रिपदी छंद में है। रचना में सहजिया वैष्णव मत की छाप अधिक है। उन्होंने गौरांग देव को शिक्षा गुरु माना है :—

शिक्षा गुरु गौरहरि बाड़ल गोसाई । तिहं मोर श्री गुरु हन जे दिन देखाई ॥

विविध—हिन्दी विभाग

तुलसीदास की रचनाएं

रामलला नहद्धू—यह अत्यन्त छोटी सी रचना है। इसमें केवल २० छंद हैं। इस रचना में विवाह के समय किया गया राम का नहद्धू वर्णित है। रचना साधारण है। इसका मुद्रित संस्करण नागरी प्रचारिणी सभा काशी ने प्रकाशित किया है।

रामान्ना प्रश्न—यह रचना सात सर्गों में है। प्रत्येक सर्ग में सात सप्तक हैं। इसमें रामकथा के साथ साथ शकुन अपशकुन विचार वर्णित है। इसका मुद्रित संस्करण काशी नागरी प्रचारिणी सभा ने प्रस्तुत किया है।

बरवै रामायण—तुलसीदास ने इस ग्रंथ में बरवै छंद में सम्पूर्ण रामकथा कही है।

इस छोटी सी रचना में सातों कांड हैं। कुल मिलाकर ६९ वर्ष हैं। इसका मुद्रित संस्करण नागरी प्रचारिणी सभा ने प्रस्तुत किया है।

### नंददास की रचनाएँ

**रूपमंजरी**—यह रचना कृष्ण काव्य संबंधित है। कुंवरि रूपमंजरी का विवाह-संबंध एक अयोग्य वर से ठहरता है। सखी उसका संबंध कृष्ण से करवा देती है। बीच में विरह वर्णन और प्रकृति वर्णन भी है। मुद्रित संस्करण उमाशंकर शुक्ल ने प्रस्तुत किया है।

**विरहमंजरी**—इस छोटी सी रचना में द्वादश मासिक विरहों का वर्णन है। मुद्रित संस्करण उमाशंकर शुक्ल ने प्रस्तुत किया है।

**रसमंजरी**—इस रचना में नायिकामेद वर्णित है। मुद्रित संस्करण उमाशंकर शुक्ल ने प्रस्तुत किया है।

चतुर्थ अध्याय  
आध्यात्मिक विचार

## १. तर्क, शब्दा और शब्द प्रमाण

सोलहवीं शती का प्रायः समस्त वैष्णव साहित्य धार्मिक साहित्य है। भाषा में उचित जो साहित्य है उसमें मुख्यतया अपने इष्टदेव की लीला का गान किया गया है। उनके गुण गाए गए हैं और उनकी भक्ति करने की प्रेरणा की गई है। कवियों ने इष्टदेव का स्वरूप वर्णन करने के लिए और मन को भक्ति की ओर उन्मुख करने के लिए ईश्वर, जीव, माया, संसार, भक्ति इत्यादि के सम्बन्ध में कुछ-न-कुछ कहा है, किसी ने कम, और किसी ने अपेक्षाकृत अधिक। यह समस्त वर्णन प्रसंगानुसार है। प्रायः किसी ने भी केवल आध्यात्मिकता या दार्शनिक सिद्धान्तों का प्रतिपादन करने के लिए लेखनी नहीं उठाई है। गौड़ीय वैष्णव समाज, और ब्रज वैष्णव समाज दोनों अपने आचार्यों के दार्शनिक सिद्धान्तों को मान कर चले हैं। परन्तु स्वयं दार्शनिकता की उलझनों में नहीं पढ़े हैं। यह कार्य रूप, सनातन, जीव और बलभ ने किया है। इनके बृहद्-भागवतामृत, लघु-भागवतामृत, षट्-संदर्भ और तत्त्वदीप-निबन्ध इत्यादि ग्रंथ संस्कृत में रचे गए हैं। इन ग्रंथों में दार्शनिक आलोचनायें तथा श्रीमद्भागवत की व्याख्यायें अपने अपने मतानुसार की गई हैं। भाषा के कवियों ने केवल दार्शनिक विचारों के प्रतिपादन के लिए कोई भी रचना नहीं की। वे भक्त थे, विद्वान् भी थे परन्तु आचार्य नहीं थे। उनकी रचनाओं में कृष्ण और राम की लीला वर्णित है। उन्हीं के स्वरूपवर्णन में कहीं कहीं ब्रह्म, ईश्वर इत्यादि का वर्णन आ गया है। इसी प्रकार भक्ति करने के लिए मन को उपदेश देते समय संसार की असारता, माया के स्वरूप, और कार्य का निर्देश किया गया है। इस प्रकार के उल्लेखों को दार्शनिक विचार न कह कर आध्यात्मिक विचार कहना अधिक उचित होगा।

वैष्णव भक्त कवि तो बहुत से हैं और उनका रचा साहित्य भी प्रचुर है। परन्तु आध्यात्मिक विचार जिन्हें महत्त्व दिया जा सके बहुत कम ने प्रस्तुत किए हैं। बंगाली वैष्णव भक्तों में कृष्णदास कविराज ही ऐसे हैं जिन्होंने 'चैतन्यचरितामृत' में आध्यात्मिक विचार उपस्थित किए हैं। 'चैतन्यचरितामृत' में भी लेखक ने केवल दार्शनिकता के प्रतिपादन करने के लिए कुछ भी नहीं कहा है। चैतन्य को कृष्ण बताया है, अतः कृष्ण का स्वरूप बताने में ब्रह्म इत्यादि की व्याख्या की है। नित्यानंद को संकर्षण बलराम बताया है। संकर्षण का स्वरूप और कार्य बताने में संसार, माया और इनकी उत्पत्ति इत्यादि का विवरण आ गया है। चैतन्य और रामानंदराय की वार्ता में तथा चैतन्यदेव द्वारा रूप सनातन को उपदेश देने में, भक्ति, श्रुति, शब्द, इत्यादि का विवरण आया है। अर्थात् सब कुछ कथा के प्रसंग में है। स्वतंत्र विवेचन नहीं है। इसी प्रकार हिन्दी की रचनाओं में भी आध्यात्मिक विचार प्रसंगानुसार ही हैं। तुलसीदास ने रामचरितमानस में ब्रह्म की जो कुछ व्याख्या की है वह राम का स्वरूप बताने के लिए। जीव, संसार, भक्ति, माया इत्यादि की कथा कभी राम के मुख से, कभी काग-भुशुंडि के मुख से और कभी शिव से कहलाई है। उन्होंने भी स्वतंत्र रूप से अपनी आध्यात्मिक विचारधारा कहीं भी उपस्थित नहीं की है। नंददास की "सिद्धान्त-पंचाध्यायी" नाम से तो सिद्धान्त संबंधी रचना ज्ञात होती है परन्तु उसमें भी केवल सिद्धान्तों

की विवेचना नहीं, रास इत्यादि का भी वर्णन है। कृष्ण के स्वरूप का वर्णन अवश्य है। वे ब्रह्म बताए गए हैं परन्तु ब्रह्म इत्यादि की व्याख्या नहीं की गई है। सूरदास की रचनाओं में दार्शनिक व्याख्यायें पाई जाती हैं परन्तु वे भी प्रसंगानुसार हैं। उनका “सूरसागर” भागवत के प्रत्येक स्कंध की कथा को लेकर चला है। उसमें भी स्कंध हैं। इस प्रकार भागवत के जिन स्कंधों में दार्शनिक तत्त्वों की जो विवेचना है वह सूरसागर में भी आ गई है।

जैसा कि ऊपर कहा जा चुका है समस्त आध्यात्मिक विचार प्रसंगानुसार हैं। स्वतंत्र रूप से प्रतिपादित विषय नहीं हैं। अतः उनमें विवेचना नहीं है और न व्याख्या है। ऐसा न होने के कारण तकँपूर्ण शैली भी नहीं दृष्टिगोचर होती। ये भक्त तर्क को कोई स्थान नहीं देते। जो कुछ जान है वह तर्क से नहीं आता।<sup>१</sup> वह ‘तर्कासह’ है। अनुमान प्रमाण से भी कुछ नहीं होता। विश्वास से सब कुछ जाना जा सकता है और सब से बड़ी बात तो ईश्वर की कृपा है।<sup>२</sup> कृष्णदास चैतन्य की भगवत्ता के बारे में और ईश्वर के बारे में भी यही बात कहते हैं।<sup>३</sup> तुलसीदास ने यद्यपि स्पष्ट रूप से तर्क और विश्वास के बारे में कुछ नहीं कहा है परन्तु बालकांड में जो रामकथा दी है उसमें से व्यनि यही निकलती है।<sup>४</sup> वे बार-बार कहते हैं कि मेरी कविता तो कुछ नहीं है, उसमें वर्णित रामकथा ही सब कुछ है। लोग उसी के लिए कविता का आदर करेंगे।<sup>५</sup> दुष्ट लोग तो हँसी उड़ायेंगे ही, कौएं ‘कल कंठ’ को ‘कठोर’ कहते ही हैं। परन्तु सज्जन इस कथा में अवगाहन करके पार उतर जायेंगे, काक पिक और बक मराल हो जायेंगे। रामकथा में यह रुचि भी ईश्वर के देने से ही होगी।

१. प्रति युगे करेन कृष्ण युग अवतार ।

तर्कनिष्ठ हृदय तोमार नाहिक विचार ॥ (च. च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १२९)

२. आचार्य कहे अनुमाने नहे ईश्वर जाने ॥

अनुमान प्रमाण नहे ईश्वरत्व जाने ।

कृपा बिना ईश्वरेर केह नाहिं जाने ॥

ईश्वरेर कृपालेश हृय त जाहरे ।

सेहत ईश्वरतत्व जानिवारे पारे ॥ (च. च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १२९)

३. (१) चैतन्यर गूडतत्व जानि इहा हैते ।

विश्वास करि शुन तर्क ना करिह चिते ॥

अलौकिक लीला एई परम निगूढ़ ।

विश्वासे पाइये तर्क हृय वह दूर ॥ (च. च., मध्यलीला, परि. ९, पृ. १५६)

(२) अलौकिक लीलाय जार ना हृय विश्वास ।

इह लोक परलोक तार हृय नाश ॥ (च. च., मध्यलीला, परि. १७, पृ. १४१)

४. हरि हर पद रति मति न कुतरकी । तिन्ह कहं मधुर कथा रघुबर की ।

(रा. च. मा., बा. ९, पृ. ७)

५. सब गुन रहित कुकवि कृत बानी । राम नाम जस अंकित जानी ।

सादर कहांह सुनांह बुध ताही । (रा. च. मा., बा. १०, पृ. ८)

और वही उन्हें जानेगा भी जिसे वे जना देंगे।<sup>१</sup> इतने पर भी जो शंका करेंगे वे मूर्ख हैं।<sup>२</sup> कृष्णदास कविराज चैतन्य की कथा केवल विश्वासी भक्त के लिए ही बोधगम्य बताते हैं।<sup>३</sup> 'भक्त कोकिल' के लिए उसमें सब कुछ है, अभक्त 'ऊंट' के लिए कुछ नहीं।

बंगाली भक्त और ब्रज मंडल के भक्त दोनों ही इस बात पर जोर देते हैं कि तर्क से कुछ नहीं होता। तर्क करने वाला, जिसे वे लोग कुतार्किक कहते हैं, अन्धकार में ही पड़ा रहता है। वह विद्वान् होते हुए भी ईश्वर से दूर रहता है। कृष्णदास ने चैतन्यचरितामृत में सार्वभौम ठाकुर और गोपीनाथ आचार्य के बीच में चैतन्य देव के परिचय के बारे में जो बातचीत की है उसमें इसी को दिखाया है। सार्वभौम चैतन्य को कृष्ण अवतार मानने को तैयार नहीं हैं। परन्तु गोपीनाथ उन्हें तर्क से न समझा कर यही कह कर छोड़ देते हैं कि तुम माया के बंधन में हो। वे कहते हैं:—

ईश्वरेर कृपालेश हय त जाहारे ।  
सेइत ईश्वरतत्त्व जानिवारे पारे ॥

यद्यपि जगद्गुरु तुमिं शास्त्र जानवान ।  
पृथिविते नाहिं पंडित तोमार समान ॥  
तोमार नाहिक दोष शास्त्रे एइ कहे ।  
पांडित्याद्ये ईश्वर तत्व कभु ज्ञान नहे ॥

तबुत ईश्वर ज्ञान ना हय तोमार ।  
ईश्वरेर माया एइ बलि व्यवहार ॥

तोमार आगे एत कथार नाहि प्रयोजन ।  
ऊबर भूमेते जेन बीजेर रोपण ॥

१. (१) अस बिबेक जब देइ बिधाता। तब तजि दोष गुनहँहि मनु राता।

(रा. च. मा., बा. ७, पृ. ५)

(२) सोइ जानइ जेहि देहु जनाई। जानत तुम्हाँहि तुम्हाँहि होइ जाइ।

(रा. च. मा., अ. १२७, पृ. २२२)

२. एतेहु पर करिहँहि ते असंका। मोर्हिते अधिक जे जड़ मतिरंका।

(रा. च. मा., बा. १२, पृ. ९)

३. ए सब सिद्धान्त गूढ़ कहिते ना जुयाय।

ना कहिले केह एर अंत नाहि पाय।

अतएव कहि किछु करिया तिगूढ़।

बुझिवे रसिक भक्त ना बुझिवे मूढ़।

ए सब सिद्धान्त-रस आम्रेर पहलव। भक्तगण कोकिलेर सर्वदा वल्लभ।

अभक्त उष्ट्रेर इथे ना हय प्रवेश। . . . (चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. ३१)

तोमार उपरे तांर कृपा जवे हवे ।  
ए सब सिद्धान्त तवे तुमिह करिवे ॥  
तोमार जे शिष्य कहे कुतर्क नाना वाद ।  
इहार कि दोष एइ मायार प्रसाद ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १२९-३०)

अर्थात् जिस पर ईश्वर की कृपा का लेश होता है वही ईश्वरतत्त्व को जान सकता है। यद्यपि तुम जगद्गुरु हो और ज्ञानवान् हो, पृथिवी पर तुम्हारे समान पंडित नहीं हैं, परन्तु तुम्हारा भी कुछ दोष नहीं है। शास्त्र ऐसा ही कहते हैं कि पांडित्य से ईश्वर का ज्ञान कभी नहीं होता। इतने पर भी तुम्हें ईश्वर का ज्ञान नहीं होता यह ईश्वर की माया ही है। तुम्हारे आगे इस कथा को कहने से कुछ लाभ नहीं है। यह ऊसर भूमि में बीज बोने के समान है। तुम्हारे ऊपर जब उनकी कृपा होगी तब तुम भी यह सब सिद्धान्त कहोगे। तुम्हारे जो शिष्य कुतर्क करके नाना प्रकार के 'वाद' कहते हैं उसमें उनका क्या दोष। यह तो माया का प्रसाद है।

यद्यपि यह बात गोपीनाथ आचार्य ने चैतन्य की भगवत्ता में अविश्वास करने वाले सार्वभौम भट्टाचार्य और उनके शिष्यों के लिए कही है, परन्तु यह केवल उन्हीं तक सीमित नहीं है। यह समस्त वैष्णव भक्तों का विश्वास है। वे तर्क नहीं मानते, न करते हैं, और न करना चाहते हैं। वे अपने इष्टदेव के, चाहे वे राम हों, चाहे कृष्ण और चाहे चैतन्य, अनन्य भक्त हैं। उनके ईश्वरतत्त्व में वे तर्कहीन विश्वास करते हैं और भक्ति में भर कर उनका गुणगान करते रहते हैं। तर्क और तार्किक उन्हें माया से घिरे और मूँह ही ज्ञात होते हैं।

वैष्णव रचयिताओं ने तर्क को अत्यन्त तुच्छ मान कर उसे अपनी रचनाओं में स्थान नहीं दिया है। परन्तु वे 'प्रमाण' में विश्वास अवश्य करते हैं। हिन्दी वैष्णव लेखकों की रचनाओं में प्रमाण के इस विश्वास को और कौन से प्रमाण मान्य हैं इस बात को इतना अधिक महत्त्व नहीं दिया गया है। बंगाली वैष्णव कवि इसे बहुत अधिक महत्त्व देते हैं। कृष्णदास कविराज ने चैतन्यचरितामृत में चैतन्यदेव के मुख से कहलाया है कि श्रुति के प्रमाण प्रधान हैं।<sup>१</sup> श्रुतियों में भी वे श्रुतियां विशेष प्रमाण हैं जो वैष्णव धर्म संबंधी हैं। गोपीनाथ आचार्य भागवत और महाभारत को प्रधान शास्त्र मानते हैं।<sup>२</sup> इन्हीं श्रुतियों के कथन मान्य हैं। वेदों पर वैष्णव लेखकों की आस्था है, तथा उन्हें स्वतः प्रमाण माना गया है।<sup>३</sup>

१. प्रमाणेर मध्ये श्रुति प्रमाण प्रधान ।

श्रुति जे मुख्यार्थ कहे सेइ से प्रमाण ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १३१)

२. भागवत भारत दुइ शास्त्रेर प्रधान ।

(चै. च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १२९)

३. स्वतः प्रमाण वेद सत्य जेइ कथे ।

लक्षणा करिते स्वतः प्रमाण्यहानि हये ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १३१)

कहने के लिए वेदों को श्रुति मान कर उनकी महत्ता स्वीकार की गई है परन्तु उन्हें अपने लिए 'शब्द' प्रमाण नहीं माना गया है। वेद अत्यन्त गूढ़ हैं, उनका अर्थ समझ में नहीं आता है। अतः उनमें दिए सिद्धान्तों का अर्थ पुराणों से ज्ञात करना चाहिए।<sup>१</sup> चैतन्यदेव कहते हैं कि वेद तो यही कहते हैं कि ब्रह्म सविशेष है, परन्तु लोग लक्षणा से गलत अर्थ करते हैं और भ्रम फैलाते हैं।<sup>२</sup> गीता जीव को भगवान् की शक्ति मानती है परन्तु लोग दोनों में अभेद मानते हैं।<sup>३</sup> यह सब मुख्यार्थ न करके कल्पना से लक्षणार्थ लेने के कारण होता है। वेदों का इसमें कोई दोष नहीं है। वे तो स्वतः प्रमाण हैं हीं। उनका लक्षणा से अर्थ मत करो। वेद को न मानने वाले बौद्ध नास्तिक थे। परन्तु वेदाश्रय लेकर लोग बौद्धों से भी अधिक नास्तिकता फैलाते हैं।<sup>४</sup> इन्हीं कारणों से चैतन्यदेव कहते हैं कि पुराणों को मानों, वे गूढ़ नहीं हैं अतः भ्रम में नहीं डालेंगे।

वेदों पर आस्था तो तुलसीदास ने भी दिखाई है। परन्तु इतनी अधिक विवेचना नहीं की है। वेद ने ऐसा कहा है, निगम नेति नेति कहते हैं, वेद में राजा दशरथ विदित हैं, इत्यादि कह कर ही वेदों का महत्व स्वीकार कर लिया है।<sup>५</sup> वेद शरीर धारण करके राम की स्तुति भी करते हैं। इन उल्लेखों से अधिक तुलसीदास और कुछ नहीं कहते।

प्राचीन दार्शनिक सिद्धान्तों के प्रतिपादन करने वाले ग्रंथों के वैष्णव लेखकों के प्रति आस्था, कृष्णदास को व्यास के सूत्रों के बारे में भी कुछ कहने को बाध्य करती है। सूत्र श्रेष्ठ हैं, श्रद्धा करने के योग्य हैं और मुख्यार्थ लिया जाय तो मानने के भी योग्य हैं। सार्वभौम भट्टाचार्य ब्रह्मसूत्रों का वही अर्थ बताते हैं जो पीछे से चला आ रहा है। परन्तु

१. वेदेर निगूढ़ अर्थ बुझने न जाय ।

पुराणवाक्ये सेह अर्थ करये निश्चय ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १३१)

२. अतएव श्रुति कहे ब्रह्म सविशेष ।

मुख्या छाँडि लक्षणाते माने निर्विशेष ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १३२)

३. गीता शास्त्रे जीवरूप शक्ति करि माने ।

हेन जीवे अभेद कर ईश्वरेर सने ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १३२)

४. वेद ना मानिया बौद्ध हय त नास्तिक ।

वेदाश्रय नास्तिकवाद, बौद्धते अधिक ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १३२)

५. (क) तहां वेद अस कारन राखा ।

(रा. च. मा., बा. १३, पृ. ९)

(ख) तदपि संत मुनि वेद पुराना ।

जस कछु कहाहि स्वमति अनुमाना ॥

(रा. च. मा., बा. १२१, पृ. ६४)

(ग) वेद विदित तेहि दसरथ नाऊ ।

(रा. च. मा., बा. १८८, पृ. ९५)

चैतन्यदेव वेदान्त का कुछ दूसरा अर्थ वताते हैं। वे कहते हैं कि सूत्रों का अर्थ तो अत्यन्त निर्मल है।<sup>१</sup> सूत्रों का आध्य उनका अर्थ प्रकाशित करने के लिए किया जाता है परन्तु लोग भाष्य कह कर तो उन वेदान्त सूत्रों के अर्थ को और भी प्रचलित कर देते हैं।<sup>२</sup> सूत्रों के मुख्य अर्थ न कह कर कल्पना से उन्हें और भी गूढ़ कर देते हैं।<sup>३</sup> उपनिषदों में जो मुख्य अर्थ शब्द के वर्णित हैं उन्हीं को व्यास ने अपने सूत्रों में कहा है।<sup>४</sup> परन्तु लोग उन मुख्यार्थों को छोड़ कर गीणार्थ की कल्पना करते हैं और अभिधा को छोड़ कर लक्षणा लेते हैं। इस कारण सूत्रों का महत्व नष्ट हो जाता है।<sup>५</sup> व्यास के सूत्र तो सूर्य की किरण के समान हैं। स्वकल्पित भाष्य रूप मेघ से उसे ढंक दिया गया है। जीवों के निस्तार के लिए व्यास ने वेदान्त सूत्रों की रचना की थी। परन्तु उन सूत्रों का मायावादी भाष्य अत्यन्त विनाशकारी है। परिणाम-वाद तो व्यास के सूत्रों के अनुकूल है, परन्तु कल्पना कर के विवर्तवाद स्थापित किया जाता है।<sup>६</sup> वेदान्त सूत्रों का इस प्रकार का भाष्य आखिर शंकराचार्य ने किया ही क्यों! चैतन्य-देव कहते हैं कि इसमें उनका दोष नहीं है। उन्हें ईश्वर ने ही आज्ञा दी थी जिससे उन्होंने कल्पना करके नास्तिक शास्त्र बनाए।<sup>७</sup>

इस प्रकार बंगाली वैष्णव साहित्यकार शब्द प्रमाण को ही मानते हैं। वेदों को छोड़ कर क्योंकि उनके अर्थ गूढ़ हैं, भागवत, गीता, महाभारत और पुराणों का प्रमाण मानते हैं।

### १. प्रभु कहे सूत्रेर अर्थं बुद्धिये निर्मल ।

(चै. च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १३१)

### २. भाष्य कहे तुमि सूत्रेर अर्थं आच्छादिया ।

(चै. च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १३१)

### ३. सूत्रेर मुख्य अर्थं ना करह व्याख्यान ।

कल्पनार्थं तुमि ताहा कर आच्छादन ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १३१)

### ४. उपनिषद् शब्दे जेइ मुख्य अर्थं हय ।

सेइ मुख्य अर्थं व्यास सूत्रे सब कय ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १३१)

### ५. मुख्यार्थं छाँड़िया कर गीणार्थं कल्पना ।

अभिधा-वृत्ति छाँड़ि कर शब्देर लक्षणा ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १३१)

### ६. जीवेर निस्तार लागि सूत्र कैल व्यास । मायावादी भाष्य शुनिले हय सर्वनाश ॥

परिणामवाद व्यासेर सूत्रेर सम्मत । । । ।

विवर्तवाद स्थापियांछे कल्पना करिया ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १३२)

### ७. आचार्येर दोष नाहिं ईश्वर आज्ञा हैल ।

अतएव कल्पना करि नास्तिक शास्त्र कैल ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १३३)

भागवत को जीव गोस्वामी व्यासदेव प्रणीत वह भाष्य बताते हैं जो व्यास ने स्वयं प्रस्तुत किया। इस प्रकार की श्रुतियों की महत्ता और उन पर अनन्य विश्वास की भावना, बंगाली लेखकों को अपने विचारों को प्रस्तुत करने की शैली को एक खास विशेषता प्रदान करती है जो हिन्दी कवियों में नहीं ही पाई जाती है। बंगाली लेखक अपना विचार स्वतंत्र रूप से नहीं रखते। वे एक बात कहते हैं परन्तु उसे तर्क से सिद्ध नहीं करते। वे अपनी मान्य श्रुतियों में से उस तथ्य का समर्थन करने वाले वाक्य या श्लोक ढूँढ़ कर रखते जाते हैं। इन्हीं प्रमाण वाक्यों से उनकी विचारधारा की पुष्टि होती है। कदाचित् इस प्रकार ये लेखक अपने कथन का मंडन करके उसको मान्य बनाने की चेष्टा करते हैं। परन्तु ऐसा करने से उनके कथन में विचार-स्वतंत्र नहीं रह जाता। ऐसा ज्ञात होता है कि यह समस्त विचारधारा उनकी अपनी नहीं है। वे दूसरों की बातों को अपने शब्दों में कह रहे हैं। वैसे तो प्रायः सभी प्राचीन दार्शनिक अपने दार्शनिक सिद्धान्त वेदान्त सूत्रों की अपनी दृष्टि से व्याख्या करके प्रस्तुत करते हैं। इस प्रकार वह उनकी अपनी वस्तु हो जाती है। परन्तु गौडीय वैष्णव लेखक अपनी श्रुति पर इतनी अधिक श्रद्धा रखते ज्ञात होते हैं कि वे कोई भी कथन स्वतंत्र रूप से नहीं कहते। उदाहरणस्वरूप कृष्णदास कविराज कहते हैं, “तुरीय कृष्णेर नाहिं मायार गंध” इसी पंक्ति के नीचे श्रीधर स्वामी की श्रीमद्भागवत का एक श्लोक देते हैं:—

विराट् हिरण्यगर्भश्च कारणं चेत्युपाध्ययः ।

ईशस्य यत् त्रिभिर्हीनं तुरीयं तत् पदं विदुः ॥

श्लोक के ऊपर जिस ग्रंथ का प्रमाण वाक्य देते हैं उसका नाम भी दे देते हैं। ऊपर दिए श्लोक के ऊपर जिस प्रकार “तथाहि श्रीमद्भागवते एकादशसंघं पञ्चदशाध्याये षोडशांकधृते नारायणे तुरीयाख्ये इत्यस्य व्याख्यायां श्रीधरस्वामिधृत श्लोकः” लिखा है उसी प्रकार प्रत्येक विचार को रख कर उसके नीचे इसी प्रकार ग्रंथ और अध्याय इत्यादि का प्रसंग बताकर तब श्लोक दिए गए हैं। यह पद्धति केवल कृष्णदास ने ही नहीं अपनाई है, वृन्दावनदास के “चैतन्यभागवत” में भी ऐसा ही है। रूप, सनातन और जीव गोस्वामी ने भी यही पद्धति अपनाई है। इस प्रकार की पद्धति हिन्दी के वैष्णव कवियों ने नहीं प्रयोग की। तुलसी-सूर जब आध्यात्मिक विचार प्रस्तुत करते हैं तब स्वतंत्र रूप से ही कहते हैं, प्रमाण वाक्य नहीं देते।

कृष्णदास कविराज चैतन्यदेव को कृष्ण बताते हैं। गौडीय वैष्णव समाज में सब ही का ऐसा विश्वास है। चैतन्यदेव क्या हैं, उनके गुण इत्यादि क्या हैं, यह सब प्रत्यक्ष रूप से कोई भी नहीं कहता। कृष्ण का स्वरूप, गुण, इत्यादि बताकर परीक्ष रूप से वे सब गुण चैतन्यदेव में बता दिए गए मान लिए जाते हैं। चैतन्य कृष्ण हैं अतः जो कुछ कृष्ण हैं वही चैतन्य भी हैं। कृष्ण स्वयं भगवान हैं अतः चैतन्य भी वही हैं। ऐसा क्यों किया गया है, इसका उत्तर कृष्णदास यों देते हैं:—अबतार ज्ञात होता है परन्तु अबतारी अज्ञात होता है। ज्ञात से ही अज्ञात की ओर जाया जाता है। अतः जो प्रत्यक्ष दीख रहा है, उसको देख कर ही यह समझा जा सकता है कि उसका वास्तविक स्वरूप क्या है। चैतन्य को देख कर उनमें अलौकिक भाव पाकर उन्हें कृष्ण समझा जा सकता है; कृष्ण के स्वरूप को भी कृष्ण के

अवतार से समझा जा सकता है। ज्ञात वस्तु को अनुवाद और अज्ञात वस्तु को विधेय कहते हैं।<sup>१</sup> अनुवाद कह कर विधेय कहना चाहिए। प्रत्यक्ष से परोक्ष का ज्ञान हो सकता है, परोक्ष से प्रत्यक्ष का नहीं। जैसे कृष्ण का स्वयं भगवान होना तो कृष्ण को देख कर साध्य है परन्तु स्वयं भगवान का कृष्णत्व समझा नहीं जा सकता।<sup>२</sup> इस प्रकार एक सिद्धान्त सा बन जाता है जो कुछ इस तरह रखता जा सकता है : चैतन्य देव ज्ञात, उनका कृष्णत्व ज्ञात, परन्तु कृष्ण अज्ञात। अवतारी कृष्ण ज्ञात, उनका स्वयं भगवान होना ज्ञात, परन्तु भगवान अज्ञात। यदि चैतन्यदेव को पहचान लिया तब कृष्ण का स्वरूप ज्ञात होगा, फिर भगवान का। परन्तु पहले भगवान का स्वरूप ज्ञात कर लेना कठिन है। इसी सिद्धान्त को लेकर कृष्णदास कविराज ने अपने समस्त आध्यात्मिक विचार उपस्थित किए हैं।

सूरदास, तुलसीदास, नंददास, इत्यादि ने इस प्रकार से अपनी विचारधारा को प्रस्तुत करने की शैली के बारे में कुछ भी नहीं कहा है। कृष्ण अथवा राम का स्वरूप बताते समय न तो उन्होंने प्रमाण वाक्य ही उद्धृत किए हैं और न प्रत्यक्ष से परोक्ष को जानना चाहा है। कृष्ण क्या हैं, राम क्या हैं, यह वे यों ही सहज भाव से कह जाते हैं। कृष्णदास के बराबर विशद व्याख्या भी इन लोगों ने नहीं की है।

यह तो हुई विचार प्रस्तुत करने की शैली की बात। अब क्रमशः इष्टदेव, संसार, माया, जीव और भक्ति इत्यादि पर इन लेखकों के विचार प्रस्तुत किए जा रहे हैं।

१. चैतन्यचरितामृत, पृ. १५

२. अतएव कृष्ण शब्द आगे अनुवाद।

स्वयं भगवत्व पिछे विधेय संवाद ॥

कृष्णेर स्वयं भगवत्व इहा हैल साध्य ।

स्वयं भगवानेर कृष्णत्व हैल बाध्य ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. १५)

## २. इष्टदेव

सोलहवीं शती के प्राप्त वैष्णव साहित्य में स्पष्ट रूप से तीन इष्टदेव दीखते हैं। गौड़ीय वैष्णव साहित्य में कृष्ण और चैतन्य तथा हिन्दी वैष्णव साहित्य में कृष्ण और राम। इष्टदेव कृष्ण को इष्टदेव राम की अपेक्षा बहुत अधिक भक्तों ने ग्रहण किया है। गौड़ीय वैष्णव साहित्य में तो इष्टदेव राम के प्रायः कहीं भी दर्शन नहीं होते। कहा जाता है कि चैतन्य के अनन्य भक्त और जीवनीकार मुरारि गुप्त उनके सम्पर्क में आने से पहले राम-भक्त थे<sup>१</sup> परन्तु उनके प्राप्त पदों में राम का उल्लेख नहीं है।<sup>२</sup> वासुदेव घोष चैतन्य देव को अवतारं बताते समय अवतारों में राम का उल्लेख कर देते हैं और उन्हें पूर्व-अवतार में राम बता देते हैं,<sup>३</sup> परन्तु राम साहित्य प्रायः नहीं के ही बराबर है। कृतिवास की रामायण बहुत पहले की रचना है। सोलहवीं शती में प्राप्त प्रायः कोई भी रचना ऐसी नहीं है जो इष्टदेव राम का दार्शनिक स्वरूप स्पष्ट रूप से विवेचना करके बताती हो। कृष्ण के स्वरूप के विषय में दार्शनिक विचारों की तो कमी नहीं है। राम साहित्य में दो तीन उल्लेखनीय रचनाएँ हैं।<sup>४</sup> परन्तु उनमें भी राम का दार्शनिक रूप नहीं जात होता। सोलहवीं शती के गौड़ीय वैष्णव समाज ने राम को किस रूप में देखा यह कहना कठिन है। राम को विष्णु का अवतार बताया है और कुछ राक्षस, जिनमें अतिकाय मुख्य है, उन्हें उस रूप में देखते हैं परन्तु उन राम-कथाकारों ने राम का जो रूप रखा है वह अपना स्वतंत्र रूप नहीं जात होता। इस सम्बन्ध में दीनेशचन्द्र सेन का मत उल्लेखनीय है। वे कहते हैं:—

“The battle fields in the hands of the poets were changed into pulpits, and the Rakshas into reformed Vaishnavas of the Gaudiya order. The influence of Chaitanya is so apparent that we feel inclined to support the theory that it was Kavichandra who brought this flow of Bhakti. It appears that these sinners threw their mantle of the Rakshas of the Bengali Ramayans while Ram and Laksman were made to play the parts of Chaitanya and Nityanand. The Lanka Kand is saturated with Vaishnava ideas and Ram appears as orthodox Vaishnava....”<sup>५</sup>

राम विष्णु के अवतार थे, राक्षसों के मन में उन्हें देख कर भक्ति-भावना उदित होती थी। परन्तु वह भक्ति भावना वही रस-भक्ति है जिसके पुरोहित चैतन्यदेव थे। हिंदी वैष्णव साहित्य में भी राम को इष्टदेव के रूप में देखने वाले कम हैं। परन्तु इस कमी को एक अकेले तुलसीदास ने ही पूरा कर दिया है।

**१. मुरारि गुप्त मुखे शुनि राम गुण ग्राम ।**

ललाटे लिखिल तार रामदास नाम ॥ (च. च., आदिलीला, परि. १७, पृ. ८१)

**२. पदकल्पतरु में संगृहीत पद ७५१, २१२१, २२३१, २२३५, २२३४**

**३. (क) सेतु बंध कैला तुमि राम अवतारे ।** (प. क. त., पद २२९२

(ख) केहो बले पुरवेते रावण बधिला । (प. क. त., पद २१९२)

**४. कवि रामचन्द्र की रामायण, चन्द्रावती की रामायण, शंकर देव का नाट् ।**

**5. B. R., page 84.**

कृष्ण इष्टदेव के रूप में प्रायः समस्त वैष्णव भक्तों के आराध्य हैं। तुलसीदास ने भी कृष्ण गीतावली लिख कर अपनी कृष्ण भक्ति का परिचय दिया है। अन्य सब छोटे बड़े कवियों ने जिनकी संख्या सैकड़ों तक पहुंचती है कृष्ण को इष्टदेव और एकमात्र आराध्य मान कर रचनाएं की हैं। कृष्ण के दार्शनिक रूप की विवेचना सबने नहीं की है। पर उनके ईश्वर होने का उल्लेख, और उस प्रकार लीला गुण गान प्रायः सबने किया है। दार्शनिक विवेचनापूर्ण व्याख्या मुख्यतया कृष्णदास कविराज ने और प्रसंगानुसार सूरदास और नंददास ने की है।

गौड़ीय वैष्णव समाज में चैतन्यदेव भी उसी प्रकार इष्टदेव के रूप में दृष्टिगोचर होते हैं जिस प्रकार कृष्ण। सोलहवीं शती के प्रत्येक वैष्णव कवि ने चैतन्यदेव का लीला गुण गान किया है। मानो उनकी लीला गुण गान और भक्ति कृष्ण की ही गुण गान और भक्ति है। वासुदेव घोष, मुरारि गुप्त, नरहरि इत्यादि ने तो केवल चैतन्य पर ही पद लिखे हैं। जिन लोगों ने कृष्ण पर रचनाएं की हैं उन्होंने “तदुचित गौर-चन्द्रिका” कह कर चैतन्य पर भी समानान्तर रचनाएं की हैं। चैतन्य तत्त्व हैं, कृष्ण हैं यह उन लोगों का विश्वास है। हिन्दी वैष्णव साहित्य में वल्लभाचार्य पर भी कुछ पद मिलते हैं। उनमें उन्हें परब्रह्म, कृष्ण, अवतार सब बताया है।<sup>१</sup> उकियों की समानता होते हुए भी उनमें से उनके ईश्वरत्व की भावना दृढ़ विश्वास के रूप में परिलक्षित नहीं होती। कृष्णदास कविराज चैतन्य-तत्त्व की भी व्याख्या करते हैं और नित्यानंद एवं अद्वैत की भी। परन्तु जिस प्रकार चैतन्य उस व्याख्या के फलस्वरूप “कृष्ण” हो जाते हैं, और नित्यानंद, और अद्वैत नहीं हो पाते, उसी प्रकार उकियों की समानता होते हुए भी वल्लभ ‘कृष्ण’ नहीं हो जाते। सूरदास ने तो केवल एक पद ही उन पर लिखा है। वह गुरु वंदना मात्र है।<sup>२</sup>

१. (क) श्री वल्लभ सुखकारी । (ख) शोभा शिरोमणि प्रकट पुरुष  
पुरुषोत्तम लीला अवतारी ॥ प्रमाण भूतल आवीया ।  
काल अकाल तें न्यारे । कृष्णदास के प्रभु आय प्रगटे  
रसनिधि प्रेम भक्ति प्रतिपारे । द्रज सुन्दरी मन भावीया ॥  
गोविंद प्रभु गिरिराज उद्धरण । (की. सं., भा. २ जो, पृ. २१६ इत्यादि)  
श्री वल्लभ सुखकारी ॥

(की. सं., भा. २ जो, पृ. २१०)

२. भरोसो दृढ़ इन चरणन केरो ।

श्री वल्लभ नख चन्द्र छटा बिन सब लग मांझ अंधेरो ॥  
साधन और नार्हि या कलि मैं जासों होत निवेरो । . . . . इत्यादि

### ३. इष्टदेव—चैतन्य और बल्लभ

**चैतन्य**—जैसा कि पहले ही कहा जा चुका है चैतन्यदेव और बल्लभाचार्य की भावना में भेद है। यह भेद तात्कालीन दोनों वैष्णव समाजों में उन लोगों को प्राप्त स्थान के कारण है। हिन्दी वैष्णव समाज में बल्लभ वे नहीं हैं जो गौड़ीय समाज में चैतन्य हैं। दोनों के विषय में कथनों की समानता के कारण दोनों का विवरण एक साथ ले लिया गया है।

चैतन्यदेव के जीवन काल में उनके नदिया निवासी भक्तगणों ने उन्हें ईश्वरत्व की श्रेणी तक पहुंचा दिया था और उन्हें 'स्वयं कृष्ण' माना था। यह भावना नदिया तक ही सीमित नहीं रही, आगे भी बढ़ी। वृन्दावन स्थित षट् गोस्वामी गौड़ीय वैष्णव धर्म के व्यवस्थाकार थे। इन लोगों ने कृष्ण की भगवत्ता और उनके एकमात्र सत्य होने को सिद्धान्त रूप में बड़े विशद तर्कों द्वारा, अन्य प्राचीन धार्मिक ग्रन्थों के आधार पर स्थापित किया है, परन्तु चैतन्य के देवत्व के बारे में वे लोग प्रायः मौन हैं। इन गोस्वामियों ने अपने काव्यों के प्रारंभ में जो संस्कृत में हैं, नमस्-क्रियाओं में चैतन्य की बदना ईश्वर, कृष्ण इत्यादि के रूप में अवश्य की है।<sup>१</sup> परन्तु अपने सैद्धान्तिक दृष्टिकोण से जिसके द्वारा वे कृष्ण को परम सत्य मानते हैं इस भावना का संतुलन करने की चेष्टा नहीं की। या तो उस समय चैतन्य का स्वयं कृष्णत्व और परम तत्व होना इतना अधिक निर्विवाद था कि उन लोगों ने इसे सिद्ध करने की चेष्टा ही नहीं की अथवा जब वे कृष्ण के परम तत्व होने को बड़ी गवेषणापूर्ण रचनाओं द्वारा प्रतिपादित कर चुके थे तब दूसरे को परतत्व सिद्ध करके स्वमत का ही खंडन केसे करते ! जो कुछ भी हो भाषा में प्राप्त साहित्य चैतन्य देव के बारे में

(क) हृदि यस्य प्रेरणया प्रवर्त्तितोऽहं वराक-रूपोऽपि ।

तस्य हहेः पदकमलं बन्दे चैतन्य-देवस्य ॥ (रूप गोस्वामी, भ. र. सि.)

(ख) अर्नपितचरीं चिरात् करुण्यावतीर्णः कलौ ।

समर्पयितुमुन्नतोज्जवलरसां स्वभक्तिश्रियम् ॥

हरिः पुरट-सुन्दर-द्युति-कदम्ब-संदीपितः ।

सदा हृदय-कंदरे स्फुरतु वः शशीनंदनः ॥ (रूप गोस्वामी, ल. मा.)

(ग) स्वदयितनिज-भावं यो विभाव्य स्वभावात् ।

सुमधुरमवतीर्णो भक्तरूपेण लोभात् ॥

जयति कनकधामा कृष्ण-चैतन्य-नामा ।

हरिरिहृजतिवेशः श्री शशीसूनुरेषः ॥ (सनातन गो., बृ. भा.)

(घ) बन्दे श्रीकृष्णचैतन्यं भगवंतं कृपामयम् ।

प्रेम-भक्ति वितानार्थं गौडेष्ववततारयः ॥ (सनातन गो., बै. तो.)

(ङ) निजामुज्जवलितां भक्ति-सुधामर्पयितुं कितौ ।

उदितं तं शशी-गर्भ-ध्योम्नि पूर्णं विधुं भजे ॥ (रघुनाथदास, मुक्ताचरित्र)

बहुत कुछ कहता है।

चैतन्य परतत्व है—वेदादि शास्त्र और उपनिषद् में जिसे अद्वैत ब्रह्म कह कर निर्देश करते हैं वह इन्हीं चैतन्य की अंगकांति है; जिसे परमात्मा या अंतर्यामी पुरुष कहते हैं वह इन्हीं का अंश स्वरूप है। जो जगत् की उत्पत्ति और प्रलय करता है, जीवों की अगति और गति दोनों हैं, ज्ञान-गम्य और ज्ञानातीत, पुरुष-प्रधान, षडैशवार्यशाली पूर्ण भगवान् हैं वह यही चैतन्य है। इन कृष्ण-चैतन्य से भिन्न अन्य कोई भी परतत्व नहीं है।<sup>१</sup> चैतन्य अद्वैत ब्रह्म से भी ऊपर हैं क्योंकि वह तो केवल उनकी अंगकांति ही है। परमात्मा चैतन्य का अंश है अतः अंशी चैतन्य उससे बहुत बढ़े हैं। यह परतत्व ब्रह्म, आत्मा और भगवान्, ये तीन रूप प्रकाश विशेष से धारण करता है।<sup>२</sup> चैतन्य देव यह सब हैं। वे देवी-देवों के बंदनीय और योगी-यती के परम ध्येय हैं।<sup>३</sup> वे समस्त संसार के पिता अचित्य अगम्य तत्व हैं।<sup>४</sup> कृष्ण जो स्वयं भगवान् हैं, पूर्ण ज्ञान, पूर्णानन्द एवं परतत्व हैं, वही कृष्ण-चैतन्य देव के रूप में अवतीर्ण हुए हैं। अर्थात् चैतन्य परतत्व है।<sup>५</sup> उपनिषद् जिस ब्रह्म को सुनिर्मल और शुद्ध प्रकाश से युक्त बताते हैं और जिस ब्रह्म की विभूति करोड़ों ब्रह्मांडों में भरी है वह ब्रह्म गोविंद की अंगकांति मात्र है। वही गोविंद चैतन्य है।<sup>६</sup> यह गोविंद षडैशवर्य से पूर्ण हो कर, लक्ष्मी सहित 'नारायण' नाम धारण करके परव्योम में बैठता है। यह नारायण भगवान् हैं और भक्त को ही उपलब्ध होते हैं। क्योंकि चैतन्य और गोविंद में कोई भेद नहीं है,

१. यदद्वैतं ब्रह्मोपनिषदि तदप्यस्य तनुभा ।

य आत्मान्तर्यामी पुरुष इति सोऽस्यांशविभवः ॥

षडैशवर्यः पूर्णो य इह भगवान् स स्वयमव्यम् ।

न चैतन्यात् कृष्णाज्जगति परतत्वं परमिह ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. १, पृ. १)

२. प्रकाश विशेषे तेह धरे तिन नाम ।

ब्रह्म परमात्मा आर स्वयं भगवान् ॥ (चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. ११)

३. ब्रह्म आत्म भगवान्, जारे सर्वशास्त्रे गान, देव-देवीर चरणबंदन ।

जोगी जति सदा ध्याय तवु जारे नाहि पाय, वंदो सेह शशीर नंदन ॥

(गौ. प. त. ११२।६१ )

४. जय आदि हेतु जय जनक सवार ।

जय जय अचित्य अगम्य आदि तत्व । जय जय परम कोमल शुद्ध सत्व ॥

(गौ. प. त. ११२।६५)

५. स्वयं भगवान् कृष्ण, कृष्ण परतत्व । पूर्णज्ञान पूर्णानन्द परम महत्त्व ॥

नंदसुत बलि जारे भागवते गाइ । सेह कृष्ण अवतीर्ण चैतन्य गोंसाबि ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. १, पृ. ११)

६. तांहार अंगेर शुद्ध किरण मंडल ।

उपनिषद् कहे तांरे ब्रह्म सुनिर्मल ॥

अतः चैतन्य और नारायण भी एक ही हैं। चैतन्य देव भी षडैशवर्य-पूर्ण लक्ष्मीकांत भगवान हैं। यह अनंत जीवों में प्रकाशित हैं, अतः चैतन्य भी अनन्त जीवों में प्रकाशित हैं। वे भी परब्योम के स्वामी हैं।<sup>३</sup>

चैतन्य विष्णु हैं—विष्णु परब्रह्म का गुणावतार मात्र हैं। चैतन्य क्योंकि परब्रह्म और परतत्त्व हैं, अतः वे विष्णु भी हैं।<sup>४</sup> यह क्षीर-सागर-शायी, रमापति और सिंधु-सुता के स्वामी हैं। चैतन्य वैकुंठ के नाथ हरिहर हैं।

चैतन्य ने ही समस्त अवतार लिए—वासुदेव घोष, गोविन्ददास, वृदावनदास इत्यादि ने इस मत का बार-बार उल्लेख किया है। चैतन्य केवल कृष्ण ही नहीं हैं, राम, कृष्ण, हिरण्यकश्यप इत्यादि सब हैं। वे जानकी-बलभ राम थे, जिन्होंने सेतु बांधा था।<sup>५</sup> ये चैतन्य धनुषधारी राम हैं जिन्होंने रावण का वध किया था।<sup>६</sup> ये चैतन्य अखिल भुवनपति

कोटि कोटि ब्रह्मांडे जे ब्रह्मेर विभूति ।

सेइ ब्रह्म गोविंदेर हय अंगकांति ॥

सेइत गोविंद साक्षात् चैतन्य गोसाङि । (चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. ११-१२)

१. (क) सेइत गोविंद साक्षात् चैतन्य गोसाङि ।

जीव नित्तारिते एछे दयालू आर नाङि ॥

परब्योमेते वैसे नारायण नाम ।

षडैशवर्य पूर्ण लक्ष्मीकांत भगवान् ॥ (चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. १२)

(ख) अनंत स्फटिके जैछे एक सूर्य भासे । तैछे जीवे गोविंदेर अंश परकाशे ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. १२)

(ग) तुमि से वेदांत वेद तुमि नारायण ।.... (गौ. प. त. १२।६३)

२. (क) विष्णु अवतारे तुमि प्रेमेर भिखारी । शिव शुक नारद लैया जना चारि ॥

(वासुदेव घोष, प० क० त०, पद २२९२)

(ख) तुमि विष्णु, तुमि कृष्ण तुमि यज्ञेश्वर ।

तोमार चरण युगे गंगातीर्थ वर ॥ (वृदावनदास, गौ. प. त. १२।६३)

३. (क) केह कहे जानकी बलभ छिल राम ।....

(गोविन्ददास, गौ. प. त. १२।१७)

(ख) केह बोले गोरा, जानकीबलभ ।.... (नथनानंद, गौ. प. त. १२।४४)

(ग) जानकी-जीवन तुमि, तुमि नरसिंह ।.... (वृदावनदास, गौ. प. त. १२।६३)

(घ) सेतु बंध कैला तुमि राम अवतारे ।....

(वासुदेव घोष, प० क० त०, पद २२९२)

४. (क) राम अवतार, धनुक धरिया ।.... (रामानंद, गौ. प. त. १२।४९)

(ख) केह बले पूरवे रावण बधिला (वासुदेव घोष, गौ. प. त. १२।३)

(ग) तुमि रक्ष-कुलहंता जानकीजीवन । तुमि प्रभु वरदाता, अहिल्या मोचन ॥

(वृदावनदास, गौ. प. त. १२।६४)

हैं। सत्युग, त्रीता, द्वापर सब में अवतार लेकर ध्यान, यज्ञ, पूजा का प्रकाश किया और अब चैतन्य रूपमें आए हैं।<sup>१</sup> वृदावनदास कहते हैं कि 'तुम नरसिंह हो, तुमने प्रह्लाद के लिए अवतार लिए, हिरण्यकश्यप का वध किया, इसलिए नूसिंह कहलाए। तुम अनंतशशयन हो, नारायण हो, तुम्हीं ने छल करके बामनरूप में बलि को छला। तुम मत्स्य हो, तुम कूर्म हो, और तुम्हीं बाराह हो। तुम इसी प्रकार अवतार लेकर प्रति युग में देवताओं का पालन करते हो। तुम्हीं ने अजामिल का उद्धार किया। तुम महाकाल स्वरूप हो। तुम इच्छामय महामहेश्वर हो। तुम सर्वकाल में सत्य हो।<sup>२</sup> 'वासुदेव घोष कहते हैं कि जो जगन्नाथ हैं वे ही चैतन्य हैं। नीलाचल में जगन्नाथ शंखचक्र धारण करके निवास करते हैं परंतु नदिया में दंड और कमंडल लिए हैं। वस इतना ही अंतर है। वे ही एक ईश्वर हैं, उन्हें ब्रह्म और शिव भी भक्ति कर के नहीं पाते।<sup>३</sup> इस प्रकार ईश्वर के जितने भी अवतार स्वरूप हो सकते हैं वे सब चैतन्य हैं।

चैतन्य कृष्ण हैं—चैतन्य देव के कृष्णत्व को सिद्ध करने के लिए तर्कपूर्ण प्रयत्न कृष्णदास कविराज ने किया है। अन्य वैष्णव कवियों ने भी यत्रतत्र इसका उल्लेख किया है। चैतन्य और कृष्ण अभिन्न हैं ऐसा सब का ही विश्वास है। भंगलाचरण के सर्वप्रथम श्लोक में ही कृष्णदास चैतन्य न कह कर कृष्ण चैतन्य कहते हैं।<sup>४</sup> चैतन्य तत्त्व का निरूपण करने में इसीलिए कृष्ण तत्त्व का निरूपण किया गया है। कृष्ण तत्त्व का निरूपण ही चैतन्य तत्त्व का निरूपण है।<sup>५</sup> चैतन्य स्वयं भगवान ब्रजेन्द्रनन्दन हैं। जो कृष्ण स्वयं भगवान परतत्व, पूर्णानन्द, पूर्ण ज्ञान हैं और भागवत नंदसुत कह कर जिनका गान करती है, वही कृष्ण चैतन्य रूप में अवतीर्ण हुए हैं। उन्हीं ब्रजेन्द्र कुमार अवतारी कृष्ण ने चैतन्य अवतार लिया है। और आगे चल कर कृष्णदास कहते हैं कि चैतन्य साक्षात् शृंगार, एवं रसमय मूर्ति कृष्ण हैं। स्वयं भगवान कृष्ण नंदात्मज हैं, एक ईश्वर हैं, रास करने वाले हैं, सबको नचाते हैं, वही कृष्ण चैतन्य हैं।<sup>६</sup> गोविंददास कविराज कहते हैं कि जो पहले गोकुल में गोपाल थे वे

१. (क) अखिल भुवनपति, गोलोके जांहार स्थिति।

(गोविंददास, गौ. प. त. १२१२२)

(ख) सत्य त्रेता द्वापर, सत्ययुगेर ईश्वर, ध्यान यज्ञ, पूजा, प्रकाशिला।  
नवद्वीपे अवतरि, सेइ हैल गौरहरि...।

(माधवदास गौ. प. त. १२१२६)

२. गौरपदतरंगिणी, द्वितीय उच्छ्वास, पद संख्या ६३, ६४, ६५, ६६, ६७।

३. पदकल्पतरु, पद १६३४, २१९२

४. तत् प्रकाशांश्च तच्छक्तीः कृष्णचैतन्य संज्ञकं।

(चै. च., आदिलीला, परि. १, पृ. १)

५. चैतन्य प्रभु महिमा कहिवार तरे।

कृष्णेर महिमा कहि करिया विस्तारे॥

(चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. १७)

६. (क) चैतन्य गोसाङ्गि एइ तत्त्व निरूपण।

स्वयं भगवान चैतन्य ब्रजेन्द्रनन्दन॥ (चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. १७)

ही श्रीकृष्ण चैतन्य गोरांग शची के दुलारे हैं; जो ब्रजेन्द्र नंदन थे वे ही शची सुत हैं।<sup>१</sup> शिवानंद कहते हैं कि पहले जो गोपीनाथ श्रीमती राधिका के साथ थे, वे ही अब सुखदायी चैतन्य हैं। पहले हाथ में बंशी थी, अब दंड कमण्डल है।<sup>२</sup> नरहरि कहते हैं कि यह तो तुम्हारी चतुराई है कि तुम ब्रजभूमि को शून्य करके, नदिया में अवतीर्ण हुए हो। न तो शिखि पुच्छ है, न पीत वस्त्र है, न हाथ में बंशी है, परन्तु इस रूप में भी मेरा मन भ्रम में नहीं डाला जा सकता। तुम वही ब्रज के कन्हाई हो, जिसे विश्वास न हो आकर देख जाय।<sup>३</sup> जो कृष्ण परतत्व हैं

(ख) स्वयं भगवान् कृष्ण, कृष्ण परतत्व ।

पूर्णज्ञान पूर्णनिन्द परम महत्व ॥  
नंद सुत बलि जारे भागवते गाइ ।

सेइ कृष्ण अवतीर्ण चैतन्य गोसाङ्गि ॥ (चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. ११)

(ग) सेइ कृष्ण अवतारी ब्रजेन्द्रकुमार ।

आपना चैतन्यरूपे कैल अवतार ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. १६)

(घ) श्रीकृष्ण चैतन्य गोसाङ्गि ब्रजेन्द्र-कुमार ।

रसमय मूर्ति कृष्ण साक्षात् शृंगार ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. ३१)

(ङ) स्वयं भगवान् कृष्ण एकले ईश्वर ।

अद्वितीय नंदात्मज रसिक-शेखर ।

रासादि विलासी ब्रज ललना-नागर ।

आर जत सब देख तांर परिकर ॥

सेइ कृष्ण अवतीर्ण श्रीकृष्ण चैतन्य ।

सेइ परिकर गण अंशे सब धन्य ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ७, पृ. ४६)

(च) एकले ईश्वर कृष्ण आर सब भूत्य ।

जारे जैछे नाचाय से तैछे करे नृत्य ॥

एहमत चैतन्य गोसाङ्गि एकले ईश्वर ।

आर सब पारिषद् केह वा किकर ॥

(चै. च., आ. ली., परि. ५, पृ. ३८)

१. (क) श्रीकृष्ण चैतन्य गोरा शचीर दुलाल ।

एइ जे पूरवे छिल गोकुलेर गोपाल ॥

(गौविन्ददास, गो. प. त. ११२१७)

(ख) ब्रजेन्द्र नंदन जेइ शची सुत हैल सेइ । ..

(गौविन्ददास, गो. प. त. ११२१८)

२. गौ. प. त., पृ. १५

३. गौ. प. त., पृ. १२

वे ही चैतन्य हैं अतः चैतन्य परतत्व की सीमा है।<sup>१</sup> ये श्रीकृष्ण-चैतन्य पंच-तत्व स्वरूप हैं। वे भक्ति-रूप, भक्ति स्वरूप, भक्तावतार-रूप, भक्ताख्या रूप, और भक्ति-शावितक रूप हैं।<sup>२</sup>

प्रायः ये समस्त उक्तियां बल्लभाचार्य के लिए भी प्राप्त हैं। उनके भक्त भी उन्हें केवल अलौकिक पुरुष ही नहीं, ब्रह्म, कृष्ण सब मानते हैं।

बल्लभ पूर्ण ब्रह्म हैं—नंददास कहते हैं कि श्री लक्ष्मण के गृह पर वधाई बजती है क्योंकि पूर्ण ब्रह्म प्रगट हुए हैं।<sup>३</sup> वे पूर्ण परमानन्द पुरुष हैं जिनका स्मरण करने मात्र से सब पवित्र हो जाते हैं।<sup>४</sup> वे अनन्त लीला पूर्ण सनातन ब्रह्म हैं।<sup>५</sup> वे पूर्ण पुरुषोत्तम, सकल कला-गुण-निधान हैं, जिनका यश वेद गाते हैं और जो समस्त श्रुतियों के सार हैं।<sup>६</sup> इन पूर्ण-काम पुरुषोत्तम की ज्योति करोड़ों सूर्य भी नहीं दिखा सकते। निगम इन्हें नेति नेति कह कर

१. सेइ कृष्ण अवतारी ब्रजेन्द्रकुमार ।

आपना चैतन्यरूपे कैल अवतार ॥

अतएव चैतन्य गोसाङि परतत्व सीमा ।.....

(चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. १६)

२. चैतन्यचरितामृत, आदिलीला, परि. १, पृ. ३ )

३. श्री लक्ष्मण गृह बजत वधाई ।

पूरण ब्रह्म प्रकटे पुरुषोत्तम श्री बल्लभ सुखदाई ॥ (की. र., पृ. २७१)

४. पुरुष परमानन्द पूरण भक्तहित बपु धारियो ।

नाम सुमरत भये पावन सकल खल कलिके जिया ।

कृष्णदास प्रभु की गाय लीला मन मनोरथ कर लिया ॥

(कृष्णदास, की. र., पृ. २७५)

५. पूरणब्रह्म सनातन माधो ।

कलि केशव अवतार वहां ॥

गोपालदास अनन्त लीला प्रकट श्री बल्लभ भया ॥

(गोपालदास, की. र., पृ. २७४)

६. (क) श्री बल्लभ पूरण पुरुषोत्तम सकल वेद यश गावे ।

श्रीविद्ठल गिरिधरनलालसों, अहर्निश प्रीति बढ़ावे ॥

(की. सं., भाग २ जो, पृ. २०५)

(ख) श्री लक्ष्मण गृह आइ नवनिधि ।

प्रगटे जान पूरण पुरुषोत्तम द्वार बुहारत फिरत अष्टसिधि ॥

(की. र., पृ. २७४)

(ग) प्रगट भये पूरण पुरुषोत्तम सकल श्रुतिन के सार ।

रामदास प्रभु सब भक्तन के जीवन प्राण आधार ॥

(रामदास, की. सं., भाग २ जो, पृ. २०७)

पुकारते हैं। सनकादिक शुक, शिव, शेष, नारद, शारदा सब वर्णन करके पागल हो गए पर पार नहीं मिला।<sup>१</sup> इन व्रहा ने इस बार ब्राह्मण का शरीर धारण किया है। वे ईश्वर के स्वरूप हैं, अखंड अवतारी हैं, युगावतार धारण किया है आसुरी जीवों का उद्धार करने के लिए।<sup>२</sup> वे ही सब के आदि अंत हैं।<sup>३</sup>

**वल्लभ विष्णु हैं**—वल्लभ के विष्णुत्व का अधिक उल्लेख नहीं है। वे गरुड़गामी हैं, यही कह दिया गया है। षोडश-ग्रन्थ-संग्रह में यह कहा गया है कि वल्लभ विष्णु के मुख की अग्नि लेकर प्रकट हुए हैं। इस बात का उल्लेख कई जगह है कि वे अग्नि-स्वरूप हो कर उत्पन्न हुए हैं।<sup>४</sup> कुंभनदास 'रमापति' कह कर उनके विष्णु होने का उल्लेख करते हैं।<sup>५</sup>

**वल्लभ कृष्ण हैं**—वल्लभ के कृष्णत्व का सो अनेक पदकर्ताओं ने उल्लेख किया है। कुंभनदास कहते हैं कि मैं वल्लभ अवतार का वर्णन करता हूँ। गोकुलपति फिर से गोकुल में प्रगट हुए हैं, वे सकल विश्व के आधार हैं।<sup>६</sup> कमल दल के से नेत्र बाले हैं और मधुर वाणी बोलते हैं। वे भक्तों के प्राणाधार सकल सुख-दाता श्री गोकुल नाथ हैं।<sup>७</sup> उनके भजन से मन निर्मल होता है। यह भजन भी वडे भाग्य से मिलता है। यह निश्चय रूप से गोकुलपति है।<sup>८</sup> वृन्दावन के वे ही इन्दु प्रगट हुए हैं जिन्होंने रस की वर्षा की थी और जिन्होंने गोवर्धन धारण किया था और जिनका मुख देख कर गोपी ग्वाल जीवित रहते थे।<sup>९</sup> इस जन्म में

१. कृष्णदास का पद, कीर्तन संग्रह, पृष्ठ २१६

२. नमो श्री वल्लभाधीश स्वामी।

अखंड अवतार जुगधार लीला करी।

आसुरी जीव सब मोह पामी॥ (कृष्णदास, की. र., पृ. ३६५)

३. सकल कला संपूरण गुणनिधि आदि अन्त जय नमो नमो।

(कृष्णदास, की. र., पृ. २८६)

४. आज जगती पर जय जय कार।

प्रगट भये श्री वल्लभ पुरुषोत्तम वदन अग्नि अवतार॥

(गिरिधर, की. र., पृ. २७१)

५. अष्टसिधि नवनिधि रमापति अखिल भुवन के मुकुट मनी।

(की. र., पृ. ३६३)

६. बरनों श्री वल्लभ अवतार।

गोकुल पति प्रगटे फिर गोकुल सकल विश्व आधार।

(कुंभनदास, की. सं., भाग २ जो, पृ. २०६)

७. कृष्णदास, कीर्तन-रत्नाकर, पृ. २७५

८. रसिकदास, कीर्तन-रत्नाकर, पृ. २८०

९. उदित भयो इन्दु वृन्दाविपिन को हरण बरख रस,

बचन सुन श्रवण निजन पिये।

कृष्णदासनि नाथ हाथ गिरिधर धर्यो साथ सब,

गोप मुख निरख नैन जिये॥ (कृष्णदास, की. र., पृ. २८१)

लक्ष्मण के पुत्र जो हैं वे अगम निगम में वर्णित देवता और मुनि को भी अप्राप्य, सकल कला और गुणों के निधान पूर्ण पुरुष नंदनंदन हैं। वे स्मरण करते ही तीनों तापों का हरण कर लेते हैं।<sup>१</sup> यशोदा के पुत्र ने भक्तों को अपना सुख देने के लिए बलभ के रूप में अपनी मूर्ति प्रगट की है।<sup>२</sup> कृष्णदास कहते हैं कि शोभा-शिरोमणि, ब्रज सुन्दरियों के मनभावन, प्रमाण पुरुष, पृथ्वी पर आए हैं।<sup>३</sup> कोई उन्हें कुछ कहे परन्तु कृष्णदास (स्वकीयजन) उन्हें कृष्ण ही कहते हैं।<sup>४</sup>

१. अगम निगम कहत जाहि सुर नर मुनि न लहे ताहि

सकल कला गुणनिधान पूरण उर लाऊँ।

गोविन्द प्रभु नन्दनन्दन श्रीलक्ष्मण सुत जगत बन्दन

सुमरत त्रय ताप हरत चरण रेणु पाऊँ॥

(गोविन्द स्वामी, की. र., पृ. २८२)

२. यशोमतिसुत निज सुखदेवेको मुख मूरति प्रगटाई॥

(रसिकदास, की. सं., भाग २ जो, पृ. २०४)

३. शोभा शिरोमणि प्रकट पुरुष प्रमाण भूतल आवीया।

कृष्णदास के प्रभु आयप्रगटे ब्रज सुन्दरी मन भावीया॥

(की. सं., भाग २ जो, पृ. २१६)

४. कोउ कहे विप्र कोउ विविध पंडित कहे

कोउ कहे अंश कोउ आत्मारामी।

स्वकीय जन एक निवारि निश्चे कीये

वस्तुतः कृष्ण जो वन्धे दामी॥

(की. र., पृ. ३६५)

## ४. चैतन्य और वल्लभ के अवतारों के कारण

गीड़ीय वैष्णव साहित्य में और हिन्दी वैष्णव साहित्य में ही चैतन्य और वल्लभ अवतार बताए गए हैं। उनके-कृष्ण अवतार होने का विश्वास अधिक स्पष्ट है। प्रश्न उठता है कि इन अवतारों का कारण क्या है। कृष्ण को क्यों ऐसी आवश्यकता आ गई कि वे पृथ्वी पर फिर से अवतरित हों। वल्लभ अवतार के लिए जो कुछ कारण बताए गए हैं वे निम्न हैं:—

१. भक्तों का हित करने के लिए—श्रीकृष्ण ने जो श्रीमुख से बचन कहे थे कि मैं भक्तों के लिए आता हूँ, वे ही बचन पूरे करने के लिए गोवर्धनधारी कृष्ण ने पृथ्वी पर शरीर धारण किया है। भक्तों के प्राणाधार श्री वल्लभ भक्तों के उद्धार के लिए प्रगट हुए हैं।<sup>१</sup>

२. भागवत का प्रकाश करने के लिए—शुक के मुख से अमृतरस रूपी जो भागवत निकली है उसके अर्थ अत्यन्त गूढ़ हैं। उन गूढ़ अर्थों का प्रकाश करने के लिए वल्लभ ने जन्म लिया है। उस भागवत में जो आत्म अंग है अर्थात् कृष्ण और कृष्ण भक्ति का अंग है, उसे प्रगट करने के लिए आए हैं।<sup>२</sup>

३. पुष्टिमार्ग का प्रकाश करने के लिए—श्री वल्लभ उस पुष्टि का रस देने और प्रगट करने आए हैं जो पाखंड को दूर करती है। पुष्टि का प्रकाश करके माया मत को दूर

१. (क) श्री मुख बचन कहे प्रतिपाले भक्त भय हरे आप धनी ।

ताहीते दासत्व दिखायो, श्रीकृष्ण बदन प्रकटे अगनी ।

याहीते भूतल बपुधार्यो, दैविकी विध अधिक बनी ।

कुंभनदास प्रभु गोवर्द्धन धर मिट गये रविमुत त्रास रनी ॥

(की. र., पृ. ३६३)

(ख) प्रगट्या प्रानअधार श्री बत्सल भक्त हित वपु धारियो ।

दैवीजीव उद्धारण कारण करुणासिन्धु विचारियो ॥

(विष्णुदास, की. सं., भाग २ जो, पृ. २१४)

२. (क) शुक मुख व्रवित सुधारस भय के गूढ़भाव दशविध कर ले ।

(की. र., पृ. २८६)

(ख) श्रीभागवत गूढ़ रस प्रकटन कारण क्रीयो विचार ॥

(रसिक, की. सं., भाग २ जो, पृ. २०४)

(ग) सकल पतित उद्धारन कारन प्रकट कियो अवतरन ।

गूढ़ श्री भागवत प्रति पद अरथ प्रकट करन ॥

(हरिदास, की. र., पृ., ३६३)

(घ) श्री भागवत आत्म अंग जिनके प्रगट करन विस्तार ।

(गिरिधर, की. र., पृ. २७९)

करेंगे, इस प्रकार मर्यादा की रक्षा करने के लिए वे अवतरित हुए हैं।<sup>१</sup>

संक्षेप में बल्लभाचार्य के अवतार के ये ही तीन कारण हैं। चैतन्यदेव के अवतार के कारणों का विवरण इतने संक्षिप्त रूप में नहीं दिया गया है। उनके अवतार के कारणों का विशेष विवरण कृष्णदास कविराज ने दिया है। वे उनके कृष्ण-अवतार होने के कई कारण बताते हैं। ये कारण बहिरंग और अन्तरंग दो प्रकार के हैं।<sup>२</sup> इन्हीं कारणों के बाबा कृष्ण फिर से चैतन्य रूप में आए।

### १. बहिरंग कारण

- (१) प्रेम-भक्ति प्रचार
- (२) संकीर्तन प्रचार
- (३) अपनी भक्ति देना
- (४) भक्तों का कृष्ण परिशोध करना

### २. अंतरंग कारण

- (१) जिस प्रकार राधा कृष्ण-प्रेम का आस्वादन करती थीं उसी प्रकार स्वप्रेम आस्वादन करने के लिए।
- (२) अपनी रूप माधुरी का आस्वादन उसी प्रकार करने के लिए जैसे राधा करती थीं।
- (३) राधा के महाभाव का वास्तविक रूप समझने के लिए।

१. बहिरंग कारण—कृष्णदास कहते हैं कि बहिरंग कारण मुख्य कारण नहीं है। यह सब भी सत्य हैं। द्वापर युग के अन्त में अठाइस चतुर्थ जब हो गए, तब कृष्ण ने अवतार लिया। वे ब्रज लोक और भक्त सबको लेकर प्रकाशित हुए। वे दास्य, सर्व,

१. (क) प्रकटे पुष्टि महारस देन ।

श्री बल्लभ हरि भाव अति मुख रूप समर्पित लेन ॥

(रसिकदास, की. र., पृ. २८७)

(ख) मायामत को दूर करेंगे पुष्टिभक्ति प्रकटार्द्दि ।

(सगुणदास, की. र., पृ. २८८ )

(ग) फल्यो जन भाग्य पथ पुष्टि प्रकट करण  
दुष्ट पाखंड मत खंड खंडन किये ।

.. .. .. ..  
सकल मर्याद मंडन प्रभु अवतरे ॥

(कृष्णदास, की. र., पृ. २८१)

२. सत्य एइ हेतु किन्तु एहो बहिरंग ।

आर एक हेतु शुन आछे अंतरंग ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २२)

वात्सल्य, श्रुंगार चारों भावों के भक्तों के वश में रहते हैं।<sup>१</sup> दास, सखा, माता-पिता, और प्रेयसी गण इन सब के साथ प्रेमाविष्ट हो कर कृष्ण ब्रज में कीड़ा करते थे। यथेच्छ विहार करके वे अन्तर्धान हो गए। अंतर्धान होने के बाद वे मन में विचार करते हैं कि मैंने चिरकाल से प्रेम-भक्ति का दान नहीं किया। भक्ति के बिना जगत का कल्याण नहीं है। समस्त संसार वैधी भक्ति कर रहा है। इस भक्ति से ब्रज भाव को शक्ति नहीं मिलती। सारा संसार मेरे ऐश्वर्य ज्ञान से भरा है और इस ऐश्वर्य भाव से अद्भुत भक्ति मुझे अच्छी नहीं लगती। ऐसे भक्त चार प्रकार की भक्ति पाकर बैकुंठ जाते हैं परन्तु मेरा भक्त ब्रह्म-सायुज्य नहीं चाहता जो वैधी भक्ति से मिलता है।<sup>२</sup> अतः मैं शुद्ध भक्ति को सिखाने के लिए जन्म लूंगा।<sup>३</sup> इसके साथ ही साथ युग-धर्म-संकीर्तन का प्रचार करूंगा और चार भाव की भक्ति देकर संसार को नचाऊंगा। चैतन्यदेव कृष्ण ये परन्तु वे स्वयं कृष्ण-भक्ति क्यों करते थे? इसका उत्तर कृष्णदास यह कह कर देते हैं कि अपने आप न करे तो संसार में कोई कुछ

१. अष्टाविंश चतुर्युगे द्वापरेर शेषे । ब्रजेर सहित हय कृष्णेर प्रकाशे ॥  
दास्य, सख्य, वात्सल्य श्रुंगार चारि रस । चारि भावे भक्त जत कृष्ण तार वश ॥  
दास सखा पिता माता प्रेयसी गण लजा । ब्रजे कीड़ा करे कृष्ण प्रेमाविष्ट हजा ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ३, पृ. १७)

२. यथेच्छ विहार कृष्ण करि अन्तर्धान ।  
अन्तर्धान करि मने करे अनुभान ॥  
चिरकाल नाहि करि प्रेम भक्ति दान ।  
भक्ति बिना जगते नाहि अवस्थान ॥  
सकल जगते मोरे करे विधि भक्ति ।  
विधि भक्तये ब्रजभाव पेते नाहि शक्ति ॥  
ऐश्वर्य ज्ञानेते सब जगत मिथित ।  
ऐश्वर्यशिथिल प्रेमे नाहि भोर प्रीत ॥  
ऐश्वर्य ज्ञानेते विधि भजन करिया ।  
बैकुंठेते जाय चतुर्विध मुक्ति पाजा ॥  
सार्ष्टि सारूप्य आर सामीप्य सालोक्य ।  
सायुज्य ना लय भक्त जाते ब्रह्म ऐवय ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ३, पृ. १७)

३. एई शुद्धभक्ति लये करिनु अवतार ।  
करिव विविध विधि अद्भुत विहार ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २२)

४. युग धर्म प्रवर्त्तवि नाम संकीर्तन । चारि भाव भक्ति दिया नाचाव भुवन ॥  
आपनि करिव भक्तभाव अंगीकारे । आपनि आचारि भक्ति शिखाव सवारे ॥  
आपनि ना कैले धर्म शिखान ना जाय । एहत सिद्धांत गीता भागवते गाय ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ३, पृ. १७)

सिखा नहीं सकता। अतः मैं स्वयं बैसा आचरण करूँगा। अतः मैं अपने भक्तगण साथ लेकर धरती पर अवतरित हूँगा और नाना प्रकार की लीला करूँगा। ऐसा सोच कर कलिकाल की प्रथम संध्या को वे नदिया में अवतरित हुए।<sup>१</sup> कलियुग का युग-धर्म ही नाम-प्रचार है। उसीलिए पीतवर्ण चैतन्य आए।<sup>२</sup> एक मुख्य हेतु भक्तों का उद्धार और ऋण परिशोध करना भी है। अद्वैत आचार्य ने जन्म लेकर देखा कि संसार में कृष्ण-भक्ति नहीं है। लोग पाप पुण्य करके विषय भोग कर रहे हैं, भक्ति का नाम निशान भी नहीं है जिससे भय-रोग नष्ट हो सकें। भक्त तुलसी जल से कृष्ण की पूजा करते हैं। भगवान् कृष्ण उनका ऋण मानते हैं। वे आत्मा बेच कर भी भक्तों का ऋण परिशोध करेंगे। अतः मैं उनका आवाहन करूँ, वे अवश्य आएँगे। अद्वैत भक्त की भावना और आवाहन के फलस्वरूप भी कृष्ण आए।<sup>३</sup>

२. अंतरंग कारण—अंतरंग कारण एकमात्र प्रेम-रस का आस्वादन है। चाहे वह राधा भाव का हो, चाहे गोपी भाव का हो। प्रश्न यह उठता है कि कृष्ण ने ब्रज अवतार में क्या इस प्रेम का अनुभव नहीं किया था जो अब आए। इस प्रेमास्वादन को कृष्णदास मूल कारण बताते हैं। वे कहते हैं, कि शास्त्र बराबर कहते हैं कि कृष्ण का अवतार पृथ्वी का भार हरण करने के लिए हुआ था, परन्तु स्वयं भगवान् का कार्य पृथ्वी का भार हरण नहीं है। यह तो सृष्टिकर्ता विष्णु का काम है। परन्तु वह समय (भारहरण का) कृष्ण के अवतार का था। इस प्रकार भार हरण का काल और कृष्ण अवतार का काल एक साथ मिल जाते हैं। अतः नारायण, विष्णु इत्यादि सब पूर्ण भगवान् कृष्ण में स्थित थे। उन्हीं विष्णु के द्वारा कृष्ण ने असुरों का संहार किया। यह असुर मारना अवतार का आनुषंगिक कारण है। रसिक शेखर कृष्ण के अवतार लेने का मुख्य हेतु तो प्रेम रस का आस्वादन और राग-मार्ग भक्ति का प्रचार है। इन्हीं दोनों इच्छाओं से उन्हें कलियुग में अवतार लेने की इच्छा हुई। चैतन्य अवतार का समय संयोग से युग धर्म प्रचार का भी समय था। अतः कृष्ण जो प्रेम रस का आस्वादन करने आए थे, युग धर्म (नाम संकीर्तन) का भी प्रचार करने

१. ताहाते आपन भक्तगण करि संगे ।

पृथिवीते अवतरि करिव नाना रंगे ॥

एत भावि कलिकाले प्रथम संध्याय ।

अवतीर्ण हैला कृष्ण निजे नदियाय ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ३, पृ. १८)

२. कलियुगे युग धर्म नामेर प्रचार ।

तथि लागि पीतवर्ण चैतन्यावतार ।

(चै. च., आदिलीला, परि. ३, पृ. १८)

३. चैतन्येर अवतार एइ मुख्य हेतु ।

भक्तेर इच्छाय अवतार धर्मसेतु ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ३, पृ. २१)

लगे थे।<sup>१</sup> कृष्ण कहते हैं, कि मेरा पुत्र, मेरा सखा और मेरा प्राणपति कह कर जो मेरी भक्ति करते हैं, वह शुद्ध भक्ति है। मैं उन्हीं के वशीभूत रहता हूँ। माँ का पुत्र-भाव का बंधन और मुझे दीन समझना, सखाओं का समता करना, प्रिया की भर्त्सना करना, सब मुझे वेदों की स्तुति से भी अधिक अच्छा लगता है। मैं इसी शुद्ध भक्ति के लिए अवतार लूँगा।<sup>२</sup> ब्रज की इस निर्मल राग-भक्ति को सुनकर सब भक्त धर्म-कर्म छोड़ कर राग-मार्ग से भजन करेंगे।<sup>३</sup>

कृष्ण की तीन शक्तियों में एक ह्लादिनी शक्ति है। उसका सार प्रेम है। प्रेम का सार भाव है। भाव की पराकाष्ठा महाभाव है। महाभाव-स्वरूपा श्री राधा है। राधा कृष्ण से प्रेम करती हैं जो महाभाव-स्वरूप हैं।<sup>४</sup> कृष्ण सोचते हैं, कि न जाने राधा का वह प्रेम

१. चैतन्यचरितामृत, आदिलीला, परि. ४, पृ. २२

२. मोर पुत्र मोर सखा मोर प्राणपति ।

एइ भावे जेइ मोरे करे शुद्धभक्ति ॥

आपनाके बड़ माने मोरे समहीन ।

सेइ भावे हइ आमि ताहार अधीन ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २२)

३. ब्रजेर निर्मल राग शुनि भक्तगण ।

रागमार्गे भजे जेन छाड़ि धर्म कर्म ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २२)

४. (क) ह्लादिनीर सार प्रेम प्रेम सार भाव ।

भावेर परमकाष्ठा नाम महाभाव ॥

महाभाव स्वरूपा श्रीराधाठाकुरानी ।

सर्व गुणखनि कृष्णकांता शिरोमणि ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २४)

(ख) सेइ प्रेमेर राधिका परम आश्रय ।

सेइ प्रेमेर आमि हइ केवल विषय ॥

विषय जातीर सुख आमार आस्वाद ।

आमा हैते कोटिगुण आश्रये आह लाद

आश्रय जातीय सुख जेते मन धाय ।

जल्ने नारि आस्वादिते कि करि उपाय ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २६-२७)

(ग) एइ एक शुन आर लोभेर प्रकार । स्वमाधुर्य देखि कृष्ण करेन विचार ।

अद्भुत अनन्त पूर्ण मोर मधुरिमा । त्रिजगते एर केह नाहि पाय सीमा ।

दर्पणादे देखि जदि आपन माधुरी । आस्वादिते हय लोभ आस्वादिते नारि ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २७)

कैसा है। राधा प्रेम का आश्रय है, मैं उनके प्रेम का विषय हूँ। मैं केवल 'विषय' जाति का सुख अनुभव करता हूँ परन्तु 'आश्रय' का सुख कोटि गुना अधिक होता है। यत्न करके भी उसे आस्वादन नहीं कर सकता। अच्छा हो, यदि किसी प्रकार कर सकूँ। उस प्रणय में कैसी शक्ति है जो मुझे भी नचा लेती है। अतः कृष्ण ने राधा भाव जानने के लिए चैतन्य का अवतार लिया। फिर आगे कृष्ण सोचते हैं, कि मेरी मधुरिमा अद्भूत, अनंत और पूर्ण है। उसे राधा और भवत अपने अपने भाव से आस्वादन करते हैं। मैं उसे कैसे अनुभव करूँ। दर्पण से भी नहीं अनुभव कर सकता। अच्छा हो, यदि किसी प्रकार कर सकूँ। इसलिए भी चैतन्य का अवतार लिया। राधा ने चैतन्य को स्वप्न में देखा और व्याकुल हो कर कृष्ण से पूछने लगी, यह कौन है। कृष्ण ने कहा, वह मैं हूँ।<sup>9</sup>

चैतन्यदेव और बल्लभाचार्य के अवतार के दिए कारणों में भिन्नता है। भक्ति प्रचार करने दोनों आए, यह तो गौड़ीय लेखक और हिन्दी लेखक दोनों ही मानते हैं। परन्तु प्रेम प्रचार, प्रेम आस्वादन इत्यादि कारणों में केवल कृष्ण-चैतन्य का ही अवतार बताया गया है। चैतन्यदेव के अवतारों के अंतरंग कारणों ने एक नई भावना उत्पन्न कर दी है। यदि कृष्ण राधाभाव से कृष्ण के प्रेम का आस्वादन करना चाहते हैं, यदि वे राधा के समान ही अपनी रूप माधुरी का सुख लेना चाहते हैं, तब कृष्ण होकर आने से क्या होगा। ऐसा तो वृन्दावन में हो ही चुका है। आश्रय जाति का सुख कैसे प्राप्त हो। उसके लिए मन दौड़ता है, पर उपाय क्या है। विचार करके कृष्ण देखते हैं, कि यदि कोई उपाय है तो वह राधा का स्वरूप लेकर अवतार लेना ही है।<sup>10</sup> अतः राधा कृष्ण का स्वरूप और कांति लेकर चैतन्य रूप में आए।<sup>11</sup> कृष्णदास कविराज कहते हैं कि चैतन्यदेव ने रामानन्द राय को रसराज (अर्थात् कृष्ण) और महाभाव (अर्थात् राधा) का संयुक्त रूप अपने में अवस्थित दिखाया।<sup>12</sup> इस प्रकार यह स्पष्ट रूप से ज्ञात हो जाता है कि चैतन्यदेव अकेले स्वयं कृष्ण न होकर कृष्ण-राधा संयुक्तावतार हैं।

## १. मोहे करवि हेन रूप ॥

कैछन तुया प्रेमा, कैछन मधुरिमा, कैछन सुखे तुहुं भोर।

ए तिन वांछित धन, ब्रजे नहिल पूरण कि कहब न पाइया ओर।

.....नदीयाते करव उदय ॥ (गौ. प. त. १११२)

## २. आश्रय जातीय सुख पेते मन धाय ।

यत्ने नारि आस्वादिते कि करि उपाय ॥

.. .. .. ..

विचार करिये यदि आस्वाद उपाय। राधिका स्वरूप हैते तबे मन धाय ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २७)

## ३. राधा भाव कांति दुइ अंगीकार करि ॥

श्रीकृष्ण चैतन्य रूपे कहल अवतार। (चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २५)

## ४. तबे हासि प्रभु निज देखाल स्वरूप ।

रसराज महाभाव दुइ एक रूप ॥

संयुक्तावतार की यह भावना चैतन्य के गौरवर्ण से मुख्य रूप से संबंधित ज्ञात होती है। कृष्ण का रंग तो नीला है। यह गुण आरोपित नहीं है परन्तु स्वयं विदित है। तब चैतन्य-देव जो स्वयं कृष्ण हैं नीलवर्ण न होकर पीतवर्ण (गौरवर्ण) क्यों हैं। कृष्णदास कविराज कहते हैं कि राधा-कृष्ण वैसे तो एक ही रूप हैं, केवल लीला करने के लिए दो रूप धारण करते हैं।<sup>१</sup> अतः प्रेम भक्ति प्रचार करने के लिए जब कृष्ण आए तब राधा का भाव और वर्ण दोनों लेकर आए। यदि राधा का भाव लेकर न आते तो प्रेम करना, जो आश्रय जाति का काम है, कृष्ण विषय होकर अकेले कैसे सिखाते। अतः चैतन्यदेव के रूप में कृष्ण राधा-संयुक्त होकर अवतरित हुए।<sup>२</sup> उनका अन्तर का वर्ण तो भिन्न है (कृष्ण है), बाहर का वर्ण श्री राधा की अंगकांति है।<sup>३</sup>

इस प्रकार गौड़ देश के वैष्णव-भक्त चैतन्यदेव के स्वयं कृष्णत्व में बाधा देने वाले उनके गौर वर्ण की समस्या को सुलझा लेते हैं। यह मत उन्होंने निर्विवाद रूप से और दृढ़ विश्वास के रूप में माना है। कृष्णदास एक स्थान पर भागवत से उद्धरण लेकर यह भी कह देते हैं कि चैतन्य का अवतार उसमें दिया ही है, क्योंकि भागवत कहती है कि भगवान का जो अवतार कलियुग में होता है वह पीतवर्ण का होता है।<sup>४</sup> परन्तु अन्य अभक्त तो शंका करेंगे ही। कृष्णदास कहते हैं कि चैतन्यदेव ही कृष्ण हैं, वे ही राधा हैं, यह परम विरोधी मत ज्ञात होते हैं परन्तु तर्क करके संशय मत करो। कृष्ण की अंचित्य शक्ति इसी प्रकार की है।

१. राधाकृष्ण ऐछे सदा एकइ स्वरूप ।  
लीलारस आस्वादिते धरे दुइ रूप ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २५)

२. प्रेम भक्ति शिखाइते आपने अवतरि ।  
राधाभाव कांति दुइ अंगीकार करि ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २५)

३. अंतरे वरण भिन्न, बाहिरे गौरांग चिह्न,  
श्री राधार अंगकांति राजे ।

(गौ. प. त. ११३।११)

४. (क) प्रमाण बाक्य जो कृष्णदास ने श्रीमद्भागवत से उद्धृत किया है:—

आसन् वर्णस्त्रियो हृष्य गृहणतोऽनुयुगं तनः ।

शुक्लो रक्तस्तथा पीत इदानीं कृष्णता गतः ॥

(चै. च. आदिलीला, परि. ३, पृ. १८)

(ख) शुक्ल रक्त पीत वर्ण एइ तिन छुति ।

सत्य, व्रेता, कलिकाले धरेन श्रीपति ॥

इदानीं द्वापरे तिहों हैला कृष्ण वर्ण ।

एइ सब शास्त्रागम पुराणेर मर्मय ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ३, पृ. १८)

इसी प्रकार कृष्ण-चैतन्य का विहार भी है। तर्क से इसे नहीं जाना जा सकता। जो नहीं जानता वह कुंभीपाक में पड़ता है, उसका निस्तार नहीं होता।<sup>१</sup>

१. सेइ कृष्ण सेइ गोपी परम विरोध ।  
अचित्य चरित्र प्रभु अति सुदुर्बोध ॥  
इथे तर्क करि केह ना कर संशय ।  
कृष्णर अचित्य शक्ति एइमत हय ॥  
अचित्य अद्भुत कृष्ण चैतन्य विहार ।  
चित्र भाव चित्र गुण चित्र व्यवहार ॥  
तर्क इहा नाहि जाने जेइ दुराचार ।  
कुंभीपाके पचे सेइ, नाहिक निस्तार ॥

(चं. च., आदिलीला, परि. १७, प. ८९)

## ५. इष्टदेव—कृष्ण और राम

**कृष्ण**—गौडीय वैष्णव समाज में इष्टदेव कृष्ण का बहुत बड़ा स्थान है। वे ही एकमात्र इष्टदेव हैं, वे ही उपास्य हैं। वे विष्णु के या ब्रह्म के अवतार नहीं हैं। स्वयं भगवान हैं। वे परतत्व, अद्वय ज्ञान हैं। द्वितीय-रहित ज्ञान को अद्वय ज्ञान कहते हैं। इसी को तत्व कहते हैं।<sup>१</sup> स्वयं भगवान कृष्ण ईश्वर हैं। सर्व अवतारी और समस्त सृष्टि के प्रधान कारण हैं।<sup>२</sup> अनन्त बैकुंठों के अनंत अवतारों के और अनंत ब्रह्मांडों के आधार हैं। ये ब्रजेन्द्रनन्दन हैं, सच्चिदानन्द रूप हैं, सर्वशर्वयशाली, सर्वशक्तिमान और समस्त रसों से पूर्ण हैं। वे ही एकमात्र तत्व वस्तु हैं। समस्त शास्त्र कहते हैं कि कृष्ण स्वयं भगवान हैं। वे सब के आश्रय हैं। वे परम ईश्वर हैं। वे पूर्ण भगवान हैं और ब्रजेन्द्र कुमार हैं। वे ब्रज में गोलोक सहित विहार करते हैं। ये ब्रजेन्द्र कुमार कृष्ण अवतारी नहीं हैं, स्वयं भगवान हैं।

१. (क) स्वयं भगवान कृष्ण, कृष्ण परतत्व ।

पूर्ण ज्ञान पूर्णनन्द परम महत्त्व ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. ११)

(ख) प्रभु कहे भट्ठ तुमि ना कर संशय ।

स्वयं भगवान कृष्ण ऐ त निश्चय ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ९, पृ. १६१)

(ग) अद्वय ज्ञान तत्त्ववस्तु कृष्णेर स्वरूप ।

(चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. १४)

२. ईश्वर परम कृष्ण स्वयं भगवान ।

सर्व अवतारी सर्व कारण प्रधान ॥

(क) अनंत बैकुंठ आर अनंत अवतार ।

अनंत ब्रह्मांड इहा सवार अधार ॥

सच्चिदानन्द तनु ब्रजेन्द्रनन्दन ।

सर्वशर्वयं, सर्वशक्ति, सर्वरसपूर्ण ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ. १४८)

(ख) तत्त्व वस्तु कृष्ण, कृष्ण भक्ति....

(चै. च., आदिलीला, परि. १, पृ. १०)

(ग) स्वयं भगवान कृष्ण, कृष्ण सर्वश्रय ।

परम ईश्वर कृष्ण सर्व शास्त्रे क्य ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. १६)

(घ) पूर्ण भगवान कृष्ण ब्रजेन्द्रकुमार ।

गोलोके ब्रजेर सह करेन विहार ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ३, पृ. १७)

अन्य अवतार उनके कला अंश मात्र हैं।<sup>१</sup> परब्योम में जो नारायण स्वयं भगवान हैं, वह भी कृष्ण में आकर अवतार लेता है।<sup>२</sup> कृष्ण ही एकमात्र ईश्वर हैं और सब उनके सेवक हैं। जिसे जैसा नचाते हैं वह वैसे ही नाचता है।<sup>३</sup> वे अवतारी हैं और सब अवतार भी, अतः उनमें किसी को कुछ दीवता है और किसी को कुछ नहीं। कोई कहता है—कृष्ण साक्षात् नारायण है, कोई कहता है—वामन है, कोई कहता है—क्षीरोदकशायी अवतार है। सब के ही वचन सत्य हैं। कृष्ण में जब जो अवतार आकर मिल जाता है वे वही ही जाते हैं। उनके लिए कुछ भी असंभव नहीं है।<sup>४</sup> वे कृष्ण ही सर्वाश्रय हैं, उन्हीं में समस्त ब्रह्मांड अवस्थित है।<sup>५</sup>

कृष्ण का यह अद्य-ज्ञान-तत्त्व-वस्तु का स्वरूप जो है वह प्रकाश विशेष से ब्रह्म, परमात्मा और भगवान तीन रूप धारण करता है।<sup>६</sup> अब यह देखना है कि ब्रह्म, परमात्मा

१. अवतार सब पुरुषेर कला अंश ।

स्वयं भगवान कृष्ण सर्वं अवतंस ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. १४)

२. परब्योमे नारायण स्वयं भगवान ।

तिह आसि कृष्ण रूपे करे अवतार ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. १४)

३. एकले ईश्वर कृष्ण आर सब भूत्य ।

जारे जैछे नाचाय से तैछे करे नूत्य ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ५, पृ. ३८)

४. केह कहे कृष्ण हय साक्षात् नारायण ।

केह कहे कृष्ण हय साक्षात् वामन ॥

केह कहे क्षीरोदकशायी अवतार ।

असंभव नहे सत्य वचन सवार ॥

कृष्ण जबे अवतरे सर्वांश्च आश्रय ।

सर्वांश्च आसि तबे कृष्णते मिलय ॥

जेइ जेइ रूपे जाने सेइ ताहा कहे ।

सकल संभवे कृष्णे किछु मिथ्या नहे ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ५, पृ. ३८)

५. कृष्ण एक सर्वाश्रय कृष्ण सर्वधाम ।

कृष्णेर शरीरे सर्वं विश्वेर विश्राम ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. १६)

६. (क) अद्य ज्ञान तत्त्व वस्तु कृष्णेर स्वरूप ।

ब्रह्म, आत्मा, भगवान तिन तार रूप ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ३, पृ. १४)

(ख) प्रकाश विशेषे तेहं घरे तिन नाम ।

ब्रह्म परमात्मा आर स्वयं भगवान ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ३, पृ. ११)

और भगवान् बया हैं। जो कुछ ये हैं वे ही सब कृष्ण भी हैं। कृष्णदास कविराज ने इन तीनों की कुछ विशेष व्याख्या नहीं की है। जो उल्लेख हैं वे भी अधिक स्पष्ट और विशद नहीं हैं। चैतन्यदेव ने सनातन को आध्यात्मिकता की शिक्षा दी थी। उनकी यह शिक्षा कृष्णदास कविराज ने चैतन्यचरितामृत, मध्यलीला के बीसत्रै परिच्छेद में दी है। चैतन्यदेव कहते हैं—हे सनातन, कृष्ण के स्वरूप का विचार सुनो। ब्रजेन्द्र नन्दन अद्वय-ज्ञान-तत्त्व-वस्तु हैं। सबके आदि, सर्वाशी, किशोर, शेखर, चिदानन्द स्वरूप, सर्वाश्रिय और सर्वेश्वर हैं। वे स्वयं भगवान् हैं, इनका दूसरा नाम गोविन्द है, सर्वेश्वर्यपूर्ण हैं, गोलोक धाम में हैं।<sup>१</sup> ये कृष्ण ज्ञान, योग और भक्ति तीनों साधनों से बश होते हैं। ब्रह्म, आत्मा, भगवान् उनका त्रिविध प्रकाश है।<sup>२</sup> चैतन्यदेव कहते हैं, कि ब्रह्म उन कृष्ण की निर्विशेष प्रकाशयुक्त अंगकांति है। वह उसी प्रकार ज्योतिमय दीखता है जैसे सूर्य चर्मचक्षुओं को दीखता है।<sup>३</sup> परमात्मा के लिए भी चतन्यदेव कहते हैं, कि परमात्मा जो है वह भी कृष्ण का एक अंश है। आत्मा की आत्मा कृष्ण सर्व-अवतंश है।<sup>४</sup> किर भगवान् के लिए वे कहते हैं कि भक्त भगवान् का अनुभव पूर्ण रूप से ही करता है। भगवान् का विग्रह एक ही है पर वह अनंत रूपों में है।<sup>५</sup> इतना उल्लेख इन त्रिविध प्रकाशों का मिलता है। फिर भगवान् की व्याख्यायें जो मिलती हैं उनमें कहीं ब्रह्म, कहीं ईश्वर, कहीं भगवान् कह कर जो उल्लेख है वे सब जिस ब्रह्म से संबंध रखते हैं वह वही अद्वय-ज्ञान-तत्त्व-वस्तु है। प्रकाश विशेष ब्रह्म नहीं। काशी के मायावादी संन्यासियों

१. कृष्णे स्वरूप विचार शुन सनातन ।

अद्वयज्ञानतत्त्व वस्तु ब्रजेन्द्रनन्दन ॥

सर्वादि सर्वांशी किशोर शेखर ।

चिदानंद देह सर्वाश्रिय सर्वेश्वर ॥

स्वयं भगवान् कृष्ण गोर्विद परनाम ।

सर्वेश्वर्यपूर्ण जार गोलोक नित्य धाम ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६१)

२. ज्ञान योग भक्ति तिन साधनेर बशो ।

ब्रह्म आत्मा भगवान् त्रिविध प्रकाशे ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६१)

३. ब्रह्म अंग कांति ताँर निर्विशेष प्रकाशे ।

सूर्य जेन चर्मचक्षे ज्योतिमय भासे ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६१)

४. परमात्मा जिहों तिहों कृष्ण एक अंश ।

आत्मार आत्मा हय कृष्ण सर्व अवतंस ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६१)

५. भक्त्ये भगवानेर अनुभव पूर्णरूप ।

एकइ विग्रहे ताँर अनंत स्वरूप ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६१)

को समझाते हुए चैतन्यदेव व्यास-सूत्रों में वर्णित ब्रह्म की स्वमत से व्याख्या करते हैं। उसी में बहुतसी बातें स्वरूप आदि की आ जाती हैं। वे कहते हैं—ब्रह्म शब्द का मुख्य अर्थ भगवान् है। वह चिदैश्वर्य से परिपूर्ण अनूद्धं समान है। उनकी विभूतिमयी चिदाकार देह है। चिद्विभूति से आच्छादित होने के कारण ही उसे निराकार कहते हैं। उस चिदानन्दमयी देह में स्थान भेद से प्राकृत सत्त्व और गुण के विकार आ जाते हैं।<sup>१</sup> बृंदावन से प्रस्थान करते समय चैतन्यदेव ने एक यवन पीर से तर्क किया। वे ईश्वर के संबंध में कहते हैं—“तुम्हारे शास्त्र में निविशेष ब्रह्म की स्थापना की गई है। मैं उसका खंडन करता हूँ। जो कुछ शेष रहता है वह सविशेष ईश्वर है। तुम्हारे शास्त्र में भी तो एक ही ईश्वर बताया गया है। (मेरा स्थापित) ईश्वर सर्वैश्वर्यपूर्ण श्याम कलेवर बाला है। वह पूर्ण ब्रह्म स्वरूप, सच्चिदानन्द देहवाला, सर्वात्मा, सर्वज्ञ, नित्य और सर्वादि स्वरूप है।<sup>२</sup> उसी में सूष्ठि और प्रलय स्थित है। स्थूल और सूक्ष्म जगत् का वही आश्रय है। वह सर्वश्रेष्ठ, सबका आराध्य, कारण का भी कारण है।” वही ब्रह्म, भगवान् और कृष्ण है।

१. ब्रह्म शब्दे मुख्य अर्थे कहे भगवान् ।

चिदैश्वर्यं परिपूर्णं अनूद्धं समान ॥

तांहार विभूति देह सब चिदाकार ॥

चिद्विभूति आच्छादिया कहे निराकार ॥

चिदानंद देह तांर स्थान परिवार ॥

तांरे कहे प्राकृत सत्त्व गुण विकार ॥

(च० च०, आदिलीला, परि० ७, पृ० ४९)

२. (क) प्रभु कहे तोमा शास्त्र कहे निविशेष ।

ताहा खंडि सविशेष स्थापियाछे शेष ॥

तव शास्त्रे कहे शेषे एकइ ईश्वर ॥

सर्वैश्वर्यपूर्णं तिह श्याम कलेवर ॥

सच्चिदानन्द देह पूर्ण-ब्रह्मस्वरूप ।

सर्वात्मा सर्वज्ञ नित्य सर्वादिस्वरूप ॥

सूष्ठि स्थिति प्रलय तांहा हैते हृय ।

स्थूल सूक्ष्म जगतेर तिहो समाश्रय ॥

सर्वश्रेष्ठ सर्वाराध्य कारणेर कारण ।

तांर भक्त्ये हृय जीवेर संसारतारण ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. १८, पृ. २४३)

(ख) ब्रह्म शब्देर अर्थं तत्त्व सर्वं बृहत्तम ।

स्वरूप ऐश्वर्य करि नाहि जार सम ॥

सेह ब्रह्म शब्दे कहे स्वयं भगवान् ।

अद्वितीय ज्ञान जाहा बिना नाइ आन ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. १४, पृ. २९६)

ऊपर कहा गया है कि कृष्ण और नारायण एक ही हैं, क्योंकि परमतत्त्व नारायण नाम से परब्रह्म में बैठता है। प्राकृत-अप्राकृत, जितनी जीव रूपी सृष्टि में सब की जो आत्मा है, कृष्ण उसके मूल रूप हैं। पृथ्वी जैसे घड़े का कारण-आश्रय है उसी प्रकार जीवों का निदान और सर्वाश्रय कृष्ण हैं। 'नार' शब्द का अर्थ जीव है और 'अयन' का आश्रय। कृष्ण जीवों के आश्रय हैं, अतः नारायण हैं। जीवों से, ईश्वर से, पुरुषादि अवतार से, सबसे कृष्ण का ऐश्वर्य अपार है। कृष्ण अधीश्वर हैं, सर्वपिता हैं, उनकी शक्ति से समस्त जगत् रक्षित है। जीवों (नार) के आश्रय 'अयन' होकर वे पालन करते हैं अतः वे नारायण हैं। अनन्त ब्रह्माण्ड में जितने बैकुंठ आदि धाम हैं और उनमें जितने जीव हैं उनके त्रिकाल के कर्मों के वे साक्षी हैं, तथा सब मर्म जानते हैं। कृष्ण के दर्शन से ही सब जगत् स्थित है। वे न देखें तो किसी की भी स्थिति या गति न रह जाय। जीवों (नार) के आश्रय (अयन) इसी से सब उन्हें देखते हैं अतः कृष्ण मूल नारायण हैं।<sup>१</sup> जीव हृदिरूप जल में निवास करने वाला नारायण कृष्ण ही है। यह नारायण सृष्टि करने के लिए तीन जलों में शयन करता है। यह

### १. प्राकृताप्राकृत सृष्टि जत जीव रूप ।

ताहार जे आत्मा तुमि मूल स्वरूप ॥  
 पृथ्वी जैछे घटकुलेर कारण आश्रय ।  
 जीवेर निदान तुमि तुमि सर्वाश्रय ॥  
 'नार' शब्दे कहे सर्व जीवेर निचय ।  
 'अयन' शब्दे कहे तांहार आश्रय ॥  
 अतएव तुमि हओ मूल नारायण ।  
 एइ एक हेतु शुन द्वितीय कारण ॥  
 जीवेर ईश्वर पुरुषादि अवतार ।  
 ताहा सवा हैते तोमार ऐश्वर्य अपार ॥  
 अतएव अधीश्वर तुमि सर्व पिता ।  
 तोमार शक्तिते तारा जगत् रक्षिता ॥  
 नारेर अयन जाते करह पालन ।  
 अतएव हओ तुमि मूल नारायण ॥

तृतीय कारण शुन श्री भगवान् ।  
 अनन्त ब्रह्माण्ड बहु बैकुंठादि धाम ॥  
 इथे जत जीव तार त्रिकालिक कर्म ।  
 ताहा देख साक्षी तुमि जान सब मर्म ॥  
 तोमार दर्शने सर्व जगतेर स्थिति ।  
 तुमि ना देखिले कार नाहि स्थिति गति ॥  
 नारेर अयन जाते कर दरशन ।  
 ताहातेओ हओ तुमि मूल नारायण ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. १३)

ब्रह्माण्ड की आत्मा पुरुष कारणाद्विधि, क्षीरोदक और गर्भोदक तीन जलों में शयन करता है। यह सर्व-अंतर्यामी है। यह माया द्वारा सृष्टि करता है अतः मायी है। हिरण्यगर्भ (सूक्ष्मदेह) की आत्मा होकर गर्भोदकशायी है। जीवों की अंतर्यामी व्यष्टि होकर क्षीरोदकशायी है। यद्यपि तीनों रूपों में माया का व्यवहार करता है परन्तु माया का उसमें स्पर्श भी नहीं है, सबसे पार है।<sup>१</sup> नारायण कृष्ण की विलास मूर्ति है।<sup>२</sup>

कृष्ण की अनन्त शक्तियाँ हैं। इन शक्तियों में से तीन शक्तियाँ प्रधान हैं। इनके नाम चिच्छक्षित, मायाशक्ति और जीवशक्ति हैं। इन्हें अंतरंगा, बहिरंगा और तटस्था शक्ति भी कहते हैं। अंतरंगा या स्वरूपशक्ति सर्वश्रेष्ठ है। कृष्ण का स्वरूप सत्, चित् और आनंदमय है अतः यह स्वरूप शक्ति भी तीन प्रकार की है। आनन्द अंश से उद्भूत शक्ति ह्लादिनी, सत् अंश से उद्भूत संधिनी, और चिद् अंश से उद्भूत शक्ति संवित् कहलाती है।<sup>३</sup> बहिरंगा मायाशक्ति है जो जगत् की कारण है, इसका वैभव ब्रह्माण्ड में है। तटस्था शक्ति जीवशक्ति

१. कारणाद्विधि, क्षीरोद, गर्भोदकशायी ।

मायाद्वारे सृष्टि करे ताते नव मायी ॥

सेह तिन जलशायी सर्व अंतर्यामी ।

ब्रह्माण्ड वृन्देर आत्मा पुरुष नामी ॥

हिरण्यगर्भेर आत्मा गर्भोदकशायी ।

व्यष्टि जीव अंतर्यामी क्षीरोदकशायी ॥

... ...

जद्यपि तिनेर माया लहया व्यवहार ।

तथापि तत्स्पर्श नाइ सबे माया पार ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ., १३)

२. प्रभु कहे भट्ट तुमि ना कर संशय ।

स्वयं भगवान् कृष्ण एइ त निश्चय ॥

कृष्णेर विलास मूर्ति श्री नारायण ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ९, पृ. १६१)

३. कृष्णेर अनन्त शक्ति ताते तिन प्रधान ।

चिच्छक्षित मायाशक्ति जीवशक्ति नाम ॥

अंतरंगा बहिरंगा तटस्था कहि जारे ।

अंतरंगा स्वरूपशक्ति सबार उपरे ॥

सच्चित् आनंदमय कृष्णेर स्वरूप ।

अतएव स्वरूप शक्ति ह्य तिन रूप ॥

आनंदांशे ह्लादिनी सदंशे सन्धिनी ।

चिद्अंशे संवित् जारे ज्ञान करि मानि ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ. १४९)

है जो अनन्त है।<sup>१</sup> हलादिनी शक्ति कृष्ण के प्रेम का विकार है, संधिनी कृष्ण के शुद्ध तत्त्व का विकार है, संवित् कृष्ण की भगवत्ता का ज्ञान है।

भक्त इन स्वयं भगवान् कृष्ण का अनुभव पूर्ण रूप में करता है। ये कृष्ण एक विग्रह वाले हैं परंतु उनके स्वरूप अनन्त हैं। कृष्ण मुख्य तीन रूपों में प्रकाशित होते हैं,—स्वयंरूप, तदेकात्म रूप, और आवेश रूप। स्वयं रूप में कृष्ण का स्वयं प्रकाश है। यह केवल द्वापर में था। यह प्रकाश 'प्रभाव' और 'वैभव' दो रूपों में भासता है। 'प्रभाव' प्रकाश में कृष्ण का एक वपु अनेक रूपों में दीखता है, जैसे रास के समय एक कृष्ण वपु है, परंतु प्रत्येक गोपी उन्हें अपने पास देखती है। 'वैभव' प्रकाश में वही वपु और वही रूप होता है, परंतु अलग सा ज्ञात होता है। यह वैभव प्रकाश बलराम है। तदेकात्म रूप में 'विलास' और 'स्वांश' दो प्रकार हैं। विलास भी 'प्राभव' और 'वैभव' दो हैं। कृष्ण के प्राभव विलास संकर्षण, वासुदेव, प्रद्युम्न और अनिरुद्ध हैं। वपु वही है परंतु आवास और आकार कुछ भिन्न हैं। इन चारों की तीन तीन मूर्तियाँ हैं। यह केवल चक्रादि धारण के भेद से है। वासुदेव की मूर्तियाँ केशव, नारायण, और माधव हैं। संकर्षण की गोविंद, विष्णु और मधुसूदन हैं। प्रद्युम्न की त्रिविक्रम, वामन और श्रीघर हैं। अनिरुद्ध की हृषिकेष, पद्मनाभ और दामोदर हैं।<sup>२</sup> स्वांश का दर्शन प्रायः

१. चिच्छकिति, स्वरूप शक्ति, अंतरंगा नाम ।

तांहार वैभवानन्त वैकुंठादि धाम ॥

माया शक्ति बहिरंगा जगत्-कारण ।

तांहार वैभवानन्त त्रहृष्टांडेर गण ॥

जीवशक्ति तटस्थाल्य नाहि जार अंत ।

मुख्य तिन शक्ति तार विभेद अनंत ॥ (चै. च., आदिलीला, परि. २०, पृ. १६)

२. भक्तये भगवानेर अनुभव पूर्ण रूप ।

एकइ विग्रहे तार अनंत स्वरूप ॥

स्वयं रूप तदेकात्मरूप आवेश नाम ।

प्रथमेइ तिन रूपे रहे भगवान् ॥

स्वयं रूपे स्वयं प्रकाश दुइ रूपे स्फूर्ति ।

स्वयं रूपे एक कृष्ण ब्रजे गोपमूर्ति ॥

प्रभाव वैभवरूपे द्विविध प्रकाशे ।

एक वपु बहु रूप जैछे हैं रासे ॥

.. ..

वैभव प्रकाश कृष्णेर श्री बलराम ।

वर्णमात्र भेद सब कृष्णेर समान ॥

.. ..

सेइ वपु भिन्नावासे किछु भिन्नाकार ।

भावावेशाकृतिभेदे तदेकात्म नाम तार ॥

तदेकात्मरूपेर विलास स्वांश दुइ भेद ।

विलास स्वांशेर भेद विविध विभेद ॥

अवतारों के रूप में होता है। स्वांश के एक भेद में एक पुरुषावतार संकरण और दूसरे भेद में लीलावतार, गुणावतार, मन्वन्तरावतार, युगावतार और शक्त्यावेशावतार हैं। इन सब विग्रहों के बाल्य और पौगंड दो ही धर्म हैं।<sup>१</sup> सूजन करने के लिए जो अवतार है, वह पुरुषावतार संकरण है। लीलावतार अगणित है। इसमें मत्स्य, कूर्म, रघुनाथ, नृसिंह, वामन, वाराह आदि हैं।<sup>२</sup> गुणावतार ब्रह्मा, विष्णु और शिव तीन हैं।<sup>३</sup> मन्वन्तरावतार

प्राभव वैभव भेदे विलास द्विधाकार ।

विलासेर विलास भेदे अनंत प्रकार ॥

प्राभव विलास वासुदेव संकरण ।

प्रद्युम्न अनिरुद्ध मुख्य चारि जन ॥

... ...

चारि जनेर पुनः पृथक् तिन तिन मूर्ति ।

केशवादि जाहा हैते विलासेर स्फूर्ति ॥

चक्रादि धारण भेदे नाम भेद सब ।

वासुदेव मूर्ति केशव नारायण माधव ॥

संकरण मूर्ति गोविन्द विष्णु श्री मध्यसूदन ।

ए अन्य गोविन्द नहे ब्रजेन्द्रनन्दन ॥

प्रद्युम्न मूर्ति त्रिविक्रम वामन श्रीधर ।

अनिरुद्ध मूर्ति हृषिकेश पद्मनाभदामोदर ॥ (चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६२-६३)

१. प्रकाश विलासेर एड कैल विवरण ।

स्वांशेर भेद एवे शुन सनातन ॥

संकरण मत्स्यादिक दुइ भेद तार ।

पुरुषावतार संकरण मत्स्यादि अवतार ॥

अवतार हय कृष्णेर षड्विध प्रकार ।

पुरुषावतार एक लीलावतार आर ॥

गुणावतार आर मन्वन्तरावतार आर ।

युगावतार आर शक्त्यावेशावतार ॥

बाल्य औ पौगंड हय विग्रहेर धर्म ।

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६४)

२. लीलावतार कृष्णेर ना जाय गणन ।

प्रधान करिया कहि दिग्दरशन ॥

मत्स्य कूर्म रघुनाथ नृसिंह वामन ।

वराहादि लेखा जार ना जाय गणन ॥ (चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६६)

३. लीलावतारेर कैल दिग्दरशन ।

गुणावतारेर एवे शुन विवरण ॥

ब्रह्मा विष्णु शिव तिन गुण अवतार ।

त्रिगुणांगीकरि करे सृष्ट्यादि व्यवहार ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६७)

चौदह हैं। ये यज्ञ, विभु, सत्यसेन, हरि, वैकुंठ, अजित, वामन, सार्वभौम, क्रष्ण, विष्व-वसेन, धर्मसेतु, सुधामा, योगश्वर, और बृहद्भानु हैं।<sup>१</sup> युगावतार चारों युगों में होते हैं। शुक्ल, रक्त, कृष्ण और पीतवर्ण धारण करके कृष्ण अवतार लेते हैं।<sup>२</sup> शक्त्यावतार अनंत हैं। इनमें से कुछ मुख्य अवतार सनकादिक, नारद, पृथु, परशुराम इत्यादि हैं।<sup>३</sup>

ऊपर कृष्ण के अनेक स्वरूप जो वैभव, प्रभाव इत्यादि से भासते हैं बताए गए हैं। परन्तु उनका एकमात्र अधिकारी, स्वतः सिद्ध नित्य स्वरूप जो अन्यापेक्षी नहीं है, नंदसुत ब्रजेन्द्रननंदन गोप मूर्ति, द्विभुज कृष्ण का ही रूप है।<sup>४</sup> यही भक्तों का आधार है। भवत इसी स्वरूप की उपासना करता है। इससे भिन्न किसी की भी नहीं। यही उनका स्वयं रूप है। उसकी समस्त लीलाओं में नरलीला सर्वश्रेष्ठ है।<sup>५</sup> ये रसमय मूर्ति और साक्षात् शृंगार हैं।<sup>६</sup>

संक्षेप में गीड़ीय वैष्णव समाज में मान्य इष्टदेव कृष्ण का परिचय पीछे के पृष्ठों में प्रस्तुत किया गया है। राम की विवेचना प्रायः नहीं ही मिलती है। राम को अवतार तो माना गया है। चैतन्यदेव और इष्टदेव का रूप जो पीछे बताया गया, उसे बताते समय उनके कई अवतारों में राम का अवतार भी कह कर उल्लेख आया है। अब दोनों साहित्यों में वर्णित इष्टदेवों का तुलनात्मक अध्ययन प्रस्तुत किया जा रहा है।

जैसा कि ऊपर बताया जा चुका है सोलहवीं शती के वैष्णव साहित्य में तीन इष्टदेव हैं। चैतन्यदेव और बलभ उस काल के कुछ भक्तों के समकालीन थे। इन चैतन्य-देव और बलभ की भावना (concept) में अन्तर है। दूसरे इष्टदेव जो कृष्ण हैं या राम हैं, किसी भी भक्त के सम्मुख स्थूल देह से उपस्थित नहीं थे। ये इष्टदेव आध्यात्मिक हैं, युगों युगों से पूजित हैं। दोनों के भक्त असंख्य हैं। भक्त अपनी दृष्टि और भक्ति-भावना

१. चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६८

२. युगावतार कहिं एवे शुन सनातन ।

सत्य त्रेता द्वापर कलिजुग वर्णन ॥

शुक्ल रक्त कृष्ण पीत क्रमे चारि वर्ण ।

चारि वर्ण धरि कृष्ण करे जुग धर्म ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६८)

३. चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २७०

४. स्वयंरूपे स्वयं प्रकाश दुइ रूपे स्फूर्ति ।

स्वयंरूपे एक कृष्ण ब्रजे गोपमूर्ति ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६२)

५. कृष्णेर जतेक खेला, सब्बोत्तम नरलीला, नरवपु ताहार स्वरूप ।

गोपवेश वेणु कर, नवकिशोर नटवर, नवलीला, हृष्य अनुरूप ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २१, पृ. २७५)

६. रसमय मूर्ति कृष्ण साक्षात् शृंगार ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. ३१)

विशेष से अपने इष्टदेव की भक्ति-उपासना करते रहे हैं। वे स्वमत अनुकूल उनकी मूर्ति के दर्शन करते रहे हैं। परन्तु दोनों ही स्थानों में इष्टदेवों का जो स्वरूप बताया है उसमें प्रायः सबकी ही विचारधारा अविच्छिन्न और एकरस है। मूल रूप से इष्टदेव अमित-शक्तिवान्, अमित रूपवान्, अखण्ड, अमित-प्रेक्षयंपूर्ण, पूर्ण भगवान्, एवं परम तत्त्व ही हैं। भक्त अपने भावों के चरम उत्कर्ष में कभी कुछ, कभी कुछ कह कर लीलागान करते हैं, वह दूसरी बात है। कृष्ण रसमूर्ति हैं। राम शीलमूर्ति हैं। परन्तु इससे कोई अन्तर नहीं पड़ता। मूलतः दोनों एक ही हैं। इष्टदेवों के स्वरूप इत्यादि का विवरण मुख्यतया कृष्णदास कविराज, तुलसी-दास, सूरदास और नन्ददास की रचनाओं में मिलता है। कृष्णदास कविराज ने चैतन्य-चरितामृत में इष्टदेव का जो तत्त्व निरूपण दिया है, वह अधिक विशद और कमपूर्वक है। तुलसीदास और सूरदास ने जो कुछ निरूपण किया है वह प्रसंगप्राप्त है। दार्शनिकता और तत्त्वचित्तन की उतनी प्रवृत्ति उसमें नहीं है। वैसे केवल दार्शनिकता और तत्त्वचित्तन की प्रवृत्ति कृष्णदास में भी उतनी नहीं है जितनी रूप और जीव गोस्वामी में। परन्तु सूर या तुलसी से अधिक अवश्य है। क्योंकि राम और कृष्ण मूलतः एक ही हैं, इसलिए दोनों को साथ ही ले लिया गया है।

इष्टदेव परब्रह्म है—कृष्णदास कविराज कहते हैं कि चैतन्य और कृष्ण एक ही हैं। वे चैतन्य को अद्वैत ब्रह्म परतत्त्व यही कह कर सिद्ध करते हैं कि कृष्ण यह सब हैं।<sup>१</sup> ये पर-ब्रह्म कृष्ण परतत्त्व हैं। ये ही पूर्ण ज्ञान, पूर्णानन्द, सच्चिदानन्द पूर्ण ब्रह्म हैं। यह ब्रह्म अद्वैत हैं, सब की आत्मा और सब का आदि कारण हैं। कृष्ण अधंकार से हीन परम ब्रह्म हैं। ये परमात्मा और स्वामी हैं। यह ब्रह्मण्य ज्ञान-विज्ञान के प्रकाशक सच्चिदानन्द नंदनंदन हैं। कृष्ण प्रकट पुरुषोत्तम पूर्ण ब्रह्म अविनाशी अलख पुरुष हैं। इनकी शोभा अपार है, ये अविगत हैं, आदि-अन्त से हीन हैं।<sup>२</sup> ये इष्टदेव कृष्ण घट-घट-व्यापी आदि सनातन परब्रह्म

१. यदद्वैतं ब्रह्मोपनिषदि तदप्यस्य तनुभा ।

य आत्मान्तर्यामी पुरुष इति सोऽस्यांशविभवः ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. १, पृ० १)

२. श्रीपुरुषोत्तम, परमेश्वर प्रभु, परम-ब्रह्म परमेष्ठि अधारे ॥

(परमानन्द का पद, प. क. त., पद २९७४ )

(क) स्वयं भगवान् कृष्ण कृष्ण परतत्त्व,

पूर्ण ज्ञान पूर्णानन्द परम महत्त्व ।

(चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. ११)

(ख) सच्चिदानन्द देह पूर्ण-ब्रह्मस्वरूप ।

सर्वात्मा सर्वज्ञ नित्य सर्वादिस्वरूप ।

(चै. च., मध्यलीला, परि. १८, पृ. २४३)

(ग) कृष्ण अनावृत परम ब्रह्म, परमात्म स्वामी ।

(नन्ददास, सिद्धान्त-पंचाध्यायी, पृ. १८६)

(घ) जैसैई कृष्ण अखण्ड रूप, चिदरूप उदारा ।

(नन्ददास, सिद्धान्त-पंचाध्यायी, पृ. १९१)

हैं। वे पूर्ण ब्रह्म हैं।<sup>१</sup> ठीक उसी प्रकार इष्टदेव राम भी परब्रह्म हैं। वे परमानन्द, निरंजन, निर्गुण, सुख-दुःख-रहित, अलख, अविनाशी, चिदानन्द, व्यापक ब्रह्म हैं। वे परमार्थ ब्रह्म हैं, वे विकाररहित हैं। वेद उन्हें नेति नेति कहते हैं।<sup>२</sup>

इष्टदेव अद्वैत या अद्वय हैं—गौडीय वैष्णव भक्त और हिन्दी के वैष्णव भक्त दोनों ही यह बात कहते हैं कि इष्टदेव—कृष्ण अथवा राम—एक हैं।<sup>३</sup> उनके दो रूप नहीं हैं। वे

(अ) परम धाम ब्रह्मण्य, ज्ञान विज्ञान प्रकासी ।

(नंदवास, सिद्धान्त-पंचाध्यायी, पृ. १८४)

(ट) सधन सच्चिदानन्द नंद नंदन ईश्वर जस ।

(नंदवास, सिद्धान्त-पंचाध्यायी, पृ. १८४)

(ठ) पूरन ब्रह्म प्रकट पुरुषोत्तम नित निज लोक बिलासी ।

अविगत, आदि अनंत अनूपम अलख पुरुष अविनाशी ॥ (सू. सा.)

१. (क) आदि सनातन परब्रह्म प्रभु घट-घट अंतरजासी ।

सो तुम्हरे अवतरे आनि कै, सूरदास के स्वामी कै (सू. सा. १०१८६, पृ. २९०)

(ख) आदि सनातन, हरि अविनासी । सदा निरंतर घट-घट बासी ॥

पूरन ब्रह्म, पुरान बखानै । चतुरानन सिव अन्त न जानै ॥

(सू. सा. १०१३, पृ. २५५)

(ग) पूरन ब्रह्म सनातन वेर्द्ध, मैं भूल्यो संसार ।

(सू. सा. १०१७४, पृ. ५९५)

२. (क) व्यापक ब्रह्म निरंजन निर्गुण विगत विनोद ।

सो अज प्रेम भगति बस कौसल्या के गोद ॥

(रा. च. मा., वा. १९८, पृ. १००)

(ख) व्यापकु ब्रह्मु अलखु अविनासी । चिदानंदु निरगुनु गुनुरासी ॥

(रा. च. मा., वा. ३४१, पृ. १६९)

(ग) रामु ब्रह्म परमारथ रूपा । अविगत अलख अनादि अनूपा ॥

सकल विकार रहित गतभेदा । कहि नित नेति निरूपर्हि बेदा ॥

(रा. च. मा., अ. ९३, पृ. २१८)

(घ) तात राम कहुं नर जनि मानहुं । निर्गुण ब्रह्म अजित अज जानहु ॥

(रा. च. मा., कि. २६, पृ. ३६७)

३. (क) कृष्णेर स्वरूप विचार शुन सनातन ।

अद्वयज्ञानतत्त्ववस्तु ब्रजेन्द्र नंदन ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६१)

(ख) अद्वय ज्ञान तत्त्ववस्तु कृष्णेर स्वरूप ।

(चै. च., आदिलीला परि. २, पृ. १४)

(ग) तत्त्ववस्तु कृष्ण, कृष्ण-भक्ति प्रेमरूप ।

(चै. च., आदिलीला, परि. १, पृ. १०)

अद्वितीय हैं। उनके समान कोई भी नहीं है। उस अद्वितीय इष्टदेव को गीड़ीय वैष्णव साहित्य में 'अद्वय' कहा है और हिन्दी वैष्णव साहित्य में वह अद्वैत है। इष्टदेव कृष्ण अद्वय-ज्ञान-तत्त्व-वस्तु हैं। द्वितीय-रहित ज्ञान ही अद्वय ज्ञान या तत्त्व है और यह कृष्ण हैं। भागवत के श्लोकों की स्वमत से व्याख्या करते हुए चैतन्यदेव प्रकाशानन्द से, जो मायावादी संन्यासी थे, कहते हैं—भगवान् ने स्वयं ब्रह्मा से कहा है कि सृष्टि के आरम्भ में मैं ही था। समस्त प्रपञ्च और प्रकृति, पुरुष इत्यादि सब मुझ में ही हैं। सृष्टि करके उसके मध्य में मैं ही बैठता हूँ। प्रलय के अन्त में भी मैं ही रह जाता हूँ। यह सब प्रपञ्च जो दीखता है मेरा ही है।<sup>१</sup> क्योंकि कृष्ण एकमात्र तत्त्व स्वयं भगवान् हैं,<sup>२</sup> अतः यह एकमात्र भगवान् भी वही हैं अर्थात् कृष्ण अद्वितीय हैं। इष्टदेव कृष्ण ही अकेले ईश्वर हैं और सब देवता उनके सेवक हैं।<sup>३</sup> सूरदास भी इसी प्रकार कहते हैं—मैं पहले एक ही था। मैं अमल, अकल, अज हूँ, परन्तु एक होने पर भी अनेक रूपों में अनेक वेशों में दीखता हूँ। अन्त में अपने इन गुणों को छोड़कर मैं ही रह जाऊंगा। हरि आदि सनातन अविनाशी और निरंतर घटघटवासी हैं। पुराण उन्हें पूर्ण ब्रह्म कहते हैं। वे ही एकमात्र पुरातन पुरुष हैं। वे कृष्ण जो सूर के इष्टदेव हैं, आदि-अनादि-रूप-रेखा-हीन हैं, इससे भिन्न और कोई प्रभु नहीं है।<sup>४</sup> इष्टदेव राम भी अद्वितीय हैं। अगणित भुवनों में

१. सृष्टि पूर्वं पठेश्वर्यं पूर्णं आमित हइये ।

प्रपञ्च प्रकृति पुरुष आमातेइ लये ॥

सृष्टि करि तार मध्ये आमित वसिये ।

प्रपञ्च जे देख सब सेह आमि हइये ॥

प्रलये अवक्षिष्ट आमि पूर्ण हइये ।

प्राकृत प्रपञ्च पाय आमातेइ लये ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २५, पृ. ३१३)

२. स्वयं भगवान् कृष्ण कृष्ण, परतत्त्व ।

(चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. ११)

३. एकले ईश्वर कृष्ण आर सब भूत्य ।

(चै. च., आदिलीला, परि. ५, पृ. ३८)

४. (क) पहिले हौं ही हौं तब एक ।

अमल, अकल, अज, भेद विवर्जित सुनि विधि विमल विवेक ।

सो हौं एक अनेक भाँति करि सोभित नाना भेष ।

ता पाढँ इन गुननि गए तैं, हौं रहिहौं अवसेव ॥

(सू. सा., २१३८, पृ. १२७)

(ख) आदि सनातन, हरि अविनासी ।

सदा निरंतर घट-घट वासी ॥

(सू. सा., १०१३, पृ. २५५)

(ग) आदि अनादि रूप-रेखा नहि,

इनतैं नहि प्रभु और वियौ ॥

(सू. सा., १०१८५, पृ. २८९)

असंख्य देवता हैं परन्तु अकेले राम एक ही हैं। उनके समान न तो किसी का रूप ही है और न कोई स्वामी ही है। वे राम उन सब देवताओं से पूजित हैं, पर वे एक ही हैं।<sup>१</sup>

इष्टदेव सगुण हैं या निर्गुण—प्रायः सब भक्त लेखकों ने जिन्होंने अपने अपने इष्ट-देवों का तत्त्व-विश्लेषण किया है और उन पर अपने विचार प्रकट किए हैं उन्होंने इष्टदेव को 'सगुण' ही बताया है। वे जिस ब्रह्म के स्वरूप हैं वह तो निर्गुण है। परब्रह्म कृष्ण भी निर्गुण हैं, परब्रह्म राम भी निर्गुण हैं, परन्तु इष्टदेव कृष्ण सगुण हैं, इष्टदेव राम भी सगुण ही हैं। वह निर्गुण ब्रह्म व्यान की वस्तु है, परन्तु उपासना की नहीं। वह ज्ञान से जाना जा सकता है पर उससे प्रेम नहीं किया जा सकता। विना प्रेम किए भक्त को संतोष कहाँ! अतः निर्गुण ब्रह्म सगुण कृष्ण और सगुण राम हो कर आता है। ऐसा वह भक्तों के लिए ही करता है। वेद-उपनिषद् जिसे निर्गुण बताते हैं वही सगुण होकर नन्द की दांवरि में बंधता है।<sup>२</sup> गोपाल नन्द के आगे हँसते हैं, निर्गुण ब्रह्म सगुण रूप रत्न कर हँस रहा है परन्तु वे उसे पुत्र कर के समझते हैं। जो ब्रह्म व्यापक, निरंजन, निर्गुण, और विनोदरहित है वह प्रेम भक्ति के

(घ) मोहि भावे देवाधि देवा ।

लुन्द्र श्याम कमल दल लोचन, गोकुल नाथ एक सेवा ॥

(परमानंद दास का एक पद)

१. (क) पूजाहि प्रभुहि देव बहु वेषा । राम रूप दूसर नहिं देखा ॥

(रा. च. मा., बाल., ५५, पृ. ३२)

(ख) अग्नित भुवन किरेडं प्रभु राम न देखेऽनं आन ॥

(रा. च. मा., उ. ८१, पृ. ५३३)

(ग) जाकी कृपा लव लेस तें मतिमंद तुलसीदास हूं ।

पाएउ परम बिलामु राम समान प्रभु नाहीं कहूं ॥

(रा. च. मा., उ. १३०, पृ. ५६८)

(घ) हो प्रभु सुद्ध तत्व मय रूप ।

एक रूप पुनि नित्य अनूप ॥ (नंददास, दशमस्कंध, अ. २७, पृ. ३१५)

२. (क) वेद-उपनिषद जासु काँ निर्गुनहि बतावै ।

सोइ सगुन हँव नन्द की दांवरी बंधावै ॥ (सू. सा., ११४, पृ. २)

(ख) हँसत गोपाल नन्द के आगे नन्द सरूप न जान्यौ ।

निर्गुण ब्रह्म सगुण लीलाधर सोई सुत करि मान्यौ ॥

(सू. सा., १०१२६३, पृ. ३४९)

(ग) व्यापक ब्रह्म निरंजन निर्गुण विगत विनोद ।

सो अज प्रेम भगति वस कौसल्या के गोद ॥

(रा. च. मा., बा. १९८, पृ. १००)

(घ) व्यापक अकल अनीह अज निर्गुण नाम न रूप ।

भगत हेतु नाना विधि करत चरित्र अनूप ॥

(रा. च. मा., बा. २०५, पृ. १०३)

कारण ही कौशल्या की गोदी में है। तुलसीदास ने बार बार राम को सगुण-निर्गुण रूप कहा है।<sup>१</sup> वे निर्गुण होते हुए भी 'गुनरासी' हैं। ये हिन्दी वैष्णव कवि अपने इष्टदेवों को निर्गुण मूल रूप में तो मानते हैं परन्तु उपास्य इष्टदेव के रूप में वह सगुण ही हैं। सूरदास कहते हैं कि अविगत की गति तो उसी प्रकार कहते नहीं बनती जैसे गूँगा मीठा खाकर उसका स्वाद नहीं कह सकता, वह अविगत मन वाणी से अगोचर है। जान कर पाया ही जा सकता है, परन्तु रूप-रेखा-गुण-जाति से विहीन वस्तु की ओर किस अबलंबन से जाया जाय ! वह निर्गुण विचार के लिए सब तरह से अगम है। अतः 'सूर' 'सगुण' लीला गाता है।<sup>२</sup> तुलसीदास कहते हैं, सगुण, अगुण में कुछ भेद ही नहीं है। अगुण-अरूप-अलख जो है वह भक्त के प्रेम के वश में सगुण हो जाता है। जो गुणरहित है, वह सगुण कैसे है,—जैसे जल और हिम अलग अलग होते हुए भी एक ही हैं।<sup>३</sup>

गीड़ीय वैष्णव भक्तों की विचारधारा इस संबंध में कुछ दूसरे प्रकार की ही दीखती है। उसमें इष्टदेव के निर्गुणत्व पर कुछ अधिक विश्वास नहीं दीखता। चैतन्यदेव भी ब्रह्म हैं, कृष्ण भी ब्रह्म हैं, परन्तु निर्गुण ब्रह्म हैं या नहीं इसका स्पष्ट कथन प्रायः नहीं ही है। कृष्णदास कविराज कहते हैं, कि उपनिषद् जिसे निर्गुण अद्वैत ब्रह्म कहते हैं वह चैतन्य की अंगकांति है। अर्थात् चैतन्य तो देहधारी सगुण इष्टदेव हैं, निर्गुण ब्रह्म चैतन्य नहीं है। हो भी कैसे सकता है। वह उनकी अंगकांति मात्र है।<sup>४</sup> कृष्ण ही तो प्रकाश विशेष से तीन

१. (क) जय राम रूप अनूप निर्गुन सगुन गुन प्रेरक सही ।

(रा. च. मा., अर. २२, पृ. ३४३)

(ख) जय सगुन निर्गुन रूप रूप अनूप भूप सिरोमने ।

(रा. च. मा., उ. १३, पृ. ४९६)

(ग) जय निर्गुन जय जय गुन सागर ।

(रा. च. मा., उ. ३४, पृ. ५०९)

२. अविगत-गति कछु कहत न आवै ।

ज्याँ गूँगे मीठे फल कौ रस अंतरगत हीं भावै ॥

मन-बानी कौं अगम-अगोचर, सो जानै जो पावै ।

रूप-रेखा-गुन-जाति जुगति-बिनु निरालंब कित धावै ॥

सब विधि अगम विचारहि तातं सूर सगुन-पद गावै ॥ (सू. सा. ११२, पृ. १)

३. सगुनहि अगुनहि नहिं कछु भेदा ।

गावैहि मुनि पुरान बुध बेदा ॥

अगुन अरूप अलख अज जोई ।

भगत प्रेम बस सगुन सो होई ॥

जो गुन रहित सगुन सोइ कैसे ।

जलु हिम उपल बिलग नहि जैसे ॥ (रा. च. मा., बा. ११५, पृ. ६२)

४. यद्वैतं ब्रह्मोपनिषदि तदप्यस्य तनुभा । (चै. च., आदिलीला, परि. १, पृ. १)

रूप रखते हैं, जिनमें एक ब्रह्म भी है।<sup>१</sup> फिर आगे चलकर यह विचार और अधिक स्पष्ट किया गया है। चैतन्यदेव ब्रह्म को भी सविशेष ही मानते हैं। व्यास-सूत्र अथवा वेद सबके मुख्य अर्थं लो, तो वे भी भगवान् को निर्विशेष (निर्गुण) नहीं बताते। वे भी उन्हें सविशेष कहते हैं। जो उसे निर्विशेष बताते हैं वह प्राकृत अर्थ को छोड़कर अप्राकृत की स्थापना करते हैं। ब्रह्म से ही जगत् की उत्पत्ति है, उसी से जीता है और उसी में लय हो जाता है। इसके साथ जो अपादान, करण और अधिकरण कारक हैं, ये ब्रह्म का सविशेष होना बताते हैं।<sup>२</sup> निर्गुण ब्रह्म तो कृष्ण की अंगकांति है। नंददास भी ऐसा ही कहते हैं।<sup>३</sup> भगवान् ने जब अनेक होने का मन किया तब प्राकृत शक्ति की ओर देखा। परन्तु यह तो नहीं कहा जाता कि उस समय उनके प्राकृत नेत्र हो गए जिससे उन्होंने देखने की क्रिया की। उस ब्रह्म के नेत्र आदि इंद्रियां एवं मन तो हैं परन्तु अपांचभौतिक हैं। अर्थात् ब्रह्म अपांचभौतिक रूप से सगुण है। श्रुति कहती है कि ब्रह्म 'अपाणिपादः' है, परन्तु फिर कहती है कि वह जल्दी चलता है और सब ग्रहण कर लेता है। अर्थात् सब कार्य करता है अतः वह निर्विशेष कैसे हुआ? वह तो सविशेष है। यह ब्रह्म पूर्ण स्वयं भगवान् है, कृष्ण है। जिनका विग्रह ही पठैश्वर्य, पूर्णनिंद है। उस समय भगवान् को निराकार कैसे कहा जा सकता है। जिस ब्रह्म में

१. प्रकाश विशेषे तेंह धरे तिन नाम ।

ब्रह्म, परमात्मा, आर स्वयं भगवान् ॥ (चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. ११)

२. वेद पुराणे करे ब्रह्म निरूपण ।

सेइ ब्रह्म बृहद्वस्त ईश्वर लक्षण ॥

सर्वश्वर्यं परिपूर्णं स्वयं भगवान् ।

तारे निराकार करि करह व्याख्यान ॥

निर्विशेष तारे कहे जेइ श्रुतिगण ।

प्राकृत निषेधि करे अप्राकृत स्थापन ॥

ब्रह्म हृते जन्मे विश्व ब्रह्मेते जीवय ॥

सेइ ब्रह्मे पुनरपि हृये जार लय ॥

अपादान करणाधिकरण कारण तिन ।

भगवानेर साविशेष एइ चिट्ठन तिन ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १३१)

३. (क) तांहार अंगेर शुद्ध किरण मंडल ।

उपनिषद कहे तारे ब्रह्म सुनिर्मल ॥

...

कोटि कोटि ब्रह्मांडे जे ब्रह्मेर विभूति ।

सेइ ब्रह्म गोविंदेर अंगकांति ॥ (चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. ११)

(ख) मोहन अद्भुत रूप, कहि न आवै छवि ताकी ।

अखिल अंड व्यापी जु ब्रह्म, आभा है जाकी ।

(नंददास, रासपंचाव्यायी, अ. १, पृ. १५८)

स्वाभाविक रूप से तीन शक्तियाँ हैं, उसे निर्गुण कहने से वह शक्तिहीन हो जाता है।<sup>१</sup> यवनपीर से तर्क करते हुए भी चैतन्यदेव निर्गुण का निवारण करके सगुण की स्थापना करते हैं। एक ही ईश्वर है परन्तु वह निर्विशेष नहीं है, सविशेष है।<sup>२</sup> वह सर्वशर्वर्यपूर्ण इयाम कलेवर है। ब्रह्म शब्द के दो अर्थ हैं, एक तो सर्व महत्व तत्त्व और दूसरा स्वयं भगवान्। उस अद्वितीय ब्रह्म के बराबर और कोई नहीं है। स्वयं भगवान् कृष्ण यह दोनों ही हैं। नि विशेष ब्रह्म ज्ञान का विषय है। भगवान् तो भवित से प्रकाशित होते हैं। भवित निर्गुण निराकार की नहीं होती। अतः कृष्ण सगुण ही हैं।<sup>३</sup> मुख्यार्थ लो तो बेदांत भी साकार

१. भगवान् बहु हैते जबे कैल मन ।

प्राकृत शक्ति के तबे कैल विलोकन ॥  
से काले नाहि जन्मे प्राकृत मन नयन ।  
अतएव अप्राकृत ब्रह्मेर नेत्र मन ॥  
ब्रह्म शब्दे कहे पूर्ण स्वयं भगवान् ।  
स्वयं भगवान् कृष्ण शास्त्रेर प्रमाण ॥  
वेदेर निगूढ अर्थ बुझने ना जाय ।  
पुराण वाक्ये सेइ अर्थ करये निश्चय ॥  
अपाणि श्रुति वज्जे प्राकृत पाणि चरण ।  
पुनः कहे शीघ्र चले करे सर्वग्रहण ॥  
अतएव श्रुति कहे ब्रह्म सविशेष ।  
भूल्य छाडि लक्षणाते माने निर्विशेष ॥  
षडैश्वर्य पूर्णनिन्द विग्रह जांहार ।  
हेन भगवाने तुमि कह निराकार ॥  
स्वाभाविक तिन शक्ति जेइ ब्रह्मे हय ।  
निःशक्ति करिया तारे करह निश्चय ॥

(चै., चै., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १३१-३२)

२. प्रभु कहे तोमा शास्त्र कहे निर्विशेष ।

ताहा खंडि सविशेष स्थापियाछे शेष ॥

तव शास्त्रे कहे शेषे एकइ ईश्वर ।

सर्वशर्वर्य पूर्ण तिह इयाम कलेवर ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. १८, पृ. २४३.)

३. ब्रह्म शब्देर अर्थ तत्त्व सर्वबूहत्तम ।

स्वरूप ऐश्वर्य करि नाहि जार सम ॥

सेइ ब्रह्म शब्दे कहे स्वयं भगवान् ।

अद्वितीय ज्ञान जाहा बिना नाइ आन ॥

सेइ दुइ तत्त्व कृष्ण स्वयं भगवान् ।

तिनकाले सत्य सेइ शास्त्रेर प्रमाण ॥

ब्रह्म का निरूपण करता है।<sup>१</sup> वह इष्टदेव सर्वश्रेष्ठ सर्वाराध्य, कारण का कारण है। उसकी भक्ति से संसार से तर जाते हैं। उसकी चरणसेवा पूर्णनिंद की प्राप्ति है, मोक्षादि उसके सामने तुच्छ हैं। निर्विशेष की व्याख्या की जाती है परन्तु सेव्य तो साकार ही है।<sup>२</sup> इस प्रकार के कथनों का तात्पर्य यही है कि गौड़ीय वैष्णवों के इष्टदेव सविशेष (सगुण) भगवान हैं, वे ब्रह्म रूप में अद्वितीय तो हैं पर निर्गुण नहीं हैं। वे पुरुषोत्तम हैं, परमेश्वर हैं।<sup>३</sup>

इष्टदेव नारायण हैं—इष्टदेव कृष्ण नारायण हैं, इस बात को कृष्णदास कविराज ने कुछ अधिक विस्तार से कहा है। यह सब तर्क पीछे दिए जा चुके हैं। कृष्ण प्राणियों के रक्षक, पालक और उनके कर्मों के देखने वाले हैं। अतः नारायण हैं। हिन्दी वैष्णव कवि भी इस बात को कहते हैं। हरि अपने अंश को लेकर प्रगटे हैं, अति आनंद स्वरूप नारायण ने इस रूप में भू का भार हरण किया है।<sup>४</sup> मोहन अद्भुत रूप वाले हैं, वे परमात्मा, परब्रह्म, सब के स्वामी हैं, नारायण भगवान हैं।<sup>५</sup>

ज्ञानमार्गे निर्विशेष ब्रह्म प्रकाशे ।

योगमार्गे अंतर्जामी स्वरूपेते भासे ॥....

राग भक्ते ब्रजे स्वयं भगवान पाय । (चै. च., मध्यलीला, परि. १४, पृ. २९६)

१. वेदांत मते ब्रह्म साकार निरूपण ।

निर्गुण व्यतिरेके तेह हयत सगुण ॥ (चै. च., मध्यलीला, परि. २५, पृ. ३११)

२. सर्वश्रेष्ठ सर्वाराध्य कारणेर कारण ।

तार भक्त्ये हय जीवेर संसारतारण ॥

तार सेवा बिना जीवे ना जाय संसार ।

तांहार चरणे प्रीति पुरुषार्थ सार ॥

मोक्षादि आनंद जार नहे एक कण ।

पूर्णनिंद प्राप्ति तार चरण सेवन ॥

... ... ... ... \*

निर्विशेष गोंसाजि लज्जा करेन व्याख्यान ।

साकार गोंसाजि सेव्य कार नाहिं ज्ञान ॥ (चै. च., मध्यलीला, परि. १८, पृ. २४३)

३. श्री पुरुषोत्तम, परमेश्वर प्रभु

परम ब्रह्म परमेष्ठि अधारे । (प. क. त. पद २९७४.)

४. अपने अंश आप हरि प्रकटे पुरुषोत्तम निज रूप ।

नारायन भुव-भार हरो हैं अति आनन्द-स्वरूप ॥

(अष्ट. च. स., पृ. ४०९ से उद्धृत)

५. (क) मोहन अद्भुत रूप....

परमात्मा परब्रह्म, सबन के अन्तर्जामी ।

नाराहन भगवान, धर्म करि सबके स्वामी ।

(नंददास, रात्संचाराध्यायी, अ. १, पृ. १५९.)

इष्टदेव विष्णु हैं—इस बात का स्पष्ट उल्लेख दोनों ही के साहित्य में मिलता है कि विष्णु कृष्ण के एक गुणावतार हैं। कृष्ण के अनेक अवतार हैं। उनमें से कुछ गुणावतार हैं। ये गुणावतार ब्रह्मा, विष्णु और रुद्र हैं। यज्ञ पुरुष कहते हैं कि ब्रह्मा, विष्णु, और रुद्र ये तीनों ही मेरे रूप हैं। शंभु, विरचि और विष्णु भगवान उसी अंश से जन्मे हैं।<sup>१</sup> इन उल्लेखों से यह ध्वनि निकलती है कि कृष्ण और राम विष्णु से बड़े हैं। वे अंशी हैं और विष्णु अंश,<sup>२</sup> परन्तु हिन्दी में कई स्थलों पर विष्णु और राम अथवा कृष्ण एक ही बताए गए हैं। राम की वंदना करते हुए अत्रि उन्हें ‘इंदिरापति’ कहते हैं, शिव उन्हें विष्णु मान कर ‘जय राम रमा रमनं समनं’ कह कर उनकी वंदना करते हैं। तुलसीदास स्वयं उन्हें ‘रमा निवासा’ कहते हैं।<sup>३</sup> सूरदास कृष्ण लीला वर्णन में कृष्ण के उन पदों के बारे में कहते हैं जो पद काली के फन पर नृत्य करते हैं कि ये पद रमा अपने हृदय में रखती हैं और गंगा उन्हें स्पर्श करके आई हैं।<sup>४</sup> कृष्णदास ने विष्णु का नाम तो कई स्थानों पर लिया है; चैतन्य के पिता, स्वयं वे, एवं उनकी माता सब विष्णु की पूजा

(ख) षट् गुण अरु अवतार धरन नाराइन जोई ।

सबकौं आश्रय अवधि-भूत नंद नन्दन सोई ।

(नन्दास, सिद्धान्त पंचाध्यायी, पृ. १८३)

१. (क) अवतार हृष्य कृष्णर षडविधि प्रकार ।

पुरुषावतार एक लीलावतार आर ॥

गुणावतार आर मन्वन्तरावतार आर ।....

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६४)

(ख) जन्म प्रभु प्रगट दरसन दिखायौ ।

विष्णु-विधि-रुद्र मम रूप ये तीनिहूं, दच्छ सौं बचन यह कहि सुनायौ ।

(सू. सा., ४१, पृ. १४१)

(ग) संभु विरचि विष्णु भगवाना । उपर्जहि जासु अंस तें नाना ।

(रा. च. मा., बा. १४४, पृ. ७५.)

२. पालनार्थ स्वांश विष्णुरूपे अवतार । सत्वगुण दृष्टांत ताते गुण मायापार ॥

स्वरूप ऐश्वर्यं पूर्णं कृष्णमय प्राय । कृष्ण अंशी तिंहो अंश वेदे हेन गाय ।

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६७)

३. (क) नमामि इंदिरापतिम् (रा. च. मा., अर. ४, पृ. ३२१)

(ख) जय राम रमा रमनं समनं ।

भव ताप भयाकुल पाहि जनं ।

(रा. च. मा., उ. १४, पृ. ४९७)

(ग) प्रनमामि निरंतर श्री रमनं ।....

(रा. च. मा., उ. १४, पृ. ४९८)

४. ठाढ़े देखत हैं ब्रजबासी ।

जे पद-कमल रमा उर राखति,

परसि सुरसरी आई ।

(सू. सा., १०५६८, पृ. ४५४)

करते थे, पर उन्हें वे कृष्ण के बराबर नहीं बताते। हाँ, चैतन्य को 'तुमि विष्णु' वृदावन-दास कहते हैं। चैतन्य कृष्ण हैं अतः कृष्ण भी विष्णु हुए। हिन्दी वैष्णव भक्त कई स्थलों पर कुछ इस प्रकार का वर्णन करते हैं, जहाँ विष्णु ही कृष्ण अथवा राम से बड़े ज्ञात होते हैं और भू-भार हरने के लिए कृष्ण और राम का अवतार लेते हैं।<sup>१</sup> परन्तु गौड़ीय वैष्णव कवियोंने इस प्रकार कहा हो, ऐसा प्रायः ज्ञात नहीं होता। तुलसी और सूर की रचनाओं में कई स्थानों पर ऐसी ध्वनि निकलती थी कि एक भगवान हैं जो अच्युत है, क्षीरसागरशायी है, रमा सेवित हैं, भृगुलता उनके हृदय पर है, गंगा उनके चरणों से निसृत हुई है। यही रूप विष्णु का भी है। अतः ये भगवान और कोई नहीं, विष्णु हैं। वे विष्णु, राम और कृष्ण के रूप में आए। परन्तु गौड़ीय वैष्णव समाज के कृष्ण तो स्वयं भगवान हैं, परतत्व हैं, अतः वे विष्णु के अवतार नहीं हैं। विष्णु उनके अंश हैं। पालन करने के लिए कृष्ण स्वरूप होकर प्रकाशित होते हैं। ब्रह्मा-शिव भी कृष्ण के आज्ञाकारी भक्त अवतार हैं।<sup>२</sup> ये लोग विष्णु को कृष्ण के स्वांश का अवतार मानते हैं, जब कि हिन्दी वैष्णव भक्त विष्णु को

१. (क) कंस बंस कौ नास करत है, कहूँ लौं जीव उदारों ।

यह विपदा कब मेटहिं श्रीपति, अह हाँ काँह पुकारौं ॥

धेनु-रूप धरि पुहुमि पुकारो, सिव विरंचि कैं द्वारा ।

सब मिलि गए जहाँ पुरुषोत्तम, जिहि गति अगम अपारा ॥

छोर समुद्र मध्य तैं याँ हरि, दीरघ बचन उचारा ।

उधरौं धरनि असुर कुल मारौं, धरि नर-तन-अवतारा ॥

(सू. सा., १०१६४, पृ. २५७)

(ख) चरन-कमल नित रमा पलोवै ।

चाहति नैकु नैन भरि जोवै ॥

अगम अगोचर लीला-धारी ।

सो राधा-बस कुंज-बिहारी ॥ (सू. सा. १०१३, पृ. २५६)

(ग) सुनि विरंचि मन हरष तन, पुलकि नयन बह नीर ।

अस्तुति करत जोरि कर, सावधान मति धीर ॥

जय जय सुरनायक जन सुखदायक प्रनतपाल भगवन्ता ।

गो द्विज हितकारी जय असुरारी सिंधु सुता प्रिय कंता ॥

जनि डरपहु मुनि सिढु सुरेसा ।

तुम्हाँहि लागि धरिहाँ नर बेसा ॥

अंसन्ह सहित मनुज अवतारा ।

लेहीं दिनकर बंस उदारा ॥

(रा. च. मा., बा. १८५-१८७, पृ. ९३-९५)

२. ब्रह्म शिव आज्ञाकारी भक्त अवतार ।

पालनार्थे विष्णु कृष्णेर स्वरूप आकार ॥ (च. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६७)

कृष्ण-राम रूप में अवतरित बताते हैं। यहां पर ये विष्णु राम-कृष्ण से भी ऊंचे परम ब्रह्म, ईश्वर सच्चिदानन्द स्वरूप हो जाते हैं। जय विजय जो विष्णु के द्वारपाल थे, मुनि के शाप से कुंभकर्णी और रावण होकर जन्मे थे, उनके उद्धार के लिए विष्णु राम होकर आए। नारद के शाप के कारण भी विष्णु राम होकर आए।<sup>३</sup> ब्रज में कृष्ण भी बपुधारी श्रीपति हैं।<sup>३</sup> चैतन्यचरितामृत में विष्णु को मायातीत गुणातीत परमेश कहा गया है। चैतन्य-जन्म से पहले संसार विष्णु-भक्ति-शून्य था, यबन विष्णु-द्वौही थे, यह वृद्धावनदास ने कहा है।<sup>३</sup> परन्तु इन कथनों से विष्णु का श्रेष्ठत्व तो सिद्ध होता है परन्तु उनका और कृष्ण का अभेद नहीं सिद्ध होता। प्रकाशानंद ने चैतन्यदेव को ब्रह्म कह कर प्रणाम किया और वंदना की। इस पर चैतन्यदेव ने कहा, “विष्णु ! विष्णु ! मैं हीन जीव हूँ। जीव को विष्णु मानना अपराध का चिह्न है। जो जीव में विष्णु-बुद्धि करता है वह ब्रह्म-रुद्र को नारायण के बराबर मानता है, वह पाखंडी है।”<sup>४</sup> इस कथन से भी विष्णु का श्रेष्ठत्व तो सिद्ध होता है परन्तु वे नारायण हैं या नहीं, यह नहीं जाना जाता। गोविंद-कृष्ण नारायण नाम से परत्योम में बैठते हैं, यह तो पीछे कहा जा चुका है। परन्तु विष्णु कृष्ण नहीं हैं, प्रायः ऐसा ही आभास मिलता है।

इष्टदेव अवतारी हैं या अवतार—गौड़ीय वैष्णव कवि इस बात का अत्यन्त दृढ़ विश्वास के रूप में प्रतिपादन करते हैं कि इष्टदेव कृष्ण-अवतार नहीं हैं। वे स्वयं भगवान्

### १. द्वारपाल हरि के प्रिय दोऊ ।

जय अरु विजय जान सब कोऊ ॥

बिप्र लाप तें दूनौ भाई ।

तामस असुर देह तिन्ह पाई ॥

एक बार तिन्ह के हित लागी ।

धरेड सरीर भगत अनुरागी ॥

(रा. च. मा., बा. १२२-१२३, पृ. ६५)

### २. तुम जानत जब धरनि पुकारी । पार्हि पाप भई अति भारी ॥

पौढ़े सेष संग श्री प्यारी । ते ब्रज भीतर हैं बपुधरी ॥

(सू. सा., १०१९४५, पृ. ५८५)

### ३. (क) मायातीत गुणातीत विष्णु परमेश ।...

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६७)

(ख) अन्येर कि दाय विष्णुद्वौही जे यबन ।... (चै. भा., आदिकंड, अ. ३, पृ. २१)

### ४. प्रभु कहे विष्णु विष्णु आमि जीव हीन ।

जीवे विष्णु मानि एइ अपराध चिह्न ॥

जीवे विष्णुबुद्धि करे जेइ ब्रह्म रुद्र सम ।

नारायणे माने तार पाखंडे गणन ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. ३१२)

हैं। चैतन्य के रूप में अथवा गोप-यंशी-कृष्ण के रूप में जो इष्टदेव हैं वे नित्य-धाम-अवस्थित कृष्ण ही हैं, अर्थात् कृष्ण ही कृष्ण का अवतार हैं। वे ही अवतार हैं, वे ही अवतारी। वे ही अंश हैं, वे ही अंशी। पुरुष के कला-अंश समस्त अवतार हैं परन्तु कृष्ण तो स्वयं भगवान हैं, अतः सब अवतार उन्हीं में अवस्थित हैं।<sup>१</sup> कोई कृष्ण को वामन कहता है, कोई नारायण। कृष्ण तो पूर्ण भगवान हैं, अवतारी हैं, उनके लिए सब संभव है।<sup>२</sup> एक कृष्ण ही ब्रज में पूर्णतम भगवान हैं और सब स्वरूप या तो पूर्णतर हैं या पूर्ण हैं।<sup>३</sup> ये अवतार या अंश कैसे हो सकते हैं? चैतन्यचरितामृत के कृष्ण-तत्त्व-निरूपण और चैतन्य-तत्त्व-निरूपण इन दोनों स्थलों में यही भावना है। कृष्ण ही ब्रह्म हैं, कृष्ण ही परतत्व हैं, कृष्ण ब्रह्म के अवतार नहीं हैं। वे जब चाहते हैं, लीला करते हैं। जब चाहते हैं, अंतर्धान हो जाते हैं। उनकी लीला अनंत ब्रह्मांडों में चलती रहती है। इसी से वह नित्य लीला कहलाती है।<sup>४</sup> अद्वय-ज्ञान-तत्त्व-वस्तु स्वयं भगवान श्रीकृष्ण का स्वरूप और शक्ति रूप से अवस्थान है। स्वांश से वे अनेक रूप धारण करते हैं और अनंत ब्रह्मांडों में और बैकुंठों में विहार करते हैं। स्वांश का विस्तार चतुर्व्यूह अवतार है।<sup>५</sup> जो नारायण है, वह कृष्ण का अंश है। वह नारायण माया को लेकर सूखि करता है और उसमें विकार आ जाता है परन्तु कृष्ण तुरीय हैं। उनमें तो माया की गन्ध भी नहीं है। तीनों जलों में शयन करने वाले जो पुरुष हैं, उन तीनों का अंशी तो नारायण है,

१. अवतार सब पुरुषेर कला अंश ।

स्वयं भगवान् कृष्ण सर्व अवतारं ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. १४)

२. सकल संभवे ताते जाते अवतारी ।

(चै. च., आदिलीला, परि. ५, पृ. ३८)

३. एक कृष्ण ब्रजे पूर्णतम भगवान ।

आर सब स्वरूप पूर्णतर पूर्ण नाम ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २७१)

४. किशोर-शोखर धर्मो ब्रजेन्ननन्दन ।

प्रकटलीला करिवारे जवे करे मन ॥

आदौ प्रकट कराय माता पिता भक्तगणे ।

पाछे प्रकट हय जन्मादिक लीलाक्रमे ॥

पूतना वधादि जत लीला क्षणे क्षणे ।

सब लीला नित्य प्रकट करे अनुक्रमे ॥

• • • •

कोन ब्रह्मांडे कोन लीला हय अवस्थान ।

ताते नित्य लीला कहे निगम पुराण ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २७०-२७१)

५. अद्वय ज्ञान तत्त्व कृष्ण स्वयं भगवान। स्वरूप-शक्तिरूपे तांर हय अवस्थान ॥

स्वांश विभिन्नांश रूपे हइया विस्तार। अनंत बैकुंठ ब्रह्मांडे करेन विहार ॥

स्वांश विस्तार चतुर्व्यूह अवतारगण। (चै. च., मध्यलीला, परि. २२, पृ. २७९)

परन्तु नारायण भी कृष्ण का प्रकाश-मात्र हैं। नारायण अवतारी हैं, कृष्ण अवतार हैं, अंतर केवल इतना ही है कि नारायण चतुर्भुज हैं और कृष्ण द्विभुज, ऐसा कह कर जो नाना प्रकार से पूर्व-पक्ष स्थापित करते हैं उन्हें भागवत वर्जित करती है। शुक ने सब अवतारों का सामान्य लक्षण करके कृष्ण को उसमें रखा तो, परन्तु फिर सब से अलग-अलग लक्षण देते समय बता दिया कि कृष्ण सर्वावितंश हैं। पूर्व-पक्ष वाले फिर कहते हैं कि तुम्हारी व्याल्या अच्छी है परन्तु परव्योम में जो नारायण हैं, वे स्वयं भगवान हैं। वे कृष्ण रूप में अवतार लेते हैं। परन्तु जब शुक स्वयं ही कृष्ण को स्वयं-भगवान सर्वावितंश कहते हैं, तब यह अर्थ कुतर्कानुमान ही है। कृष्ण अवतारी और अवतार सब के आश्रय हैं।<sup>१</sup> नंददास ने भी ऐसा

१. (क) ब्रह्मा कहे जले जीवे जेह नारायण ।

से सब तोमार अंश ए सत्य बचन ॥

कारणादिथ क्षीरोद गर्भोदकशायी ।

मायाद्वारे सृष्टि करे ताते नव मायी ॥

एसबार दर्शनेते आछे माया गंध ।

तुरीय कृष्णेर नाहि मायार संबंध ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. १३)

(ख) सेइ तिनेर अंशी परव्योम नारायण ।

तेहं तोमार प्रकाश तुमि मूल नारायण ॥

अवतारी नारायण कृष्ण अवतार ।

तिह चतुर्भुज इह मनुष्य आकार ॥

एइ मते नानारूप करे पूर्वपक्ष ।

ताहारे निर्जिते भागवत पद्मवक्ष ॥

सर्व अवतारेर करि सामान्य लक्षण ।

तार मध्ये कृष्णचन्द्रेर करिल गणन ॥

तवे शुकदेव मने पाञ्चा बड़ भय ।

जार जे लक्षण ताहा करिल निश्चय ॥

अवतार सब पुरुषेर कला अंश ।

स्वयं भगवान कृष्ण सर्व अवतंश ॥

पूर्वपक्ष कहे तोमार भालत व्याल्यान ।

परव्योमे नारायण स्वयं भगवान ॥

तिह आसि कृष्ण रूपे करे अवतार ।

एइ अर्थ श्लोके देखि, कि आर विचार ॥

उल्लेख एक स्थान पर किया है।<sup>१</sup> अवतारी, अवतार और अन्य जितनी विभूतियाँ हैं, सब के आश्रय और आधार कृष्ण हैं। नारायण तो कृष्ण का परब्योम में चतुर्भुज-प्रकाश मात्र हैं।<sup>२</sup>

हिन्दी के वैष्णव भक्त विष्णु और नारायण को एक ही भानते हैं, ऐसा ज्ञात होता है। यह नारायण विष्णुक्षीर-सागर में रहते हैं, भक्तों की पुकार पर भू भार हरने राम-कृष्ण के रूप में अवतरित हुए, यह पीछे कहा है। कंस के अत्याचारों से दुःखी पृथ्वी और देवता क्षीर-सागर के शेषशायी विष्णु के पास गए थे। उन्होंने बचन दिया था कि मैं अवतार लूंगा। इसी प्रकार देवता राम-अवतार के लिए भी विष्णु के ही पास गए थे। उन्होंने परम वाक्ति के सहित अवतार लेने को कहा था। यह सब विवरण पीछे दिया जा चुका है। हरि अपना अंश लेकर स्वयं कृष्ण रूप में प्रगट हैं। नारायण ने अति आनन्द रूप धारण करके भू का भार हरण किया है। कृष्ण पूर्ण अवतार हैं, जब जब दानव प्रगट हुए हैं तब तब कृष्ण ने अवतार धर कर असुरों का संहार किया। यद्यपि वे परम हंस, अच्युत, अविगत, अविनाशी परमानन्द हैं, परन्तु शरीर धारण करके भू का भार हरते हैं।<sup>३</sup> तुलसीदास के राम भी अनीह,

तारे कहि केन कर कुतर्कनुमान ।

शास्त्र विरुद्धार्थ कभु ना हय प्रमाण ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. १४)

(ग) कृष्ण एक सर्वाश्रय कृष्ण सर्वधाम ।

कृष्णेर जारीरे सर्व विश्वेर विश्वाम ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. १६)

१. अवतारी अवतार-धरन, अरु जितक विभूती ।

इह सब आश्रय के अधार, जग जिहि की ऊती ॥

(नवदास, सिद्धान्त पंचाध्यायी, पृ. १९०)

२. परब्योम मध्ये करि स्वरूप प्रकाश। नारायण रूपे करे विविध विलास ॥

स्वरूप विग्रह कृष्णेर केवल द्विभुज। नारायण रूपे सेह ततु चतुर्भुज ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ५, पृ. ३४)

३. (क) अपने अंश आप हरि प्रगटे पुरुषोत्तम निज रूप ।

नारायण भव भार हरो हैं अति आनन्द स्वरूप ॥

वासुदेव यों कहत वेद में, हैं पूरन अवतार ॥

सेष सहस्र मुख रटत निरन्तर तऊ न पावत पार ॥

(सूर सारावली, सू० सा०, (वै० प्र०) पृ० ६)

(ख) जब जब हरि माया ते दानव प्रकट भवे हैं आय ।

तब तब धरि अवतार कृष्ण ने कीर्त्ति असुर संहार ॥

(सूर सारावली, सू० सा०, (वै० प्र०), पृ० २)

(ग) तुम अच्युत अविगत अविनाशी । परमानन्द सदा मुख रासी ।

तुम तनुधारि हरयो भुव भार, नमो नमो तुम्हें बारंबार ॥

(सू० सा० १०४२९७, पृ० १७०९)

अरूप, अनाम, अज, सच्चिदानन्द, व्यापक भगवान हैं परन्तु वे भी जब धर्म की हानि होती हैं, तब प्रभु 'विविध शरीर' धारण करके सज्जनों का दुःख दूर करते हैं।<sup>१</sup> इस प्रकार हिन्दी वैष्णव साहित्य में इष्टदेव निर्गुण ब्रह्म हैं, विष्णु हैं, एवं नारायण हैं, यह बताया गया है, परन्तु साथ ही यह भी आभास मिलते हैं कि राम और कृष्ण निर्गुण ब्रह्म, विष्णु, अथवा नारायण के देहधारी अवतार हैं।

गौड़ीय वैष्णव साहित्य में कृष्ण को अवतार माना है, इसका आभास कहीं नहीं मिलता। कृष्ण नारायण के अंशी हैं, यह पीछे बताया जा चुका है। परम-ईश्वर कृष्ण स्वयं भगवान हैं। उनसे बड़ा तो क्या, उनके समान भी अन्य कोई नहीं है। ब्रह्मा, विष्णु और महादेव, ये सब सूष्टि आदि के ईश्वर हैं परन्तु ये तीनों ही कृष्ण के आज्ञाकारी दास हैं। कृष्ण अधी-ईश्वर हैं।<sup>२</sup> ऐसी भावना सूर-तुलसी ने भी दर्शायी है।<sup>३</sup> परन्तु राम-कृष्ण 'श्रीपति', 'रमानिवास' एवं 'हरि' के अवतार हैं, यह भावना भी प्रत्यक्ष होती है। परन्तु गौड़ीय भक्त इसका आभास प्रायः कहीं भी नहीं देते कि कृष्ण अवतार हैं। भू-भार हरने के लिए विष्णु कृष्णावतार लेते हैं वे इसे नहीं मानते।<sup>४</sup> उनके कृष्ण तो स्वयं ईश्वर परम तत्व हैं।

(घ) प्रकट ब्रह्म निकुंज नायक भक्त हेत अवतार। परमानन्द दास,

(अष्ट० व० स०, फुटनोट पृ० ४१०)

(ङ) कलिमल दूर करन के काँूं, तुम लीन्हीं जग में अवतार।

(सू० सा०, १४१, पृ० १४)

१. (क) एक अनीह अरूप अनामा। अज सच्चिदानन्द परधामा॥

व्यापक विस्वरूप भगवाना। तेहि धरि देह चरित कृत नाना॥

(रा. च. मा., वा. १३, पृ. ९)

(ख) जब जब होइ धरम के हानी। बाढ़िह असुर अधम अभिमानी॥

तब तब प्रभु धरि विविध सरीरा। हरर्हि कृपानिधि सज्जन पीरा॥

(रा. च. मा., वा., १२१, पृ. ६४)

२. परम ईश्वर कृष्ण स्वयं भगवान।

ताते बड़ तांर सम केह नाहि आन॥

ब्रह्मा विष्णु हर एइ सृष्ट्यादि ईश्वर॥

तिने आज्ञाकारी कृष्णार कृष्ण अधीश्वर॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २१, पृ. २७३)

३. (क) करै जो सेव तुम्हारी, सो मम सेव है।

विष्णु शिव ब्रह्म मम रूप सारी॥

(सू. सा., दशमस्कंध, वै. प्रे., पृ. ५९०)

(ख) जाकै बल विरंचि हरि ईसा।

पालत सूजत हरत दससीसा॥

(रा. च. मा., सु. २१, पृ. ३८२)

४. स्वयं भगवानेर कर्म नहे भार हरण।

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २२)

वे अवतारी हैं।<sup>१</sup> हिन्दी के वैष्णव भक्त राम-कृष्ण को निर्गुण विष्णु-नारायण की देहधारी सगुण मूर्ति बताते हैं। परन्तु बंगाली वैष्णव देहधारी अथवा विदेह का प्रश्न ही नहीं उठाते ज्ञात होते। कृष्ण का नाम, कृष्ण की देह और कृष्ण का स्वरूप सब समान हैं। उनके नाम, विश्रह, और स्वरूप तीनों एक ही रूप हैं। इन तीनों में भेद नहीं है। सब ही चिदानंद स्वरूप हैं। देह-देही और नाम-नामी का भेद कृष्ण में नहीं है। नाम, देह और स्वरूप का भेद तो जीव में है। कृष्ण के नाम में ही उनकी देह का विलास अवस्थित है, परन्तु इस देह में प्राकृत अर्थात् पांचभौतिक इंद्रियों का अंश नहीं है। उनकी देह स्वप्रकाश से युक्त है। कृष्ण के नाम, गुण, लीला, सब कृष्ण के स्वरूप के समान ही चिदानंदमय हैं।<sup>२</sup> तात्पर्य यह हुआ कि कृष्ण किसी के अवतार नहीं हैं। गोपवेशी कृष्ण गोलोक निवासी कृष्ण का स्वप्रकाशयुक्त देह विलास है; वे ब्रह्म, विष्णु अथवा नारायण किसी के भी अवतार नहीं हैं।<sup>३</sup>

यद्यपि हिन्दी में भी इस प्रकार की भावना मिलती है कि इष्टदेव निर्गुण ब्रह्म हैं, सर्वशक्तिमान ईश्वर हैं परन्तु साथ ही यह भी भावना मिलती है कि वे निर्गुण ब्रह्म अथवा एक अपार शक्ति के जिसे हरि, भगवान्, श्रीपति, नारायण इत्यादि नाम से अभिहित किया है, अवतार भी हैं। परन्तु बंगाली साहित्य में इस भावना का अभाव-सा ही है। कृष्ण स्वयं भगवान् है। विष्णु उनके गुणावतार हैं। नारायण उनका अंश हैं। तुलसीदास राम को चिदानंद<sup>४</sup> देह वाले और 'विधि हर शंभु' नचावन-हारे कहते तो हैं, परन्तु वहीं पर वे गगन

#### १. ईश्वर परम कृष्ण स्वयं भगवान् ।

सर्व अवतारी सर्वकारण प्रथान ॥  
अनंत बैकुंठ आर अनंत अवतार ॥  
अनंत ब्रह्मांड इहा सवार आधार ॥  
सच्चिदानंद तनु ब्रजेन्द्रनंदन ।  
सर्वेश्वर्य सर्वशक्ति सर्वरस पूर्ण ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ. १४८)

#### २. कृष्ण नाम कृष्ण स्वरूप दुइत समान ।

नाम विश्रह स्वरूप तिन एकरूप ।  
तिने भेद नाहि तिन चिदानंद रूप ॥  
वेह देही नाम नामी कृष्णे नाहि भेद ।  
जीवेर धर्म नाम वेह स्वरूप विभेद ॥  
अतएव कृष्णेर नाम वेह विलास ।  
प्राकृतेन्द्रिय ग्राह्य नहे हय स्वप्रकाश ॥  
कृष्णनाम कृष्णगुण कृष्णलीलावृद ।  
कृष्णेर स्वरूप सम सब चिदानंद ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. १७, पृ. २३३)

#### ३. देखो “इष्टदेव नारायण हैं।”

४. चिदानंद मय वेह तुम्हारी ।

(रा. च. मा., अ. १२७, पृ. २३३)

गिरा से देवताओं की—जिसमें ब्रह्मा-शिव भी सम्मिलित हैं, विष्णु नहीं—प्रायंना के उत्तर में कहलाते हैं कि मैं परम शक्ति सहित अवतार लूँगा।<sup>१</sup> बंगाली साहित्य में कृष्ण ‘अवतार’ हैं यह शब्द प्रायः नहीं आया है। हिन्दी में तो है। इन्हीं अवतारी कृष्ण ने अन्य समस्त अवतार लिए। ये गोविंद देवकीनन्दन हैं, इन्होंने काली का मदन किया, कंस को मारा; इन्हीं ने मत्स्य, कच्छ, शूकर, नरहरि, वामन और परशुराम के अवतार लिए। ये ही बुद्ध और कल्कि नारायण हैं।<sup>२</sup> चतुर्थूह इत्यादि भी कृष्ण के ही अवतार हैं।<sup>३</sup> उसके लिए तो सब ही संभव हैं जो अवतारी हैं।<sup>४</sup> सूरदास ने ब्रह्मा के मुख से कहलाया है

१. (क) जनि डरपहु मुनि सिद्ध सुरेसा ।  
तुम्हर्हि लागि धरिहों नर बेसा ॥  
अंसन्ह सहित मनुज अवतारा ।  
लेहों दिनकर बंस उदारा ॥

... ...

नारद बचन सत्य सब करिहों ।  
परम सक्ति समेत अवतरिहों ॥

(रा.च.मा., बा. १८७, पृ. ९५)

(ख) आदि सनातन पर ब्रह्म प्रभु ।  
घट घट अंतरजामी ॥  
सो तुम्हरें अवतरे आनि के ॥  
सूरदास के स्वामी ॥ (सू.सा., १०१०८६, पृ. २९०)

(ग) तिहि कुल में ईश्वर अवतरे, अंस कला विभूति करि भरे ।  
मच्छ-कच्छ अवतार विभावन, भूतन के भावन, मनभावन ॥

(नंददास, दशम स्कंध, अ. १, पृ. १९९)

२. हरे हरे गोविन्द हरे ।  
कालिय-मर्दन, कंस-निसूदन, देवकि-नन्दन राम हरे ॥ धु. ॥  
मत्स्य कच्छवर, शूकर नरहरि, वामन भृगुपति रक्ष-कुलारे ॥  
श्रीबल बौद्ध, कल्कि नारायण, देव जनार्दन श्री कंसारे ॥

... ...

दुखिते दयां कुरु, देव देवकिसुत, दुर्मति परमानंद परिहारे ॥

(प. क. त., पृ. २९७४)

३. (क) देखो “इष्टदेव २” ।

(ख) वासुदेव संकरण प्रद्युम्नानिरुद्ध ॥ सर्वं चतुर्थूह अंशी तुरीय विशुद्ध ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ५, पृ. ३४)

४. अथवा भक्तर वाक्य मानि सत्य करि ।

सकल संभवे ताते जाते अवतारी ॥

अवतार अवतारी अभेद जे जाने ।

पूर्वे जैछे कृष्णकहो काहो करि माने ॥

कि जो हरि करता है, सोई होता है। राम हरि कर्ता हैं। आदि-निरंजन निराकार सृष्टि रचने के लिए आदि-पुरुष हुआ। इसी आदि-पुरुष से मच्छ, कच्छ, वाराह, नरसिंह, वासुदेव और बुद्ध हुए, फिर कलिं भी होंगे। ये ही मन्वन्तर अवतार भी हुए।<sup>१</sup> पार्वती मोह को दूर करते समय शिव ने उनसे बताया कि राम ने अनेक जन्म लिए हैं। हिरण्यकश्यप और हिरण्यकाश को मारने के लिए उन्होंने नरहरि और वाराह का अवतार लिया; फिर जालंधर जो रावण होकर जन्मा था, उसे मारने के लिए कौशल्या के घर जन्मे।<sup>२</sup>

इष्टदेव का स्वरूप—इष्टदेव राम और इष्टदेव कृष्ण का दार्शनिक रूप क्या है यह अब तक बताया जा चुका है। वे अद्वितीय, षडैशवर्यंपूर्ण, चिदानंद, सच्चिदानंद, सर्वश्रय, सर्वव्यापक इत्यादि हैं। वे नेति हैं परन्तु उनका यह रूप भक्त को आकर्षित नहीं करता। यह रूप चिन्तन का आधार हो सकता है, प्रेम और उपासना करने का नहीं। सोलहवीं शती तो प्रमुख रूप से भक्ति का युग है ही। सब वैष्णव भक्त इष्टदेव के इस रूप को आस्था की दृष्टि से देखते तो हैं परन्तु वे इस रूप से भिन्न ही स्वरूप को उपास्य इष्टदेव बताते हैं। सूरदास ने गोपी-उद्देव संवाद में तो इस निर्गुण ब्रह्म की और ब्रह्म ज्ञान की अच्छी हँसी की है और सगुण देहधारी कृष्ण की ओर गोपियों की दृढ़ रति बताई है। कृष्णदास कहते हैं कि राधा कुरुक्षेत्र में कृष्ण को देखने गई, परन्तु उनका नारायण, योगी राज रूप देख कर बड़ी संतप्त हुई, और चली आई। भक्त को इष्टदेव का जो रूप प्रिय है, वह नराकार है। कृष्ण<sup>३</sup> के जितने खेल हैं उन सब में नरलीला सर्वश्रेष्ठ है। नरवपु उनका स्वरूप है। ये कृष्ण द्विभुज विग्रह वाले हैं। यही उनका एक मात्र स्वरूप है। कृष्ण का गोप-बेशी बृन्दावन स्थित

केह कहे कृष्ण हय साक्षात् नारायण ।

केह कहे कृष्ण हय साक्षात् वामन ॥

केह कहे क्षीरोदकशायी अवतार ।

असंभव नहे सत्य वचन सवार ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ५, पृ. ३८)

१. सूरसागर द्वितीय स्कंध पृ. १३६.

२. राम चरित मानस, पृ. ६५.

३. (क) कृष्णोर जतेक खेला, सर्वोत्तम नरलीला, नरवपु ताहार स्वरूप ॥

गोपवेश वेणुकर, नवकिशोर नटवर, नव लीला हय अनुरूप ॥

कृष्णोर मधुर रूप शुन सनातन ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २१, पृ. २७५)

(ख) स्वरूप विग्रह कृष्णोर केवल द्विभुज ।

नारायण रूपे सेइ तनु चतुर्भुज ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ५, पृ. ३४)

(ग) स्वयंरूपे स्वयं प्रकाश दुइ रूपे स्फूर्ति ।

स्वयंरूपे एक कृष्ण बजे गोपमूर्ति ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६२)

रूप ही एक मात्र सत्य है। यही रूप उनका स्वयं रूप एवं वास्तविक रूप है। गोपवेशी, वेणु-धारी, नवकिशोर नटवर अपने अनुरूप ही नवलीला करते हैं। इन इष्टदेव की देह चिदानंद-मयी है, विकारों से रहित है, और इन्होंने देवताओं के हित के लिए नर-शारीर धारण किया है।<sup>१</sup> तुलसीदास कहते हैं कि कोई निर्गुण ब्रह्म का ध्यान करते हैं, उस निर्गुण ब्रह्म का जिसे श्रुति अव्यक्त कहती है, परन्तु मुझे कीशल के भूप राम का सगुण स्वरूप ही भाता है।<sup>२</sup> इन नराकृति द्विभुज इष्टदेव राम का देह-धर्म चिदानंद के अतिरिक्त और भी कुछ है या नहीं, यह प्रायः कहीं भी तुलसीदास ने नहीं बताया है। इष्टदेव कृष्ण की देह का धर्म वाल्य और पौगंड है। स्वयं अवतारी कृष्ण का स्वरूप नित्य किशोर ही है।<sup>३</sup> ये कृष्ण आनंद की निधि हैं, नंदकुमार हैं, परम ब्रह्म हैं, जगमोहन लीला के लिए नराकृति धारण की है।<sup>४</sup> इष्टदेव राम कोशलपति दशरथ के पुत्र हैं। इष्टदेव कृष्ण नंदकुमार, ब्रजेन्द्रनंदन हैं, यह कई बार कहा गया है।<sup>५</sup> ये कृष्ण मोहन हैं, गोपियों के नाथ और गोपाल हैं। ये यशोदा

१. (क) चिदानंद मय देह तुम्हारी ।

विगत विकार जान अविकारी ॥

नर तनु धरेहु संत सुर काजा ।

कहहु करहु जस प्राकृत राजा ॥ (रा. च. मा., अ. १२७, पृ. २३३)

(ख) भगत हेतु भगवान् प्रभु राम धरेउ तनु भूप ।

किए चरित पावन परम प्राकृत नर अनुरूप ॥

(रा. च. मा., अ. ७२, पृ. ५२८)

२. कोउ ब्रह्म निर्गुण ध्याव । अव्यष्टत जेहि श्रुति गाव ।

मोहिं भाव कोसल भूप । श्री राम सगुन सरूप ॥

(रा. च. मा., ल., ११३, पृ. ४७९)

३. (क) अंश शक्त्यवेश रूपे द्विविद्यावतार ।

वाल्य औ पौगंड धर्म दुइत प्रकार ॥

किशोर स्वरूप कृष्ण स्वयं अवतारी ॥

(च. च., आदिलीला, परि. २, पृ. १६)

(ख) सिसु कुमार पौगंड धरम पुनि बलित ललित लस ।

धरमी नित्य-किसीर नवल चित-चोर एकरस ॥

(नंददास, सिद्धान्त पंचाध्यायी, पृ. १८३)

४. आनंद की निधि नंदकुमार ।

परम ब्रह्म भेष नराकृत जगमोहन लीला अवतार ।

... ...

चरण कमल मकरंद पान कों,

अलि आनंद परमानंद दास ॥

(अष्ट. व. स., फुटनोट, पृ. ४११)

५. “नंद सुत बलि जोर भागवते गाथ”

“स्वयं भगवान् कृष्ण ब्रजेन्द्र नंदन”

“नंद नंदन पद कमल छांडि कं”

(कृष्णदास की उक्तियाँ)

के बाल और नंदलाल हैं।<sup>१</sup> लोचनदास कहते हैं कि उन हरि का भजन मन दृढ़ करक करो जो ब्रजेन्द्रनंदन हैं, जो गोपियों के प्राण-धन हैं और भुवन-मोहन श्याम वर्ण हैं; उनका नाम मुख से बार बार लो। सूरदास कहते हैं कि सुर-नर-मुनि जिसका ध्यान करते हैं, वह ठाकुर ब्रज में विहार करने वाला गोप है। यह रूप-रतन जो है, वह भवतों का गूढ़ धन है जिसे कृष्ण ने अपनी लीला प्रकट करते के लिए प्रगट किया है। भगवन्ता का सार जो माधुर्य है उसे उन्होंने ब्रज में प्रचारित किया है, उन्हीं का भजन करो। इन्हीं से प्रीति करो।<sup>२</sup> ये इष्टदेव श्याम वर्ण के हैं। यह श्याम रंग नील वर्ण संघन मेघ जैसा है। इस नील वर्ण कलेवर के सौन्दर्य का अन्त नहीं है।<sup>३</sup> यह श्याम वर्ण अत्यन्त मनोहर है और सुरंग है। इसी की छवि

१. सब तजि भजिये नंदकुमार। (सूर)

परमानंद प्रभु तुम चिरजिदो,

नंद गोप के लाल। (परमानंद दास)

२. श्री कृष्ण कृपालु कृपा निधि, दीन बंधु दयाल।

दामोदर बनवारी मोहन गोपी नाथ गुपाल॥

राधारमन विहारी, नटवर सुन्दर, जसुमति बाल।

माखन चौर गिरिधर मनहारी सुखकारी नंदलाल॥

छीत स्वामी सोई अब प्रगटे कलि में बल्लभ लाल॥ (अष्ट. व. स., फुटनोट, पृ. ४२१)

३. (क) भज भज हरि, मन दृढ़ करि, मुखे बोल तार नाम।

ब्रजेन्द्रनंदन गोपी-प्राण-धन, भुवन मोहन श्याम॥

(प. क. त., पद पृ. ३०४३)

(ख) सुर नर मुनि जाको ध्यान धरत हैं शंभु समाधि न ढारी।

सोई प्रभु सूरदास को ठाकुर गोकुल गोप विहारी॥ (की. र., पृ. ७३)

(ग) एइ रूप रतन, भक्तगणेर गूढ़ धन, प्रकट कैल नित्य लीला हैते॥

माधुर्य भगवन्ता सार, ब्रजे कैल परचार॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २१, पृ. २७५, २७६)

(घ) देखौ री नैद-नैद आवत।

तन धन श्याम कमल-दल-लोचन, अंग अंग छवि पावत॥

(सू. सा., १०१२३५, पृ. ४७९)

(ङ) कहैया हेरी वै।

सुभग सांवरे गात की में, सोभा कहत लजाउ॥

(सू. सा., १०१०६९, पृ. ४१६)

(च) पीत बसन चैदन तिलक, मोर-मुकुट कुँडल झलक।

श्याम-धन-सुरंग छलक, यह छवि तन लिये॥

(सू. सा., १०१०७८, पृ. ४१८)

(छ) प्रगटे मथुरा मांझ हरी।

लिये हुए जो गाता है, उसकी शोभा कहते ही नहीं बनती। सूरदास कहते हैं, कि शोभा कहते में मैं लज्जित होता हूँ। इष्टदेव राम भी नीलवर्ण हैं। यह नीलवर्ण भी घन के समान ही है।<sup>१</sup> अभिराम लोचन वाले राम जो तनु घन श्याम हैं, अपने चारों आयुध लिए हैं। वे शोभा के सिन्धु हैं। चैतन्य देव यवन के मत का खंडन करते हुए कहते हैं कि तुम्हारा शास्त्र ईश्वर को निविशेष वताता है। मैं उसका खंडन करता हूँ। मैं सविशेष ईश्वर की स्थापना करता हूँ। तुम्हारा शास्त्र कहता है कि ईश्वर एक है। मैं एक ही ईश्वर मानता हूँ। परन्तु वह सर्वेश्वर्य-पूर्ण श्याम कलेवर है।<sup>२</sup> कृपामय कृष्ण केशी और कंस को मारने वाले हैं। सुन्दर तन, घन के समान सुन्दर है, परन्तु अंधकार को दूर करता है। घनश्याम कह कर उनका यश

श्यामवर्ण वपु उरपर भूगुपद जटित कंचन शिरकीट खरी ॥

... ... ...

गोविन्द प्रभु गिरिधर जसुमतिसुत भक्तन हित आये नंदधरी ॥

(की. सं., भाग १, पृ. २५)

(ज) सो गोविन्द तिहारे ब्रज बालक ।

प्रगट भये घनश्याम मनोहर धरें रूप दनुज कुल कालक ॥

... ... ...

परमानंदवास को ठाकुर बहोत पुन्य तप के फल पाये ॥

(की. सं., भाग १, पृ. २५)

१. (क) लोचन अभिराम, तनुघन स्याम, निज आयुध भुज चारी ।

भूषण बनमाला, नथन बिसाला, सोभासिन्धु खरारी ॥

(रा. च. भा., वा. १९२, पृ. ९७)

तेहि अवसर आए दोऊ भाई । गए रहे देखन फुलबाई ॥

(ख) स्याम गौर मृदु बयस किसोरा । लोचन सुखद दिस्व चित चोरा ॥

(रा. च. मा., वा. २१५, पृ. १०८)

२. (क) प्रभु कहे तोमा शास्त्र कहे निर्विशेष ।

ताहा खंडि सविशेष स्थापियाछे शेष ॥

तव शास्त्रे कहे शेषे एकइ ईश्वर ।

सर्वेश्वर्यपूर्ण तिह श्याम कलेवर ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. १२, पृ. २४३)

(ख) ब्रजेन्द्र-नंदन, गोपी-प्राण-घन,

भुवन-मोहन श्याम ॥

... ...

दास लोचन, भावे अनुक्षण,

मिठाई जनम गेल ॥

(प. क. त., पद ३०४३)

घोषित है।<sup>१</sup> श्याम जलधर के से अंग वाले कृष्ण की जय हो।<sup>२</sup>

इष्टदेव की सहचरी—इष्टदेव कृष्ण और इष्टदेव राम दोनों ही अपनी अपनी सहचरियों के साथ हैं। कृष्ण की सहचरी राधा हैं और राम की सीता। सीता का स्वरूप तुलसीदास ने निरूपण किया है। भौतिक रूप में सीता जनक की पुत्री हैं। इन्हीं जनक की पुत्री के लिए स्वयंवर हुआ था।<sup>३</sup> सीता का वास्तविक रूप कुछ और ही है। वे वह आदिशक्ति हैं जिससे विश्व की उत्पत्ति होती है। यह आदि-शक्ति छबि की निधि और संसार का मूल हैं। उनके भूकुटि-विलास से संसार उत्पन्न होता है। संसार को उपजाने वाली आदिशक्ति राम की माया है, यही सीता है।<sup>४</sup> राम मर्यादा के पालक हैं और जानकी जगदीश की माया है। यह माया सृजन करती है, पालन करती है, और संहार करती है।<sup>५</sup> यह आदि-

१. कृष्ण कृष्ण कमलेश कृपा मय केशि मथन कंसारि ।

... ... ...

घन-तनु-सुन्दर घोर-तिमिर-हर घोषित-यशा घनश्याम ॥

... ... ...

मनहर मदनलोहन मधु-सूदन, गाओत गोकुल दास ॥

(प. क. त., पद २९७५)

२. जय जय जलधर श्यामर अंग ।  
हिलन कलपत्र ललित त्रिभंग ॥

... ...

तरण, अरुण रुचि पद अर्चिवद ।

नख मणि नीछनि दास गोविन्द ॥

(प. क. त., पद १९)

३. तात जनकतनया यह सोई ।  
घनुष जज्ज जेहि कारन होई ॥

(रा. च. मा., वा. २३१, पृ. ११५)

४. (क) बाम भाग सोभति अनुकूला ।  
आदि सक्ति छबिनिधि जनमूला ॥

... ...

भूकुटि विलास जासु जग होई ।

राम बाम दिसि सीता सोई ॥

(रा. च. मा., वा. १४८, पृ. ७६)

(ख) आदिसक्ति जेहि जग उपजाया ।  
सोउ अवतरिही मोरि यह माया ॥

(रा. च. मा., वा. १५२, पृ. ७८)

५. श्रुति सेतु पालक राम तुम्ह जगदीस माया जानकी ।  
जो सज्जति जगु पालति हरति रुख पाइ कृपानिधान की ॥

(रा. च. मा., अ., १२६, पृ. २३२)

शक्ति सीता राम की परम शक्ति हैं।<sup>१</sup> तुलसीदास सीता को परम शक्ति बताते हैं परन्तु कहीं कहीं वे उन्हें लक्ष्मी के समान, अथवा यों कहना चाहिए, लक्ष्मी ही बताते हैं। वे कहते हैं कि जनकपुरी की शोभा का वर्णन कोई नहीं कर सकता, क्योंकि उसमें लक्ष्मी निवास करती है।<sup>२</sup> कुछ स्थलों पर ये सीता लक्ष्मी से भिन्न और उनसे श्रेष्ठ बतायी गई हैं। यह सीता जब वधु के रूप में सम्मुख दीखीं, तब लक्ष्मी-सहित विष्णु भी मोहित हो गए। ये सीता उमा, रमा और ब्रह्माणी द्वारा बंदित हैं।<sup>३</sup> चैतन्य देव सीता को ईश्वर की प्रियतमा और चिदानन्द मूर्ति बाली बताते हैं।<sup>४</sup>

कृष्णदास कविराज ने कृष्ण और चैतन्य के समान ही राधा तत्व का निरूपण किया है।<sup>५</sup> वे कहते हैं कि कृष्ण की तीनों शक्तियों में एक ह्लादिनी शक्ति है। इस शक्ति का जन्म कृष्ण के परमानंदमय रूप से हुआ है।<sup>६</sup> राधा यही स्वरूप-शक्ति ह्लादिनी है और कृष्ण के प्रणय का विकार है।<sup>७</sup> ह्लादिनी शक्ति का सार प्रेम है, प्रेम का सार भाव है और भाव की पराकाष्ठा का नाम महाभाव है। राधा ठकुरानी महाभाव-स्वरूपा हैं और

१. नारद बचन सत्य सब करिहो ।  
परम सक्ति समेत अवतरिहो ॥

(रा. च. मा., वा. १८७, पृ. ९५)

२. बसै नगर जेहि लच्छ करि कपट नारि बर बेथु ।  
तेहि पुर के सोभा कहत सकुर्चाहि सारद सेषु ॥

(रा. च. मा. वा. २८९, पृ. १४२)

३. (क) हरि हित सहित रामु जब जोहे ।  
रमा समेत रमापति मोहे ॥ (रा. च. मा., वा. ३१७, पृ. १५४)  
(ख) उमा, रमा, ब्रह्मानि बंदिता ।  
जगदम्बा संततमनिदिता ॥ (रा. च. मा., उ. २४, पृ. ५०३)

४. ईश्वर-प्रेयसी सीता चिदानंद मूर्ति ।  
प्राकृत इन्द्रिये तारे देखिते नाहि शक्ति ॥  
(चै. च., मध्यलीला, परि. ९, पृ. १६३)

५. संक्षेपे कहिल एइ कृष्णेर स्वरूप ।  
एवे संक्षेपे कहि राधातत्वरूप ॥  
(चै. च., मध्यलीला, परि. ८ पृ. १४९)

६. सच्चत् आनंदमय कृष्णेर स्वरूप । अतएव स्वरूप शक्ति हय तिन रूप ॥  
आनंदशो ह्लादिनी, सदंशो संधिनी । चिदंशो संवित जारे ज्ञान करि मानि ॥  
(चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ. १४९)

७. राधिका हृवेन कृष्णेर प्रणय विकार ।  
स्वरूपशक्ति ह्लादिनी नाम जांहार ॥  
(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २४)

सब गुणवान हैं।<sup>१</sup> वे प्रेम का साक्षात् स्वरूप हैं। उनकी देह प्रेम से ही प्रभावित है। वे कृष्ण की प्रेयसी हैं, यह समस्त संसार में विदित है।<sup>२</sup> राधा का काम कृष्ण की बांधा पूर्ण करना है, इसी की वे आराधना करती हैं अतः उनका नाम राधिका है। यह बात पुराण भी बखानते हैं।<sup>३</sup> इन राधा का चित्त, इंद्रियां और काया, सब ही कृष्ण-प्रेम से भरी हैं और वे जो कृष्ण की निज शक्ति हैं, कृष्ण की कीड़ा में सहायता देकर रसास्वादन कराती हैं।<sup>४</sup> जिस प्रकार अवतारी कृष्ण अवतार धारण करते हैं, उसी प्रकार अंशिनी राधा भी तीन गणों का विस्तार करती है। एक लक्ष्मीगण, दूसरा महिषीगण प्रभाव अंश हैं, कांतागण। लक्ष्मीगण उनका वैभव विलासांश है, महिषीगण प्रभाव अंश हैं, कांतागण जो ब्रज देवियां हैं यह आकार-स्वभाव भेद से राधा का ही काय-ब्यूह रूप हैं। ये ही रस का कारण हैं। राधा इन्हीं की सहायता से कृष्ण को रस का आस्वादन कराती हैं।<sup>५</sup> ये राधा गोविन्द को आनन्द देने वाली और गोविन्द मोहिनी हैं। गोविन्द की सर्वस्व हैं और समस्त कांताओं की शिरोमणि हैं। ये

१. हलादिनोर सार प्रेम प्रेम सार भाव। भावेर परमकाष्ठा नाम महाभाव ॥

महाभाव स्वरूपा श्री राधा ठाकुरानी। सर्वं गुणखनि कृष्णकान्ता शिरोमणि ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २४)

२. प्रेमेर स्वरूप देह प्रेमे विभावित। कृष्णेर प्रेयसी श्रेष्ठ जगते विदित ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ. १४९)

३. कृष्ण बांधा पूर्तिरूप करे आराधने। एहेत राधिका नाम पुराणे बाखाने ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २५)

४. (क) कृष्णप्रेमे भावित जांर चित्तेन्द्रिय काय ।

कृष्ण निज शक्ति राधा कीड़ार सहाय ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २४)

(ख) कृष्णके कराय श्याम रस मधुपान ।

निरंतर पूर्ण करे कृष्णेर सर्वकाम ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ. १५०)

५. अवतारी कृष्ण जैषे करे अवतार ।

अंशिनी राधा हैते तिन गणेर विस्तार ॥

\*\*\*

लक्ष्मीगण तांर वैभव विलासांश रूप ।

महिषीगण प्रभाव प्रकाश स्वरूप ॥

आकार स्वभाव भेदे ब्रजदेवीगण ।

कायब्यूह रूप तांर रसेर कारण ॥

\*\*\*

तार मध्ये ब्रजे नाना भाव रस भेदे ।

कृष्णके कराय रासादिक लीला स्वादे ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २४)

राधा कृष्णमयी हैं, वे सब जगह कृष्ण को ही देखती हैं। राधा सर्वपूज्य परम देवता हैं, सभी की पालनकर्ता, जगत माता हैं। कृष्ण स्वयं जगत् मोहन हैं। राधा इन्हें भी मोहित करती हैं। अतः वे सबसे श्रेष्ठ हैं। राधा पूर्ण शक्ति हैं; कृष्ण पूर्ण शक्तिमान हैं। इन दोनों में उसी प्रकार कोई भेद नहीं है, जैसे मृगमद और उसकी गंध में और अग्नि और उसकी ज्वाला में भिन्नता नहीं है। राधाकृष्ण एक ही स्वरूप हैं, केवल लीला रस के आस्वादन करने के लिए दो रूप धारण किए हैं।<sup>१</sup> ये कृष्ण के विशुद्ध प्रेम की आकार हैं। अनुपम गुणों से इनका कलेवर परिपूर्ण है। जिस राधा के गुणों और सौभाग्य की आकांक्षा सत्यभामा करती हैं, जिनसे ब्रज-बालायें कलायें सीखती हैं, जिनके सौंदर्य की वांछा लक्ष्मी करती हैं, जिसके पातिक्रत धर्म की इच्छा अरुंधती करती हैं और जिसके सद्गुणों का पार कृष्ण भी नहीं पाते हैं, उन राधा के गुणों का वर्णन कौन कर सकता है।<sup>२</sup>

हिन्दी के वैष्णव साहित्य में भी कृष्ण-सहचरी राधा की भावना बहुत कुछ इसी प्रकार की है। ये राधा रूप की राशि, सुख की राशि, शील और गुणों की राशि हैं। जगनायक

१. गोविन्दानन्दिनी राधा गोविन्द मोहिनी ।  
गोविन्द-सर्वस्व सर्व कांता-शिरोमणि ॥

...

कृष्णमयी कृष्ण जांर भितरे बाहिरे ।  
जांहा जांहा नेत्र पड़े तांहा कृष्ण स्फुरे ॥

...

...

अतएव सर्वपूज्या परम देवता ।  
सर्वपालिका सर्व जगतेर माता ॥

...

जगत्-मोहन कृष्ण तांहार मोहिनी ।  
अतएव समस्तेर परा ठाकुराणी ॥  
राधा पूर्ण शक्ति कृष्ण पूर्णशक्तिमान ।  
दुइ वस्तु भेद नाहि शास्त्रेर प्रमाण ॥  
मृगपद तार गंध जैछे अविच्छेद ।  
अग्नि ज्वालाते जैछे कभु नाहि भेद ॥  
राधाकृष्ण एछे सदा एकइ स्वरूप ।  
लीलारस आस्वादिते धरे दुइ रूप ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २४-२५)

२. कृष्णेर विशुद्ध प्रेम रत्नेर आकर । अनुपम गुणगणे पूर्ण कलेवर ॥

...

जांहार सौभाग्य गुण वाञ्छे सत्यभामा । जांर ठानि कला विलास शिक्षे ब्रजरामा ।  
जांर सौन्दर्यादि गुण वाञ्छे लक्ष्मी पार्बती । जांर पतिक्रता धर्म वाञ्छे अरुंधती ।  
जांर सद्गुणगणेर कृष्ण ना पाय पार । तांर गुण गणिते केमने जीव छार ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ. १५०)

जगदीश की प्रिय हैं और स्वयं जगत् की माता और जग की रानी हैं। ये राधा वृद्धावन में नित्य ही कृष्ण के साथ विहार करती हैं और गतिहीनों की गति हैं, भक्तों की स्वामिनी हैं, और मंगल देने वाली हैं। राधा अशरण को शरण देने वाली, संसार के भय को दूर करने वाली है, यह वेद पुराण कहते हैं। जिह्वा तो एक है और उसकी शोभा अपार है, वह कैसे दर्शन की जाय। सूरदास कहते हैं कि मुझे कृष्ण की भक्तिदीजिए।<sup>१</sup> ये राधासंभस्तगुणों से पूर्ण हैं, कृष्ण इनके अधीन हैं।<sup>२</sup> यह समस्त संसार इन राधा का धाम हैं और समस्त शक्तियां उनकी दासी हैं।<sup>३</sup> ये राधा आनन्द की निधि हैं।<sup>४</sup> कृष्णदास कविराज भी राधा को कृष्ण की वह हलादिनी शक्ति बताते हैं जो उनके आनन्द रूप में उद्भूत हैं। कृष्णदास राधा को महाभाव-स्वरूपा बताते हैं, रसिकदास भी राधा को महारस का अवतार बताते हैं।<sup>५</sup>

१. रूपराति, सुख राति राधिके, सील महा गुन-रासी ।

कृष्ण-चरन ते पार्वहि स्यामा, जे तुव चरन उपासी ॥

जग-नायक जगदीस-पियारी, जगत-जननि जग रानी ॥

नित विहार गोपाललाल-संग, वृद्धावन रजधानी ॥

अगतिनी की गति, भक्तनि की पति राधा मंगलदानी ॥

असरन-सरनी, भवमय-हरनी, वेद पुरान बखानी ॥

रसना एक नहीं सत कोटिक, सोभा अमित अपार ॥

कृष्ण-भक्ति दीजै थ्री राधे, सूर दास बलिहार ॥

(सू. सा. १०१०५५, पृ. ६२४)

२. श्री राधिका सकल गुन पूरन,

जाके इयाम अधीन ॥

(सू. सा. १०१०६०, पृ. ६२६)

३. (क) सब जग धाम, धाम पुनि जाको शेष धाम जाहि मानें ।

नन्ददास सुख को सुखसागर प्रगटी है वरसानें ॥

(नन्ददास, की. सं., पृ. १८७)

(ख) शक्ति सबे दासी हैं जाकी सी धाहूतें अधिक सुहाई ॥

...

...

...

नन्ददास प्रभु पलना पोढ़े फिलकत कुंवर कन्हाई ॥

(नन्ददास, की. सं., पृ. १८७)

४. चलो वृद्धभान गोप के द्वार ।

जन्म लियो भोहन हित कारन आनन्द निधि सुकुमार ।

...

...

...

हित हरिवंश दूध दधि छिरकत मांझ हरिद्रा डार ॥

(की. सं., पृ. १९०)

५. महारस पूरन प्रगट्यो आय ।

रस की निधि ब्रजरसिक राय सों करो सकल दुख हानि ॥

(की. सं., पृ. १९१)

य राधा कृष्ण से अभिल हैं। पुरुषोत्तम ही राधाकृष्ण दो रूप बनाकर आए हैं।<sup>१</sup> राधाकृष्ण की जोड़ी है।<sup>२</sup> गोविन्ददास कहते हैं, 'सिन्धु सुता गिरि सुता सची रति' कोई भी इनके समान नहीं है। सूरदास कहते हैं, कि न कमला, न शची, न रति और न रमा, किसी की भी उपमा मेरे हृदय में नहीं समाती।<sup>३</sup> गोड़ीय भक्तों की राधा परकीया है। परन्तु ब्रज के भक्तों की राधा स्वकीया है। जन्म होते ही वे कृष्ण की जोड़ी मान ली गयीं। यशोदा ने रीतिपूर्वक सगाई मांगी और फिर विवाह हुआ।

१. प्रकटे पुरुषोत्तम श्रीराधा ह्रेविधि रूप बनाई।

छोतस्वामी गिरिधर को चेरो जुग जुग यह सुख पाई।

(की. सं., पृ. १९८)

२. (क) चतुर्भुज प्रभु गिरिधर यह जोरी त्रिभुवन शोभा तोलि लई।

(की. सं., पृ. २००)

(ख) परमानंद वृद्धभाननंदिनी जोरी नंद दुलार॥

(की. सं., पृ. १९९)

३. की. सं., पृ. १९० और १९२।

## ६. जीव

शक्तिमत् कृष्ण की तीन शक्तियां हैं, अंतरंगा, बहिरंगा और तटस्था। तटस्था शक्ति का दूसरा नाम जीव शक्ति है।<sup>१</sup> अद्वय ज्ञान तत्त्व कृष्ण स्वयं भगवान हैं, जीव उनकी ही शक्ति है। इन कृष्ण का अवस्थान अंतरंग स्वरूप शक्ति में है। स्वांश और विभिन्नांश से ये अपना विस्तार करते हैं और अनंत ब्रह्मांडों में विहार करते हैं। स्वांश का विस्तारः चतुर्भूह अवतार स्वरूप में होता है। विभिन्नांश से जो विस्तार होता है वह जीव है, जिसकी उनकी शक्ति में गणना की जाती है।<sup>२</sup> यह जीव कृष्ण की शक्ति तो है परन्तु कृष्ण नहीं है। दोनों में भेद है। गीता शास्त्र भी जीव को शक्ति कर के ही मानते हैं परन्तु इस जीव का कृष्ण से अभेद नहीं मानना चाहिए।<sup>३</sup> यह जो कहा जाता है कि जीव में 'आत्मबुद्धि' है अर्थात् 'मैं ब्रह्म हूँ' यह मिथ्या कथन है। तत्त्वमसि जो जीव के लिए कहा जाता है यह प्रादेशिक (आंशिक) वाक्य है। जो 'प्रणव' को नहीं मानते वे ही इसे महावाक्य कहते हैं।<sup>४</sup> अधम जीव को कृष्ण के समान नहीं कहना चाहिए। षडैश्वर्यपूर्ण कृष्ण सूर्य के समान हैं और जीव उनकी एक किरण-कण है। जीव और ईश्वर तत्त्व कभी भी एक नहीं हैं। जलती अग्नि के समान कृष्ण

१. कृष्णेर अनंतं शक्ति तते तिन प्रधान ।

चिल्छक्ति, मायाशक्ति, जीव शक्ति, नाम ॥

अंतरंगा, बहिरंगा तटस्था कहि जारे । इत्यादि

(चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ. १४९)

२. अद्वय ज्ञानतत्त्वं कृष्णं स्वयं भगवान् ।

स्वरूपं शक्तिरूपे तांर हय अवस्थान ॥

स्वांशं, विभिन्नांशं रूपे हृदया विस्तार ।

अनंतं बैकुंठं ब्रह्मांडे करेन विहार ॥

स्वांशं विस्तारं चतुर्भूह अवतारण ।

विभिन्नांशं जीवं तांरं शक्तिते गणन ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २२, पृ. २७९)

३. गीता शास्त्रे जीवरूप शक्ति करि माने ।

हेन जीवे अभेद कर ईश्वरेर सने ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १३२)

४. जीवेर वेहे आत्मबुद्धि सेइ मिथ्या हय ।

जगत् जे मिथ्या नहे नश्वर मात्र हय ॥

\* \* \* \* \*

तत्त्वमसि जीव हेतु प्रादेशिक वाक्य

प्रणव ना मानि तारे कहे महावाक्य ॥ (चै. च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १३३)

हैं और जीव एक स्फुर्लिंग कण मात्र है।<sup>१</sup> जीव और ईश्वर में मायावश और मायाधीश का भेद है।<sup>२</sup> अर्थात् जीव माया के अधीन है और ईश्वर माया का अधीश्वर है। जीव ईश्वर से भिन्न है परन्तु वह ईश्वर की अंश-विभूति तो है। यह अंतर्यामी जीव गोविंद के प्रकाश से युक्त है। जिस प्रकार एक ही सूर्य अनंत स्फटिकों में चमकता है उसी प्रकार एक गोविंद अनंत जीवों में प्रकाशित है।<sup>३</sup> कृष्ण के इस विभिन्नांश से विस्तारित जीव दो प्रकार के हैं। एक नित्य मुक्त और दूसरा नित्यबद्ध।<sup>४</sup>

नित्यमुक्त जीव प्रतिदिन कृष्ण चरणोन्मुख रहता है और कृष्ण-पार्षद कहला कर उनकी सेवा का सुख पाता है। नित्यबद्धजीव कृष्ण से विमुख रहता है और नित्यप्रति संसार के कामों में ही लगा रहता है और नरकादि के दुःख भोगता है। इस नित्यबद्ध जीव को पिशाचिनी माया दुःख देती है। तीनों ताप उसे जलाकर मारते हैं। वह काम-क्रोधादि का दास हो जाता है और आवागमन में पड़ा रहता है। एक बार जन्म होता है, बार-बार मरता है। परन्तु इतने पर भी वह कृष्ण-भजन नहीं करता। माता के गर्भ में अनेक व्यथायें भोगता है, तब पिछले सैकड़ों जन्मों की कथा याद आती है। ऊपर पैर और नीचे शोश करके बंधन में पड़ा रहता है। उस विपत् के समय में कृष्ण याद आते हैं परन्तु जन्म होते ही महामाया के बंधन में पड़ जाता है, तब कृष्ण का भजन करना विस्मृत हो जाता है। ऋमते ऋमते यदि साधुसंग मिल जाता है तब उसके उपदेश से कृष्ण-भक्ति प्राप्त होती है और

१. प्रभु कहे विष्णु विष्णु इहा ना कहिय ।

जीवाधने कृष्णज्ञान कभु ना करिह ॥

सन्यासी वित्कण जीव किरणकण सम ।

षडंश्वर्यपूर्ण कृष्ण हय सूर्योपम ॥

जीव आर ईश्वरतत्त्व कभु नहे सम ।

ज्वलदग्नि राशि जैछे स्फुर्लिंगेर कण ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. १८, पृ. २४१)

२. मायाधीश मायावश ईश्वरे जीवे भेद ।

(चै. च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १३२)

३. आत्मा अंतर्यामी जारे योगशास्त्रे क्य ।

सेइ गोविंदेर अंश विभूति जे हय ॥

अनंत स्फटिके जैछे एक सूर्य भासे ।

तैछे जीवे गोविंदेर अंश परकाशे ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २, पृ. १२)

४. सेइ विभिन्नांश जीव दुइत प्रकार । एक नित्यमुक्त एकेर नित्य संसार ॥

नित्य मुक्त नित्य कृष्ण चरणे उन्मुख । कृष्ण पारिषद नाम भुजे सेवा सुख ॥

नित्यबद्ध कृष्ण हैते नित्य वहिर्मुख । नित्य संसारी भुजे नरकादि दुःख ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २२, पृ. २७९)

माया भागती है। उसी समय कर्म के बंधन भी छूटते हैं।<sup>१</sup> स्वाभाविकतया जीव कृष्ण को दास है, इसे वह भूल जाता है। इसी से माया उसका गला बांधती है। कृष्ण के भजन और गुह-चरण-सेवन से यह माया जाल छूटता है और कृष्ण-चरण की प्राप्ति होती है। जीव कृष्ण की तटस्थित शक्ति का भेदाभेद प्रकाश है।<sup>२</sup>

हिन्दी वैष्णव भक्तों ने भी प्रायः इसी प्रकार के भाव जीव के लिए प्रस्तुत किए हैं। जीव ईश्वर की शक्ति है, ऐसा कथन स्पष्ट रूप से तो नहीं किया गया है, परन्तु जीव ईश्वर का अंश है, उससे उद्भूत है, यह प्रायः सर्वमान्य है। तुलसीदास राम के मुख से कहलाते हैं कि विविध प्रकार के चराचर जीव मेरी माया से संभूत हैं। वे सब मेरे उपजाए हैं और मुझे प्रिय हैं। समस्त तत्त्व, ब्रह्मांड, देवता, माया, समस्त जीव, प्रकृति इत्यादि सब गोपाल

१. (क) सेह दोषे मायापिशाची दंड करे तारे ॥

आध्यात्मिक तापत्रय तारे जारि मारे ॥

काम क्रोधेर दास हुआ तार लायि खाय ।

भ्रमिते भ्रमिते जदि साधु बैष्ण पाय ॥

तार उपदेश-मन्त्रे पिशाची पलाय ।

कृष्णभक्ति पाय तबे कृष्ण निकटे जाय ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २२, प. २७९)

(ख) एक बार जन्मये आर बार मरे ।

तथापिओ हरि-पद भजन ना करे ॥

थाकिया मायेर गर्भे पाय नाना वेथा ।

तखन पड़ये मने शत जन्मेर कथा ॥

अर्ध्वपदे हेट माये रहये बंधने ।

विषद समय लखन कृष्ण पड़े मने ॥

जन्म-मांत्र पड़े महामायार बंधने ॥

भजिते कृष्णेर पद ना पड़ये मने ॥

कोन मते कृष्ण पद नहिल भजन । चौराशि लक्ष जोनिते पुन करये भ्रमण ॥

भ्रमिते भ्रमिते जदि देखे कृष्णदास । सेह क्षणे हय तार कर्म-बंधन-नाश ॥

(प. क. त., पद २९९९)

२. (क) कृष्णेर नित्य दास जीव ताहा भुलि गेल ।

एह दोषे माया तार गलाय बांधिल ॥

ताते कृष्ण भजे करे गुहर सेवन ।

मायाजाल छुटे पाय कृष्णेर चरण । (चै. च., मध्यलीला, परि. २२, प. २८०)

(ख) जीवेर स्वरूप हय कृष्णेर नित्यदास ।

कृष्णेर तटस्थशक्ति भेदाभेद प्रकाश ।

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, प. २५९)

के अंश हैं, यह सूरदास कहते हैं।<sup>३</sup> नंददास ने स्पष्ट रूप से गौड़ीय मत के अनुरूप ही कथन किया है। व्यक्त अव्यक्त जो अनुपम विश्व हैं उसमें के सब भूतों के तुम विस्तार होते हैं। तुम सब के परमेश्वर और स्वामी हो। समस्त विश्व तुम्हारे हाथ है। तुमसे हम सब उसी प्रकार उत्पन्न होते हैं<sup>४</sup> जिस प्रकार अग्नि से स्फुर्लिंग उत्पन्न होते हैं। मैं तुम्हारा दास हूँ। मेरा जन्म तुम से है। जीव कर्म करके बार-बार जन्म पाता है। परंतु फिर भी वह दुष्कर्म नहीं छोड़ता। इसी से उसका फिरना बंद नहीं होता। स्थूल या दुबला, (अर्थात् पुष्ट या नष्ट) तो शरीर होता है, परम आत्मा को ये दोनों बातें नहीं होतीं। तनु तो मिथ्या और क्षणभंगुर है। चेतन जीव सदा ही स्थिर है। जीव का दुःख सुख तो तनु के संग होता है। ज्ञानी जीव अपने को अलिप्त मानता है। जीव कर्मवंधन में पड़ कर अनेक शरीर धारण करता है। ज्ञानी उन देहों को देख कर भुलावे में पड़ जाता है। परंतु ज्ञानी शरीर के भेदों को नहीं मानता, सब जीवों को एक रस मानता है। आत्मा तो अजन्म और अविनाशी है, उसके लिए सबसे बड़ी फाँसी देह का मोह ही है।<sup>५</sup>

१. (क) मम माया संभव संसारा ।

जीव चराचर विविध प्रकारा ॥

सब मम प्रिय सब मम उपजाये । (रा. च: मा., उ. ८६, पृ. ५३६)

(ख) येहि विधि जीव चराचर जेते ।

त्रिजग देव नर असुर समेते ॥

अखिल विश्व यह मोर उपाया ।

सब पर मोहि बराबर दाया ॥ रा. च. मा., उ. ८७, पृ. ५३६

(ग) सकल तत्व ब्रह्मांड देव पुनि माया सब विधि काल ॥

प्रकृति पुरुष श्रीपति नारायण, सब हैं अंश गुपाल ॥

(सूर सारावली, सू. सा., बे. प्रे., पृ. ३८)

२. (क) व्यक्त अव्यक्त जु विस्व अनूप, वेद बदत प्रभु तुम्हरौ रूप ।

तुम सब भूतनि कौ विस्तार, देह प्रान इन्द्री अहंकार ।

(नंददास, दशमस्कंध, पृ. २४१)

(ख) तुम परमेश्वर सब के नाथ, विस्व समस्त तिहारे हाथ ।

तुम तैं हम सब उपजत ऐसैं, अग्नि तैं विस्फुर्लिंग गन जैसैं ॥

(नंददास, दशमस्कंध, पृ. २०८)

(ग) अब कहत कि हौं तुम्हरौ चेरौ, तुमतैं प्रगट जनम यह मेरौ ॥

(नंददास, दशमस्कंध, पृ. २६३)

३. जिय करि कर्म जन्म बहु पावे ।

फिरत फिरत बहुतै स्तम आवे ॥

अरु अजहुं न कर्म परिहरे ।

जाते याकौ फिरिवौ टरे ।

तन स्थूल अरु दूबर होइ ॥

परमात्म कों ये नहि दोइ ॥

इस प्रकार के बंधनों में पड़ा जीव कृष्णदास या साधु को पा जाय तो उसके कष्ट मिट जाते हैं, यह कृष्णदास ने कहा है, ऐसा पीछे कहा जा चुका है। तुलसीदास भी ऐसा ही कहते हैं।<sup>१</sup> परंतु गौड़ीय वैष्णव और हिन्दी वैष्णवों की जीव की भावना (concept) में अंतर है। कृष्णदास स्पष्ट रूप से जीव को ईश्वर से भिन्न मानते हैं, उसमें ईश्वर में अंतर है। यद्यपि वह कृष्ण की बहिरंगा शक्ति से उद्भूत है परंतु वह स्वांश का विस्तार नहीं है, विभिन्नांश का है। अतः ईश्वर जीव एक नहीं है यह सब पीछे कहा जा चुका है। परंतु ऊपर दिए गए हिन्दी वैष्णव कवियों के उल्लेख जीव को वास्तविक रूप में ब्रह्म से भिन्न नहीं मानते। जीव और ईश्वर में वस्तुतः कोई भेद नहीं है। जो भेद ज्ञात होता है वह मिथ्या है और मायाजनित है। दोनों का अंतर केवल अज्ञानवश है। यदि जीव को एकरस ज्ञान की प्राप्ति हो जाय तब ईश्वर-जीव में भेद ही न रह जाय। यदि जीव ईश्वर की ओर देखे तो उलट कर उसी निधि में समा जायगा, जहाँ से आया था।<sup>२</sup> यह भेद अपने सच्चे स्वरूप की आत्मानुभूति-प्राप्ति संत और अनंत में कोई

तनु मिथ्या, छन भंगुर जानौ ।  
चेतन जीव, सदा थिर मानौ ॥  
जिय कौं सुख-दुख तन संग होइ ।  
जौ विचरे तन कं संग सोइ ॥  
देहभिमानी जीवहिं जानै ।  
ज्ञानी तन अलिप्त करि मानै ॥

... ... ...  
जीव कर्म करि बहु तन पावै । अज्ञानी तिर्हि देखि भुलावै ॥  
ज्ञानी सदा एक रस जानै । तन के भेद भेद नहिं मानै ॥  
आत्म अजन्म सदा अविनासी । ताकौं देह-मोह बड़ फांसी ॥ (सू. सा. ५१४, पृ. १५३-५४)

१. सद्गुर बैद बचन विस्वासा । संजम यह न विषय कै आसा ।

रघुपति भगति सजीवन मूरी । अनूपान श्रद्धा मति पूरी ॥

येहि विधि भलेहि कुरोग नसाहीं । नाहिं त जतन कोटि नहिं जाहीं ॥

(रा. च. मा., उ. १२२, पृ. ५६३)

२. (क) ज्ञान अखंड एक सीतावर ।

मायावस्थ जीव सच्चराचर ॥

जी सब के रह ग्यान एक रस ।

ईश्वर जीवहिं भेद कहुकु कस ॥

(रा. च. मा., उ. ७० ७८, पृ. ५३१)

(ख) जौ मन कवहुक हरि कौं जांचै ॥

... ... ...  
जाइ समाइ सूर वा निधि में,  
बहुरि न उलटि जग में नाचै ॥

(सू. सा. २१३११, पृ. ११८)

अंतर नहीं है।<sup>१</sup> तुलसीदास फिर कहते हैं कि ईश्वर जीव में कुछ भेद नहीं है परंतु मायाकृत एक कूठा भेद ज्ञात होता है। इस अंश के रूप जीव का स्वरूप पांचभौतिक शरीर नहीं है। ईश्वर के समान ही यह जीव नित्य है और जन्म मरण के बंधन में नहीं पड़ता है। जीव चेतन है, वह प्रत्येक घट में है। घट उत्पन्न होते हैं और फिर नष्ट हो जाते हैं परंतु चेतन जीव नित्य ही रहता है,—जिस प्रकार प्रत्येक घट में सूर्य का प्रकाश रहता है परंतु उस घट के नष्ट हो जाने पर सूर्य नष्ट नहीं होता, वह नित्य ही रहता है। ईश्वर का अभिन्न अछेद रूप जो है, वही सब घटों में एक रूप से स्थित है। जो आत्मा इन्द्रियों को चेतन करती है, वह ईश्वर का ही रूप है।<sup>२</sup> हरि का स्वरूप सब घटों में उसी प्रकार है जैसे ऊख में रस। खोई तो शरीर है, रस आत्मा है। परंतु यह जीव अपना असली स्वरूप भूल जाता है और संसार में उलझ जाता है। वह माया को, ईश्वर को, अपने को, किसी को भी नहीं जानता। माया उसे मोह लेती है। इस जीव का धर्म ही हर्ष, विषाद, ज्ञान, अज्ञान, अभिमान इत्यादि हो जाते हैं।<sup>३</sup> ब्रह्म का अंशरूप जीव अपने आप ही माया के चबकर में पड़ जाता है। फिर उसकी दशा कांच की कोठरी में स्थित श्वान की सी हो जाती है। चारों तरफ अपने

१. (क) आत्म अनुभव सुख सुप्रकासा ।

तब भव मूल भेद भग्न नासा ॥

(रा. च. मा., उ. ११८, पृ. ५५८)

(ख) जानेमु संत अनंत समाना ।

(रा. च. मा., उ. १०९, पृ. ५५०)

२. (क) छिति जल पावक गगन समीरा ।

पंच रचित अति अधम सरीरा ।

प्रगट सो तनु तब आगे सोवा ।

जीव नित्य केहि लगि तुम्ह रोवा ॥

(रा. च. मा., कि. ११, पृ. ३६०)

(ख) चेतन घट-घट है या भाइ,

ज्यों घट-घट रवि प्रभा लखाइ ।

घट उपजै बहुरौ नसि जाइ ।

रवि नित रहैं एकहीं भाइ ॥

(सू. सा. ३।१३, पृ. १३४)

(ग) अभिद अछेद रूप मम जान ।

जो सब घट है एक समान ॥

करत इन्द्रियनि चेतन जोइ ।

...

...

मम स्वरूप जानौ तुम सोइ ॥

(सू. सा. ३।१३, पृ. १३२)

३. (क) माया ईस न आपु कहुं, जान कहिय सो जीव ।

बंध मोच्छप्रद सर्वं पर, माया प्रेरक सीव ॥

(रा. च. मा., अ. १५, पृ. ३३०)

(ख) नाथ जीव तब माया मोहा ।

सो निस्तररइ तुम्हारेहि छोहा ॥

(रा. च. मा., कि. ३, पृ. ३५४)

(ग) हरय विषाद ज्ञान अज्ञाना ।

जीव धर्म अहमिति अभिमाना ॥

(रा. च. मा., बा. ११६, पृ. ६२)

को ही देखता है और भ्रमवश भूकंता भूकंता मर जाता है।<sup>9</sup> इस माया से पिंड तभी छूटता है जब ईश्वर की भक्ति होती है। यह भक्ति साधु-संगति और गुरु सेवा की कृपा से मिलती है।<sup>10</sup>

तुलसी और सूर ने स्पष्ट रूप में यह कहा है कि जीव वास्तव में तो ब्रह्म है। वह जब ईश्वर से, जो अंशी है, अंश-रूप में अलग होता है तब से देह को ही अपना घर समझता है। मायावश अपना स्वरूप भूल जाता है और दारुण दुःख पाता है। उसका निवास तो आनंद के सिंधु में है। बिना जाने ही वह प्यासा भरता है। अपने हाथ से ही वह कर्म की डोरी में दृढ़ गाँठें देता है; उसी के कारण परवशा है; और उसी के फलस्वरूप बार-बार जन्म लेता है। यदि देहजनित सब विकार त्याग दे तो अपना स्वरूप देख लेगा, वह स्वरूप जो निर्मल, निरामय और एकरस है, जिसे हर्ष शोक कुछ भी नहीं व्यापता<sup>3</sup> और जो देहवंत नहीं है। अभिमानी जीव माया के वश है और माया ईश्वर के वश है। जीव परवश है और भगवान्

१. अपुनपौ आपुन ही बिसर्यौ ।

जैसे स्वान, कांच भंदिर में भ्रमि-भ्रमि भूकि पर्यो ।

सुरदास नलिनी कौ सुवटा कहि कौनै पकरथौ ॥ (स. सा. २१२६, प. १२२)

२. तुलसीदास हरि-गृह-करुना-विन्, विमल विवेक न होई ।

विन विबेक संसार धोर निधि, पार न पावै कोई ॥

(वि. प., पद ११५)

३. जिय जबतें हरि तें बिलगान्धो।

तब तेह गेह निज जान्यो ॥

मायावस सरूप विसरायो ।

तेहि भ्रम तें दारुन दुख पायो ॥

आत्मदृष्टि सत्य तत्त्व वाचा ।

बिन जाने गहर मरसि पियासा ॥

मण्डल-वारि सत्य जिय जानी ।

तहं त मग्न भयो सखं मानी ।

तैं निज कर्मडोरि दुह कीन्हीं ।

अपने करनि गांठि गहि दीन्हीं ॥

ताते परबस परयो अभागे ।

ताफल गर्भवास दुख आगे ॥

... देह जनित विकार सब व्यापे ।

तद्व फिरि निज स्वरूप अनदागे ॥

निर्मल नियमय प्रकार से तेहि हर्ष सोक व व्याप्ति।

(वि. प., पद १३६)

स्ववश है। जीव अनंत हैं, ईश्वर एक है। यह भेद झूठा है और मायाजनित है। परंतु झूठा होते हुए भी यह भेद विना हरि-कृपा के नहीं जाता। जीव तो ईश्वर का अंश है। उसी प्रकार अविनाशी, चेतन, अमल और सहज आनंदमय है। वह माया के वश में होकर बंदर की तरह बंधा फिरता है। इसी कारण उन दोनों में जड़ और चेतन की गांठ पड़ गई है। यद्यपि यह भेदभान्ठ झूठी है, परंतु छुटने में कठिनाई उपस्थित करती है। यदि श्रद्धा धेनु हो, उसका धर्ममय दूध हो, उससे नवनीत वैराग्य निकले, उससे ज्ञानमय बुद्धि धृत निकले और उससे दीपक जलाया जाय, और फिर उस दीपक की प्रचंडली 'सोऽहमस्मि' हो, तब जीव आत्म-बुद्धि वाला हो जाता है और संसार का मूल-भेद जोकि ऋम है वह नष्ट होता है।<sup>१</sup>

जीव और ईश्वर में मायावश और मायाधीश का अंतर कृष्णदास जी बताते<sup>२</sup> हैं, परंतु यह अंतर झूठा है, मायाजनित है यह वे नहीं कहते। तुलसीदास 'सोऽहमस्मि' में विश्वास करते हैं, ऐसा ज्ञात होता है। परंतु 'तत्त्वमसि' को कृष्णदास ने चैतन्य देव के अनुसार प्रादेशिक बाक्य (आंशिक सत्य)-मात्र माना है। वे प्रत्यक्ष रूप से कहते हैं कि जीव और ईश्वर तत्व कभी भी एक समान नहीं हैं। अग्नि राशि से उद्भूत स्फुर्लिंग के समान जीव है और ईश्वर अग्नि राशि है। ये दोनों समान नहीं हैं<sup>३</sup>। नंददास सिद्धांत-पंचाध्यायी में ठीक

### १. (क) मायावस्थ जीव अभिमानी ।

ईस वस्थ माया गुनखानी ॥

परवस जीव स्ववस भगवंता ।

जीव अनेक एक श्रीकंता ॥

मुधभेद जद्यपि कृत माया ।

विनु हरि जाइ न कोटि उपाया ॥

(रा. च. मा., उ. ७८, पृ. ५३१)

### २. (ख) ईश्वर अंस जीव अविनाशी ।

चेतन अमल सहज सुखरासी ।

सो मायावस भएउ गोसाई ।

बंध्यो कीर मरकट की नाई ॥

जड़ चेतनर्हि ग्रंथि परि गई ।

जद्यपि मृथा छूटत कठिनई ॥

(रा. च. मा., उ. ११७, पृ. ५५७)

### ३. (ग) सोऽहमस्मि इति वृत्ति अखंडा ।

दीप सिखा सोइ परम प्रचंडा ॥

आत्म अनुभव सुख सुप्रकासा ।

तब भव भूल भेद भ्रम नासा ॥

(रा. च. मा., उ. ११८, पृ. ५५८)

### ४. (घ) सो तैं ताहि तोहि नहिं भेदा ।

वारि बीचि इव गावहिं वेदा ॥

(चै.च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १३९)

२. मायाधीश मायावश ईश्वरे जीवे भेद।

३. जीव आर ईश्वर तत्त्व कभू नहे सम।

(चै.च., मध्यलीला, परि. १८, पृ. २४१)

ज्वलदग्नि राशि जैछे स्फुर्लिंगेर कण।

इसी प्रकार का विचार प्रस्तुत करते हैं जैसा कृष्णदास कविराज । वे कहते हैं कि जो काल, और माया के अधीन हैं वे जीव हैं । वे विधि-निषेध एवं पाप-पुण्य में फ़ंसे रहते हैं । ज्ञान, कर्म और विज्ञान का प्रकाशक जो परम ब्रह्म है वह जीव के समान कैसे कहा जा सकता है ।<sup>१</sup>

इस भेद के अतिरिक्त अन्य सब बातें जिनसे जीव का संबंध है, दोनों ही साहित्योंमें समान हैं । जीव अंश है, उसके प्रकाश से युक्त है, माया के वश दुःख भोगता है और साधु संगति से भक्ति पाकर दुःख से मुक्ति पाता है, इस भावना में कहीं भी अंतर नहीं है ।<sup>२</sup>

१. काल करम माया अधीन ते जीउ बखाने ।

विधि-निषेध अरु पाप पुण्य तिन में सब साने ॥

परम धरम ब्रह्मन्य ग्यान-विग्यान-प्रकासी ।

ते क्यों कहियै जीउ-सदृस श्रुति-सिखर-निवासी ॥

(नंददास, सिद्धान्त पंचाध्यायी, पृ. १८४)

२. \*साधु-जास्त्र-कृपाय जदि कृष्णोन्मुख हय ।

सेइ जीव निस्तारे माया ताहारे छाड़य ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २५९)

## ७. माया

माया की भावना के संबंध में दोनों साहित्यों में मूलतः कोई भी भेद नहीं जान पड़ता है। वर्णन करने की शैली और भावना को उपस्थित करने में विभिन्नता है परंतु माया का स्वरूप, कार्य इत्यादि क्या है इसमें कोई विशेष मतभेद नहीं दिखाई पड़ता है। तुलसीदास और कृष्णदास ने माया के कार्य और भेद इत्यादि बताए हैं। सूरदास ने उल्लेख मात्र से कार्य बताया है परंतु माया के दिए दुःख इत्यादि पर उन्होंने अपेक्षाकृत अधिक कहा है।

माया इष्टदेव की है—कृष्णदास कविराज कहते हैं कि स्वयं भगवान् श्रीकृष्ण की तीन स्वाभाविक शक्तियाँ हैं। इनमें एक माया-शक्ति भी है। यह माया-शक्ति बहिरंगा है और जगत् की कारण है। सूरदास कहते हैं कि मुझे सबसे बड़ी लज्जा तो इस बात की है कि लोग इस माया को तुम्हारी बताते हैं। तुलसीदास इस माया से तंग आकर कहते हैं कि हे माधव ! तुम्हारी यह माया ऐसी है कि उपाय करके मरने पर भी तुम्हारी कृपा बिना इससे छुट्टी नहीं मिलती। सूरदास कहते हैं कि हे हरि ! तुम्हारा भजन नहीं किया जाता, तुम्हारी प्रबल माया मन को भ्रम में डाल देती है। नंददास कृष्ण से कहलाते हैं कि यह माया मेरी है। मोहनलाल की माया समस्त संसार को मोहनेवाली है। यद्यपि यह माया इष्ट-देव की है परंतु इष्टदेव इससे बिल्कुल स्वतंत्र हैं। उनके ऊपर उसका रत्ती भर भी प्रभाव नहीं है। इष्टदेव तो मायाधीश हैं, तुरीय हैं।<sup>३</sup> यह माया इष्टदेव की दासी है, उनसे डरती

१. (क) कृष्णेर स्वाभाविक तिन शक्ति परिणति ।

चिच्छक्ति, जीवशक्ति आर मायाशक्ति ॥

(च. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २५९)

मायाशक्ति बहिरंगा जगत्-कारण ।

तांहार वैभवानंत ब्रह्मांडेर गण ॥ (च. च., आदिलीला, परि. २, पृ. १६)

(ख) इहि लाजनि मरिए सदा, सब कोउ कहत तुम्हारी (हो) ।

सूर स्याम इहि बरजि के मेटौ अब कुल-गारी (हो)॥(सू. सा., १४४, पृ. १६)

(ग) माधव ! अस तुम्हारि यह माया ।

करि उपाय पञ्च मरिय तरिय नाहि जब लगि करहु न दाया ॥(वि.प., पद १६)

(घ) हरि तेरी भजन कियौ न जाइ ।

कह करौं तेरी प्रबल माया देति मन भरमाइ ॥ (सू. सा. १४५, पृ. १६)

(ङ) सकल विस्त्र अपवस करि, मो माया सोहति है ।

(नंददास, रास पंचाध्यायी, अ. ४, पृ. १७५)

(च) माया छल माया दया, माया नेह कहंत ।

माया मोहनलाल की, जिहि मोहे सब जंत ॥ (नंददास, अ. म., पृ. ११२)

२. (क) मायाधीस जानगुन धामू । (रा. च. मा., बा. ११७, पृ. १६)

(ख) तुरीय कृष्णेर नाहि मायार संबंध । (च. च., आदिलीला, परि. २, पृ. १३)

है, यद्यपि कृष्ण इस माया को साथ लेकर सूचित करते हैं। इसी का साथ लेकर शिव रूप से संहार करते हैं परंतु उन्हें यह स्पर्श भी नहीं करती। इष्टदेव राम की आज्ञा से और उनका बल प्राप्त करके माया संसार की रचना करती है परंतु उनसे सदा भय खाती है। यह माया हरि के वश में है।<sup>१</sup>

**माया क्या है—**माया का वास्तविक स्वरूप क्या है, इसको तुलसीदास ने कुछ अधिक व्याख्या करके बताया है। सूरदास माया के दुष्ट कर्मों की गणना और उसकी विगर्हणा करते हैं, उसी में से माया के स्वरूप के बारे में कुछ विचार झलक जाते हैं। तुलसीदास तो माया का बड़ा व्यापक और विशद स्वरूप बताते हैं। वे कहते हैं कि जहाँ तक मन और इन्द्रियां पहुंचती हैं, वह सब माया है।<sup>२</sup> मैं और मेरा, तू और तेरा, यह सब भी माया है।<sup>३</sup> नंददास कहते हैं कि माया छल है, माया दया है, और माया ही नेह है।<sup>४</sup> कृष्णदास कवि-राज कहते हैं कि माया का वैभव अनंत ब्रह्मांडों में है। यह माया निमित्त, और उपादान दो अंशों वाली है।<sup>५</sup> तुलसीदास छल, कपट, मत्सर, ममता, मोह इत्यादि को माया

१. (क) निजांशे कलाय कृष्ण तमोगुण अंगीकरि ।

संहारार्थ माया संगे शद्रूप धरि ॥

माया संगे विकारे रुद्र भिन्नभिन्न रूप ।

जीवतत्त्व हय तिंह कृष्णर स्वरूप ॥

शिव मायाक्षकित संगी तमोगुणावेदा ।

मायातीत गुणातीत विष्णु परमेश ।

पालनार्थ स्वांश विष्णुरूपे अवतार ।

सत्त्व गुण दृष्टांत ताते गुण मायापार ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६७)

(ख) सुनु राघव ब्रह्मांड निकाया ।

पाइ जासु बल विरचति माया ।

जीव चराचर बस कै राखे ।

सो माया प्रभु सों भय भाले ॥

(रा. च. मा., सु. २१, पृ. ३८२)

(रा. च. मा., बा. २००, पृ. १०१)

(ग) अग्निनि दहे जाके भय नाहि ।

सो हरि माया जा बस माहि ॥

(सू. सा. ३१३, पृ. १३४)

२. गो गोचर जहं लगि मन जाई ।

सो सब माया जानेहुं भाई ॥

(रा. च. मा., अ. १५, पृ. ३३०)

३. मैं अह मोर तोर तें माया ।

जेहि बस कीन्हें जीव निकाया ॥

(रा. च. मा., अ. १५, पृ. ३३०)

४. माया छल माया दया, माया नेह कहत ।

माया मोहनलाल की जिंहि मोहे सब जंत ॥

(नंददास, अ. म., पृ. ११२)

५. (क) माया जैछे दुइ अंश निमित्त उपादान ।

(चै. च., आदिलीला, परि. ६, पृ. ४२)

का परिवार बताते हैं। वे माया के विद्या और अविद्या दो रूप बताते हैं।<sup>१</sup> अन्य कविगण माया के इस प्रकार नाम लेकर दो भेद तो नहीं बताते परंतु वे बताते हैं कि विद्या, और अविद्या माया के ही कार्य हैं।

माया के कार्य—तुलसीदास कहते हैं कि यह विद्या और अविद्या माया दो विभिन्न कार्य करती हैं। एक तो (अर्थात् अविद्या) अत्यन्त दुष्ट है और अतिसंय दुःखदायी है, इसके बश में पड़ कर ही जीव भवकूप में पड़ता है। दूसरी संसार की रचना करती है, उसके बश में तीनों गुण हैं अर्थात् यह माया त्रिगुणात्मिका है, परन्तु सृष्टि रचना यह प्रभु की प्रेरणा से ही करती है। उसमें अपना बल कुछ नहीं है।<sup>२</sup> सूरदास और कृष्णदास दोनों भी माया के ये ही कार्य बताते हैं। माया त्रिगुणात्मिका है। सत, रज और तम उसके गुण हैं। अंड को चेतन करने के लिए माया ने भगवान की बद्दना की, तब अंड में शक्ति आई और विराट सृष्टि उत्पन्न हुई।<sup>३</sup> कृष्णदास कविराज कहते हैं कि गोलोक के बाहर कारणात्मिक सागर है। माया इसके बाहर रहती है, अन्दर प्रवेश नहीं कर सकती। परमतत्व संकर्षण रूप से इस कारणात्मिक में शयन करते हैं। वे माया को देख कर आकृष्ट हुए और उसके सहारे सृष्टि रचना की। यह माया संसार का उपादान कारण मात्र है, निमित्त नहीं; जैसे घड़े का निमित्त हेतु कुंभकार होता है, दंड इत्यादि नहीं; ये तो साधन मात्र हैं।

(ख) सेइ त मायार दुइविध अवस्थिति ।

जगतेर उपादान प्रधान प्रकृति ॥ (चै. च., अदिलीला, परि. ५, पृ. ३५)

(ग) मायार जे दुइ वृत्ति माया आर प्रधान ।

माया निमित्त हेतु विश्वेर प्रकृति उपादान ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६५)

१. तेहिकर भेद सुनहु तुम्ह सोऊ ।

विद्या अपर अविद्या दोऊ ॥ (रा. च. मा., अ. १५, पृ. ३३०)

२. एक दुष्ट अतिसंय दुख रूपा ।

जा बस जीव परा भव कूपा ॥

एक रचै जग गुन बन जाऊ ।

प्रभु प्रेरित नहीं निज बल ताऊ । (रा. च. मा., ब. १५, पृ. ३३०)

३. (ख) माया कौं त्रिगुनात्मक जानौ । सत रज तम ताके गुन मानौ ॥

तिन प्रथमाहि महतत्व उपायौ । तातै अहंकार प्रगटायौ ॥

अहंकार कियौ तीन प्रकार । सत तै मन सुर सातऽरुचार ॥

रजगुन तै इन्द्रिय विस्तारी । तमगुन तै तन्मात्रा सारी ॥

तिन तै पंचतत्व उपजायौ । इन सब कौ इक अंड बनायौ ॥

... ... ...

यह अंडा चेतन नहीं होइ । करहु कृपा सो चेतन होइ ॥

तामें सकित आपनी धरी । चच्छवादिक इन्द्रीय विस्तरी ॥

चौदह लोक भए ता मार्हि ।... इत्यादि, (सू. सा., ३।३९४, पृ. १३४)

(ख) लोक सृष्टि सिरजत यह माया... (नंददास, दशम स्कंध, अ. २८, पृ. ३१९)

इसी प्रकार स्वयं कृष्ण संकर्षण रूप में जगत् के कारण हैं। माया तो सहायता करती है।<sup>१</sup> कृष्णदास कविराज के कथनानुसार कृष्ण संहार-कार्य भी माया की सहायता से करते हैं।<sup>२</sup> ये तो कृष्ण ब्रह्म की संगिनी, सृष्टि की उपादान-कारण-स्वरूपा विद्या माया के कार्य हैं।

अविद्या माया का कार्य जीव को भुलावा देकर चक्कर में डालना और इष्टदेव से दूर रखना है। इस माया से सब भक्त परेशान हैं। सूरदास कहते हैं, कि हरि! तुम्हारा भजन करते ही नहीं बनता, तुम्हारी प्रबल माया मन को भरमा देती है।<sup>३</sup> यह माया कोटि कोटि नाच नचाती है। संसार के लाभ के लिए दर-दर नाना स्वांग बनाकर घुमाती है। हे प्रभु! तुम से कपट करवाती है और मेरी बुद्धि को चक्कर में डाल देती है।<sup>४</sup> यह माया अत्यन्त प्रबल है, किसी को नहीं छोड़ती।<sup>५</sup> कृष्णदास कविराज कहते हैं कि कृष्ण सूर्य के समान ह

१. सेइ त कारणार्णवे सेइ संकर्षण ।

आपनार एक अंशे करेन शयन ॥

महत् सृष्टा पुरुष तिहो जगत्-कारण ।

आद्य अवतार करे मायार दर्शन ॥

मायाशक्ति रहे कारणाविधर बाहिरे ।

कारण समुद्र माया परशिते नारे ॥

... ...

घटेर निमित्त हेतु जैछे कुंभकार ।

तैछे जगतेर कर्त्ता पुरुषावतार ॥

कृष्णकर्ता माया तार करेन सहाय ।

घटेर कारण जेन दंडादि उपाय ॥

... ...

एक अंगाभासे करे मायाते मिलन ।

माया हैते जन्मे तवे ब्रह्मांडेर गण ॥ (चै. च., आदिलीला, परि. ५, पृ. ३५)

२. निजांशे कलाय कृष्ण तमोगुण अंगीकरि ।

संहारार्थ माया संगे रुद्र रूप धरि ॥

माया संगे विकारे रुद्र भिन्नाभिन्न रूप । (चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६७)

३. हरि तेरौ भजन कियो न जाइ ।

कहा करौं तेरी प्रबल माया देति मन भरमाइ ॥ (सू. सा., १४५, पृ. १६)

४. माया नटी लकुट कर लीन्हे कोटिक नाच नचावै ।

दर-दर लोभ लागि लिये डोलति नाना स्वांग बनावै ।

तुम सौं कपट करावति प्रभु जू मेरी बुधि भरमावै ॥ (सू. सा., १४२, पृ. १५)

५. (क) हरि तुव माया को न बिगोयौ ?

सौ जोजन मरजाद सिंधु की पल में राम बिलोयौ ॥

(सू. सा., १४३, पृ. १५)

(ख) तुम्हरी माया महाप्रबल जिंहि सब जग बस कीन्ही ।

(सू. सा., १४४, पृ. १५)

और माया अंधकार है।<sup>१</sup> यह पिशाची माया जीव को त्रास देती है। उसके कारण वह काम-क्रोध का दास होकर उसकी लाठी खाता है।<sup>२</sup> बलरामदास कहते हैं कि जन्म लेते ही सब जीव माया के बन्धन में पड़ जाते हैं और कृष्ण भजन याद ही नहीं रहता और ८४ लाख योनियों में भटकना पड़ता है।<sup>३</sup>

प्रश्न यह उठता है कि इस प्रबल माया का वास्तविक स्वरूप क्या है। क्या यह सत्य है और इसकी स्वतंत्र स्थिति है? अथवा यह केवल भ्रम-मात्र है? तुलसीदास, सूरदास और कृष्णदास तीनों ही यह कहते हैं कि माया सूचिटि की रचना करती है परन्तु अपने स्वतंत्र बल से नहीं। कृष्ण या राम उसकी सहायता से सूचिटि रचते हैं। इसकी अपनी स्वतंत्र स्थिति है या नहीं, यह तो साफ-साफ कोई नहीं कहता। तुलसीदास कई बार कहते हैं कि माया की अपनी कोई शक्ति नहीं है। उसमें प्रभु का बल है।<sup>४</sup> तुलसीदास स्पष्ट रूप से यह भी कहते हैं कि यह माया जड़ है परन्तु यह भगवान की सत्यता से ही सत्य भासती है।<sup>५</sup> यह माया यद्यपि रघुवीर की दासी है परन्तु मिथ्या है।<sup>६</sup> सूरदास भी माया को जड़ बताते हैं।<sup>७</sup> परन्तु कृष्णदास कविराज ने माया को जड़ नहीं कहा और न मिथ्या ही कहा है। तुलसीदास

### १. कृष्ण सूर्य सम माया हृष्य अंधकार।

(चै. च., मध्यलीला, परि. २२, पृ. २८०)

२. सेइ दोये मायापिशाची दंड करे तारे।  
आध्यात्मिक तापत्रय तारे जारि मारे॥  
काम क्रोधेर दास हुआ तार लायि खाय।

(चै. च., मध्यलीला, परि. २२, पृ. २७९)

३. जन्म-मात्र पड़े महामायार बंधने।  
भजिते कृष्णेर पद ना पड़ये मने॥

... ... ...

कौन मते कृष्ण-पद नहिल भजन।

चौराशि लक्ष जोनिते पुन करये भ्रमण॥

(प. क. त., पद २९९९)

४. (क) लव निमेष महुं भुवन निकाया।  
रचै जासु अनुसासन माया॥

(रा. च. मा. बा. २२५, पृ. ११२)

(ख) सुनु रावन ब्रह्मांड निकाया।  
पाह जासु बल विरचति माया॥

(रा. च. मा., सु. २१, पृ. ३८२)

(ग) एक रचै जग गुन बन जाके।  
प्रभु प्रेरित नहि निज बल ताके॥

(रा. च. मा., अ. १५, पृ. ३३०)

५. जासु सत्यता तें जड़ माया।  
भास सत्य इव मोह सहया॥

(रा. च. मा., बा. ११७, पृ. ६३)

६. सो दासी रघुवीर के समुझे मिथ्या सोपि।

(रा. च. भा., ज. ७१, पृ. ५२७)

७. जड़ स्वरूप सब माया जानौ।  
ऐसो ज्ञान हूदै में आनौ॥

(सु. सा., ३१३, पृ. १३४)

ने जैसे कहा है कि माया स्वतः तो जड़ है परन्तु राम के आश्रय से सत्य भासती है, वैसे कृष्णदास कहीं नहीं कहते। वे तो माया को कृष्ण की बहिरंगा शक्ति बताते हैं। जिस प्रकार कृष्ण की दोनों अन्य शक्तियां अंतरंगा और तटस्था (जीव) सत्य हैं, उसी प्रकार बहिरंगा भी है। कृष्ण की तीन स्वाभाविक शक्तियां हैं।<sup>१</sup> वेदान्त की समीक्षा करते हुए चैतन्यदेव कहते हैं कि वेदान्त सूत्रों की विवर्तनवादी व्याख्या शलत है, परिणामवादी व्याख्या ठीक है। मायावादी भाष्य तो सर्वनाशकारी है।<sup>२</sup> एक स्थान पर कृष्णदास माया को जगत् का उपादान कारण बताते हैं और कहते हैं, कि जड़-रूपा प्रकृति जगत् का कारण नहीं है, परन्तु वे माया को जड़ नहीं बताते।<sup>३</sup>

१. कृष्णेर स्वाभाविक तिन शक्ति परिणति ।

चिच्छक्ति, जीवशक्ति आर मायाशक्ति ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २५९)

२. जीवेर निस्तार लागि सूत्र कैल व्यास ।

मायावादी भाष्य शुनिले हय सर्वनाश ॥

परिणामवाद व्यासेर सूत्रेर सम्मत ।

अर्चित्य शक्ति ईश्वर जगद्गूपे परिणत ॥

\*\*\*                    \*\*\*                    \*\*\*

व्यास भ्रांत बलि सेइ सूत्र दोष दिया ।

विवर्तनवाद स्थापियाछे कल्पना करिया ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १३२)

३. मायाद्वारे सूजेन तिहो ब्रह्मांडेर गण ।

जड़रूपा प्रकृति नहे ब्रह्मांड-कारण ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६५)

## ८. भक्ति-भावना

वैष्णव धर्म की अपनी विशेषता 'भक्ति-भावना' ही है। भक्ति की भावना ही उसे अन्य धर्मों और मतों से विद्वेष रूप से पृथक् करती है। गौड़ीय वैष्णव समाज और ब्रज का वैष्णव समाज दोनों ही भक्ति की महत्ता, आवश्यकता और उपादेयता को मुक्त कंठ से स्वीकार करते हैं। ब्रज मंडल के वैष्णव कवि भक्ति की महत्ता पर तो बहुत कुछ कहते हैं, उसे ज्ञान की अपेक्षा श्रेष्ठ बताते हैं, परन्तु भक्ति की शास्त्रीय व्याख्या या विवेचना बहुत कम करते हैं। तुलसीदास ने भक्ति के बारे में अपेक्षाकृत कुछ अधिक कहा है। कृष्णदास कविराज ने भक्ति की शास्त्रीय व्याख्या दी है और उसे एक स्वतंत्र रस बताया है। यह समस्त व्याख्या चैतन्यदेव ने रूप और सनातन के आगे की थी। कृष्णदास ने वही अपनी रचना 'चैतन्य-चरितामृत' में दी है। यही कारण है कि उनकी यह सब व्याख्या 'भक्ति-संदर्भ', 'प्रीति-संदर्भ' और 'भक्ति-रसामृत-सिंधु' के अनुरूप है। भक्ति को स्वतंत्र रस मान कर मधुर भक्ति को श्रेय देना बंगाल वैष्णव मत की अपनी विशेषता है। उनकी यह भक्ति-भावना ही उनके धर्म का मूल है। यदाकदा हिन्दी के वैष्णव कवि प्रेम भक्ति को श्रेष्ठ बताते हैं परन्तु उनका ज्ञाकाव दास्य भक्ति की ओर अधिक जान पड़ता है। यों तो दोनों स्थानों के भक्तों के लिए भक्ति किसी भी रूप में वरेण्य है।

गौड़ीय वैष्णव मत में परकीया भाव की मधुर भक्ति को सर्वश्रेष्ठ माना है। उनका कहना है इसी प्रेम भक्ति के द्वारा, जिसे रागानुगा भी कहा गया है, कृष्ण को ब्रज में पाया जा सकता है। कृष्ण की भक्ति ही प्रेम रूप है।<sup>१</sup> हिन्दी वैष्णव समाज भक्ति को उसके समस्त रूपों में मान्यता देता है। किसी भी भाव से भजन करो इष्टदेव प्रसन्न ही होंगे परन्तु दास्य भक्ति की ओर वे लोग अधिक ज्ञाते हैं। तुलसीदास ने तो स्पष्ट रूप से कहा है कि सेवक और सेव्य भाव के बिना संसार से उद्धार नहीं हो सकता। अतः इसी भाव से राम को भजो।<sup>२</sup> सूरदास का हृदय इस बात को सुनकर 'सिराता' है कि सब कोई उन्हें श्याम का

१. "The idea of the stages of distinct personal relationship of the deity and his parikars is a fundamental postulate with the Bengal School of Vaishnavism, because otherwise the relationship would be reduced to one of colourless identity, which cannot be posited in view of the theory of difference in non-difference accepted by the school." V. F. M. P. 286.

२. (क) रागानुगा मार्गे तारे भजे जेइ जन ।

सेइ जन पाय ब्रज ब्रजननंदन ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ. १५३)

(ख) तत्त्व वस्तु कृष्ण, कृष्ण-भक्ति प्रेम रूप ।

(चै. च., आदिलीला, परि. १, पृ. १०)

३. सेवक सेव्य भाव बिनु भव न तरिख उरगारि ।

भजहु राम पद पंकज अस सिद्धान्त विचारि ॥ (रा.च.मा., उ. ११९, पृ. ५६०)

गुलाम कहते हैं। यदि उनकी जूठन खाकर जीने को मिल जाय तो सूरदास को और बड़ा सुख हो जाय।<sup>१</sup> वैसे तो सूर कहते हैं 'जन तें प्रभु बरतत, जाकी जैसी प्रीति हिये'। परंतु ऊपर लिखे का यह निष्कर्ष नहीं है कि गौड़ीय मत केवल मधुर भक्ति को ही मानता है। भक्ति मात्र वरेण्य है, श्रेष्ठ है परंतु मधुर भक्ति सर्वश्रेष्ठ है, इतना ही वे कहते हैं।

**भक्ति क्या है—**भक्ति इष्टदेव और भक्त का सम्बन्ध है। भक्त और उसके इष्टदेव के बीच में अगर कोई नाता है तो वह भक्ति ही है। भक्त भगवान् से इसी लिए भक्ति का वरदान मांगता है व्योंगिक उससे ही भक्त का इष्टदेव से एकमात्र नाता जुड़ता है।<sup>२</sup> इसी भक्ति के नाते से इष्टदेव राम अत्यन्त शीघ्रता से द्रवित हो जाते हैं और भक्त पर कृपा करते हैं।<sup>३</sup> तुम्हारा हूँ कहते ही कृष्ण उसे अपनी शरण में ले लेते हैं और माया से मुक्त कर देते हैं फिर उसे अपने में लय कर लेते हैं।<sup>४</sup> कृष्णदास कविराज कहते हैं कि कृष्ण प्राप्ति के तीन साधन हैं। एक भक्ति, दूसरा ज्ञान और तीसरा योग। इन तीनों साधनों से इष्टदेव तीन स्वरूपों में भासते हैं। ज्ञान मार्ग से निर्विशेष ब्रह्म के रूप में भासते हैं। योग मार्ग से परमात्मन् के रूप में भासते हैं। परंतु भक्ति से जो रागात्मिका और वैधी दो प्रकार की है स्वयं भगवान् की प्राप्ति होती है।<sup>५</sup> अतएव भक्ति कृष्ण प्राप्ति का उपाय अर्थात् साधन

१. सब कोउ कहत गुलाम श्याम की सुनत सिरात हियो ।

सूरदास को और बड़ा सुख जूठन खाइ जियो ॥ (सू. सा. ११७१, पृ. ५६)

२. (क) भगवान् सम्बन्ध भक्ति अभियेय हा ।

प्रेम प्रयोजन वेदे तिन वस्तु कथ ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १३३)

(ख) कह रघुपति सुनु भामिनि बाता ।

मानों एक भगति कर नाता ॥ (रा. च. मा., अ. ३५, पृ. ३४५)

(ग) अपनी प्रभु भक्ति देहु, जासों तुम नाता । (सू. सा., ११२३, पृ. ४१)

३. जातें बेगि द्रवदें में भाई ।

सो मम भगति भगत सुखदाई । (रा. च. मा., अ. १६, पृ. ३३०)

४. (क) कृष्ण तोमार हड़ जदि बले एक बार ।

मायाबंध हैते कृष्ण तारे करे पार ।

(चै. च., मध्यलीला, परि. २२, पृ. २८०)

(ख) शरण लबा करे कृष्णे आत्मसमर्पण ।

कृष्ण तारे करे तत्काले आत्मसम ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २२, पृ. २८४)

५. सेइ कृष्ण-प्राप्ति हेतु त्रिविध साधन ।

ज्ञानयोग भक्ति तिनेर पृथक् लक्षण ॥

तिन साधने भगवान् तिनस्वरूपे भासे ।

ब्रह्म परमात्मा भगवत्वे प्रकाशे ॥

... ... ...

है।<sup>१</sup> इष्टदेव को शीघ्र ही प्रसन्न करने वाली भक्ति ही है, यह तुलसीदास कहते हैं। विना हरि भजन के क्लेश दूर नहीं होते और न भव-भय नष्ट होता है। हरि की भक्ति के बिना सुख नहीं मिलता।<sup>२</sup> अर्थात् भक्ति कृष्ण या राम की प्राप्ति का सुख पाने का और संसार के दुःखों का नाश करने का साधन है, परंतु क्या यह साध्य भी है? तुलसीदास तो इस भक्ति को साध्य बताते हैं। जितने साधन हैं उन सब में एक फल मांगा जाता है, वह है रामचरण में रति। समस्त साधनों के फलस्वरूप, धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष, कुछ नहीं चाहिये। भक्त को तो जन्म-जन्म सीताराम के चरणों में रति चाहिये। इस प्रकार भक्ति साध्य भी है।<sup>३</sup> यद्यपि अन्त में वह साधन ही है। कृष्णदास कविराज ने भक्ति को अभिधेय बताया है जो भगवान् और भक्त का संबंध है और जिसका प्रयोजन केवल कृष्णप्रेम की प्राप्ति है, दारिद्र्य नाश और भव नाश नहीं। यह कृष्ण प्राप्ति की उपाय भक्ति अभिधेय है, यह सब शास्त्र

ज्ञान मार्गे निविशेष ब्रह्म प्रकाशे ।  
योगमार्गे अंतर्यामी स्वरूपेते भासे ॥  
रागभक्ति विधिभक्ति हृष्ट दुइ रूप ।  
स्वयं भगवत्त्व प्रकाश दुइत स्वरूप ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २४, पृ. २९६-२९७)

१. (क) अतएव भक्ति कृष्ण प्राप्तिर उपाय ।  
अभिधेय बलि तारे सर्वं शास्त्रे गाय ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६०)

- (ख) कृष्ण प्राप्ति संबंध भक्ति प्राप्तिर साधन ।

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६०)

२. (क) जाते ब्रेगि द्रवडे में भाई ।  
सो मम भगति भगत सुखदाई ॥ (रा. च. मा., अ. १६, पृ. ३३०)  
(ख) विनु हरि भजन न जाहि कलेसा (रा. च. मा., उ. ८९, पृ. ५३७)  
(ग) सुख कि लहिथ हरि भगति विनु । (रा. च. मा., उ. ८९, पृ. ५३७)  
(घ) विनु हरि भजन न भवभय नासा । (रा. च. मा., उ. ९०, पृ. ५३८)

३. (क) सबु करि मांगाहि एकु फलु राम चरन रति होउ ।  
(रा. च. मा., अ. १२९, पृ. २३४)  
(ख) अरथ न धरम न काम रुचि गति न चहउ निरबान ।  
जनम जनम रति राम पद येह बरदानु न आन ॥ (रा. च. मा., अ. २०४, पृ. २६६)  
(ग) तव पद पंकज प्रीति निरंतर ।

सब साधन कर येह फल सुन्दर ॥

(रा. च. मा., उ. ४९, पृ. ५१५)

कहते हैं, परंतु यह अन्य किसी काम के लिए नहीं है। धन प्राप्त होने से मनुष्य सुख भोग फल पाता है, सुख भोग होने से दुःख अपने आप भाग जाता है। उसी प्रकार भक्ति-फल कृष्णप्रेम को उपजाता है, इस प्रेम के द्वारा कृष्ण का अनुभव होता है और भव स्वयं नष्ट हो जाता है। जिस प्रकार धन की प्राप्ति स्वयं दारिद्र्य नाश का फल नहीं देती उसी प्रकार कृष्णप्रेम का सीधा फल भवक्षय नहीं है। धन का मुख्य प्रयोजन जैसे भोग है उसी प्रकार प्रेम का मुख्य प्रयोजन कृष्ण सुख है।<sup>१</sup>

कृष्णदास भक्ति को साध्य कदाचित् नहीं मानते। उन्होंने कहीं भी ऐसा नहीं कहा। चैतन्य चरितामृत मध्य लीला के २२वें परिच्छेद में एक वाक्य आया है 'नित्य सिद्धि कृष्ण प्रेम साध्य कभु नय' अर्थात् कृष्णप्रेम नित्य सिद्धि ( eternally existing ) है। यह साध्य नहीं है। यहां साध्य शब्द का अर्थ साधन का ध्येय ( realisable ) नहीं है। रूप गोस्वामी ने साध्य शब्द की व्याख्या इसीलिए 'नित्य सिद्धस्य भावस्य प्राकट्यं हृदि साध्यता' कह कर दी है। अर्थात् नित्य सिद्धि कृष्ण भक्ति का प्राकट्य ही साध्य है। इसी प्रकार का अर्थ कृष्णदास कविराज ने भी लिया है। कहने का तात्पर्य यह है कि भक्ति साध्य नहीं है, यह वे कहीं नहीं कहते परंतु जिस प्रकार तुलसीदास सब साधनों का फल रामचरणमें रति बताते हैं उस प्रकार कृष्णदास नहीं कहते। वे कहते हैं वेद शास्त्र भक्ति को सम्बन्ध, अभिधेय और प्रयोजन बताते हैं। यह भक्ति कृष्ण प्राप्ति संबंध है और प्राप्ति का साधन है, यह अभिधेय है और इसका प्रयोजन प्रेम है। यह पुरुषार्थ का सार है और प्रेम महाधन, कृष्ण माधुर्य, और कृष्ण सेवानंद की प्राप्ति का कारण है। भक्ति के द्वारा कृष्ण की सेवा भी केवल कृष्ण प्रेम का आस्वादन करने के लिए की जाती है।<sup>२</sup> यह भक्ति परम

### १. अतएव भक्ति कृष्णप्राप्तिर उपाय ।

अभिधेय बलि तारे सर्वशास्त्रे गाय ॥

धन पेले जैछे सुख भोग फल पाय ।

सुख भोग हैते दुःख आपनि पलाय ॥

तैछे भक्ति फल कृष्णे प्रेम उपजाय ।

प्रेमे कृष्णस्वाद हैले भव नाश पाय ॥

दारिद्र्नाश भवक्षय प्रेम-फल नय ।

भोग प्रेम सुख मुख्य प्रयोजन हय ॥

( चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६० )

### २. वेद शास्त्रे कहे संबंध अभिधेय प्रयोजन ।

कृष्ण प्राप्ति संबंध भक्ति प्राप्तिर साधन ॥

अभिधेय नाम भक्ति प्रेम प्रयोजन ।

पुरुषार्थ शिरोभणि प्रेम महाधन ॥

कृष्ण माधुर्य सेवानंद प्राप्तिर कारण ।

कृष्ण सेवा करे कृष्ण रस आस्वादन ॥

( चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६० )

पुरुषार्थ है ।<sup>१</sup> यद्यपि भक्ति का प्रधान उद्देश्य कृष्ण प्रेम की प्राप्ति है, इसी से पूर्णनिन्द मिलता है परन्तु जीव का उद्धार संसार से इसी भक्ति से होता है ।<sup>२</sup> अतः भक्ति साधन है ।

**भक्ति की महिमा—**इष्टदेव और भक्ति का संबंध जो भक्ति है उसकी सर्वश्रेष्ठता में क्या सन्देह हो सकता है । वैष्णव मत में इसकी बहुत महिमा गाई गई है । भक्ति के विना कोई भी साधन फल नहीं देते, न सुख देते हैं ।<sup>३</sup> अकेली भक्ति ही सब फलदात्री है । यह स्वतंत्र है और अत्यन्त प्रबल है ।<sup>४</sup> कर्मयोग और ज्ञान इसके अधीन हैं और इसका मुख देखते हैं । कर्मयोग और ज्ञान इत्यादि साधनों के फल यद्यपि अत्यन्त तुच्छ हैं फिर भी इन साधनों को अपने तुच्छ फलों की प्राप्ति के लिए भक्ति से ही बल मिलता है । ज्ञान और विज्ञान सब भक्ति के साधन हैं । जप, तप, नियम, योग, श्रुति में वर्णित नाना शुभ कर्म, ज्ञान, दया, दम, तीर्थार्थ, स्नान इत्यादि जितने धर्म बताये गये हैं इन सबका और वेद पुराण पढ़ने सुनने का एकमात्र फल है भगवान के चरणों में प्रीति । इस प्रकार ज्ञान इत्यादि सब बेकार हैं, अन्त में सब भक्ति के अधीन ही हो जाते हैं ।<sup>५</sup> ज्ञान का पंथ अत्यन्त कठिन है, उसके साधन और कठिन हैं । बड़े बड़े कष्ट उठाकर ही लोग उसे पाते हैं, परंतु भक्तिहीन होने

१. प्रभु कहे भट्टाचार्य ना कर विस्मय ।

भगवाने भक्ति परम पुरुषार्थ हय ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ६, पृ. १३३)

२. (क) मोक्षादि आनंद जांर नहे एक कण ।

पूर्णनिन्द प्राप्ति तांर चरण सेवन ॥

तांर सेवा विना जीवे ना जाय संसार ।

तांहार चरणे प्रीति पुरुषार्थ सार ॥

(ख) ..तांर भक्त्ये हय जीवेर संसार तारण ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. १८, पृ. २४३)

३. (क) भक्ति विना कोन साधन दिते नारे फल ।

सब फल देय भक्ति स्वतंत्र प्रबल ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २४, पृ. २९७)

(ख) विनु हरि भजन न जाहि कलेसा ।

(रा. च. मा., उ. ८९, पृ. ५३७)

(ग) सुख कि लहिअ हरि भगति विनु ।

(रा. च. मा., उ. ८९, पृ. ५३७)

४. (क) सब फल देय भक्ति स्वतंत्र प्रबल ।

(चै. च., मध्यलीला, परि. २४, पृ. २९७)

(ख) सो सुतंत्र अवलंब न आना ।

(रा. च. मा., उ. १६, पृ. ३३०)

(ग) भक्ति सुतंत्र सकल सुख लानी ।

(रा. च. मा., उ. ४५, पृ. ५१४)

५. (क) कृष्ण भक्ति हय अभिवेय प्रधान ।

भक्ति मुख निरीक्षक कर्म योग ज्ञान ॥

से वह जानी भी भगवान् को प्रिय नहीं। जानी समझता है कि उसने जीवनमुक्त-दशा पा ली है परंतु यह उसका भ्रम है। भक्ति के विना उसकी बुद्धि तक तो शुद्ध होती नहीं।<sup>१</sup> अतः ज्ञान भक्ति के सामने तुच्छ है और बेकार भी है। जितने भी भक्त हैं उनकी भक्ति के कारण भगवान् वश में हो जाते हैं। भक्ति से युक्त नीच से नीच प्राणी भी भगवान् को प्रिय है।<sup>२</sup>

भक्तिहीन प्राणी को अन्य किसी भी साधन से सुख नहीं मिलता। चारों प्रकार के वर्णश्रिम-धर्मी स्वकर्म का पालन करते हुए भी यदि कृष्ण को नहीं भजते तो वे रीरब नरक में ही पड़ते हैं। कृष्ण ने पूर्व आज्ञा दे रखी थी कि वेद वर्णित धर्म, कर्म और ज्ञान की साधना करनी चाहिये, परंतु फिर भी आगे चलकर आज्ञा दी कि यदि भक्त में श्रद्धा हो तो उसे सब छोड़ छाड़ कर कृष्ण का भजन करना चाहिये। अकेली कृष्ण भक्ति से समस्त

एइ सब साधनेर अति तुच्छ फल ।

कृष्णभक्ति विना ताहे दिते नारे बल ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २२, पृ. २७९)

(ख) तेहि आधीन ज्ञान विज्ञाना ।

(रा. च. मा., उ. १६, पृ. ३३०)

(ग) जप तप नियम जोग निज धर्मा ।

श्रुति संभव नाना सुभ कर्मा ॥

ज्ञान दया दम तीरथ मज्जन ।

जहं लगि धर्म कहत श्रुति सज्जन ॥

आगम निगम पुरान अनेका ।

पढ़े सुने कर फल प्रभु एका ॥

तब पद पंकज प्रीति निरंतर ।

सब साधन कर यह फल सुन्दर ॥

(रा. च. मा., उ. ४९, पृ. ५१५)

१. (क) ज्ञान अगम प्रत्यूह अनेका । साधन कठिन न मन कहुं टेका ॥

करत कष्ट बहु पावइ कोऊ । भक्तिहीन प्रिय मोहि न सोऊ ॥

(रा. च. मा., उ. ४५, पृ. ५१४)

(ख) ज्ञानी जीवन्मुक्त दशा पाइनु करि माने ।

वस्तुतः बुद्धि शुद्ध नहे कृष्ण भक्ति विने ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २२, पृ. २८०)

२. (क) दास्य सख्य वात्सल्य शृंगार चारि रस ।

चारि भावे भक्त जत कृष्ण तार वश ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ३, पृ. १७)

(ख) भगतिवंत अति नीची प्राणी ।

गोहिं प्रान प्रिय असि मम बानी ॥

(रा. च. मा., उ. ८६, पृ. ५३६)

कृत्य अपने आप हो जाते हैं।<sup>१</sup> मुक्ति, भूक्ति, और सिद्धियों की कामना करने वाले कभी भी शांति नहीं पाते। केवल कृष्ण भक्ति से ही शांति मिलती है। भक्ति अनुपम सुखों की मूल है।<sup>२</sup> अविद्या का बंधन कर्मके साधनों से नहीं छूटता और भी दृढ़ हो जाता है। मोह में पड़-कर मनुष्य नाना प्रकार के पाप करते हैं। उन पापों का फल उन्हें मिलता है। भगवान् उन अशुभ कर्मों का फल देते हैं, इसलिए जो चतुर व्यक्ति हैं वे शुभाशुभ दायक कर्मों का त्याग करके भगवान् की भक्ति करते हैं। वे सब प्रकार से अपने भक्त की रखवाली करते हैं। विधि धर्म (कर्म) छोड़कर कृष्ण का भजन करने से भक्त का मन निषिद्ध कर्मों और पापाचार की ओर कभी जाता ही नहीं। यदि अज्ञान के कारण कभी पापाचार हो भी जाय तो कृष्ण उसे शुद्ध कर लेते हैं। प्रायश्चित्त नहीं करवाते। भगवान् अपने भक्त की सर्वदा उसी प्रकार रखवाली करते हैं जिस प्रकार माता अपने बालक की करती है।<sup>३</sup>

१. (क) चारि वर्णाध्रमी जदि कृष्ण नाहि भजे ।  
स्वकर्म करिलेओ से रौरवे पड़ि भजे ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २२, पृ. २८०)

- (ख) पूर्व आज्ञा वेदधर्म कर्म योग ज्ञान ।  
सब साधि अवशेषे आज्ञा बलवान् ॥  
एइ आज्ञाबले भक्तेर श्रद्धा जदि हय ।  
सर्व कर्म त्याग करि से कृष्ण भजय ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २२, पृ. २८२)

२. (क) कृष्ण-भक्त निष्काम अतएव शांत ।  
भुक्ति-मुक्ति-सिद्धि-कामी सकलि अज्ञांत ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. १९, पृ. २५०)

- (ख) भगति तात अनुपम सुख मूला । (रा. च. मा., अ. १६, पृ. ३३०)

३. (क) कर्हि मोह बस नर अघ नाना ।  
स्वारथ रत परलोक नसाना ॥  
काल रूप तिन्ह कहुं मैं भ्राता ।  
सुभ अह असुभ कर्म फलदाता ॥  
अस विचारि जे परम सथाने ।  
भजहि मोहि संसृति दुख जाने ॥  
त्यार्हि कर्म सुभासुभ दायक ।  
भजहि मोहि सुर नर मुनि नायक ॥

(रा. च. मा., सु. ४१, पृ. ५१२)

- (ख) सुनि मुनि तोहि कहों सह रोसा ।  
भजहि जे मोहि तजि सकल भरोसा ।  
कर्हि सदा तिन्ह के रखवारी ।  
जिमि बालक रखै महतारी ॥

(रा. च. मा., अ. ४३, पृ. ३५०)

इस प्रकार भक्ति में कर्मकांड और ज्ञान इत्यादि की कुछ भी आवश्यकता नहीं है। भगवान् की प्राप्ति का सर्वश्रेष्ठ उपाय भक्ति है। इसमें न योग साधन है, न यज्ञ है, न जप तप है, और न उपवास इत्यादि ही है। इसमें तनिक भी प्रयास नहीं करना पड़ता। यह तो अत्यन्त सुगम पथ है, जिससे राम मिलते हैं। यह पथ तो इतना सुगम है कि “कृष्ण मैं तुम्हारा हूँ” कहते ही कृष्ण भक्त का माया बंध दूर कर देते हैं और अपने समान कर लेते हैं।<sup>१</sup>

भक्ति में ज्ञान और कर्म कांड की अनावश्यकता तो ये लोग बताते हैं, परंतु वैसे स्वतंत्र रूप से ये निद्य हैं, यह भावना भी नहीं है। अकेली भक्ति भगवान् की प्राप्ति करा देती है। यह ज्ञान और कर्म जो क्षणक की वस्तुयें हैं अनावश्यक हैं। तुलसीदास कहते हैं भक्ति और ज्ञान में कुछ भेद नहीं है क्योंकि दोनों ही संसारसे उत्पन्न दुःखों को दूर करते हैं। परंतु ज्ञान अगम है। उसके प्रत्युह अनेक हैं, उनकी साधना कठिन है अतः उनमें मन नहीं टिकता। ज्ञान का पंथ कहने में कठिन, समझने में कठिन और साधन करने में कठिन है। ज्ञान का पंथ तो कृपाण की धारा है। उसमें पड़कर पार होना अत्यन्त कठिन है। जो निविद्वन् इस पथका निर्वाह कर ले जाता है वह अंत में कैवल्य पद प्राप्त करता है। यह कैवल्य परम पद अत्यन्त दुर्लभ है। इतनी कठिनाइयों के बाद जो परम पद प्राप्त होता है वह राम

(ग) विधिधर्मं छाड़ि भजे कृष्णेर चरण ।

निषिद्धं पापाचारे तारं कभु नहे मन ॥

अज्ञानेऽनो जदि हयं पापं उपस्थित ।

कृष्णं तारे शुद्धं करे ना करान् प्रायश्चित ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २२, पृ. २८६)

१. (क) कहहु भगति पथ कवन प्रयासा ।

जोग न मख जप तप उपवासा ॥

(रा. च. मा., उ. ४६, पृ. ५१४)

(ख) सुलभं सुखद मारग येह भाई ।

भगति मोरि पुरान श्रुति गाई ॥

(रा. च. मा., उ. ४६, पृ. ५१४)

२. (क) भगति के साधन कहाँ बखानी ।

सुगमं पंथ मोर्हि पार्वहि प्रानी ॥

(रा. च. मा., उ. १६, पृ. ३३१)

(ख) कृष्ण तोमार हड़ जदि बले एकबार ।

मायाबंध हैते कृष्ण तारे करे पार ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २८०)

(ग) शरण लजा करे कृष्णे आत्मसमर्पण ।

कृष्ण तारे करे तत्काले आत्मसम ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २२, पृ. २८४)

भक्त को भजन करते अनायास ही प्राप्त हो जाता है।<sup>१</sup> कृष्णदास कविराज ज्ञान कर्म को त्याज्य बताते हैं। वे कई बार कहते हैं कि वेद शास्त्र इन दोनों को त्याज्य बताते हैं क्योंकि कर्म से कृष्ण की ओर प्रेम नहीं होता।<sup>२</sup> चैतन्य देव कहते हैं कर्मी ज्ञानी तो भक्तिहीन ही हैं।<sup>३</sup> ज्ञान वैराग्य भक्ति के अंग कभी भी नहीं हो सकते।<sup>४</sup> ज्ञान मोक्ष को देने वाला है यह वेद कहते हैं, परंतु यह मोक्ष-सुख भक्ति को छोड़कर रहता ही नहीं। योग, जप, दान तप, इत्यादि के रहते हुए भी राम उस पर उतनी कृपा नहीं करते जितनी उस पर करते हैं जो केवल प्रेम करता है। इसलिये जो चतुर हरि भक्त हैं वे मुक्ति का निरादर करके भक्ति की ओर उन्मुख होते हैं।<sup>५</sup> ज्ञान मोक्ष देता है परंतु वह तो भक्ति के अधीन है अतः वह

१. (क) भगतिहि ज्ञानहि नहिं कछु भेदा ।

उभय हरहि भव संभव खेदा ॥ (रा. च. मा., उ. ११५, पृ. ५५६)

(ख) ज्ञान अगम प्रत्यूह अनेका ।

साधन कठिन न मन कहुं टेका ॥ (रा. च. मा., उ. ४५, पृ. ५१४)

(ग) कहत कठिन समुझत कठिन, साधन कठिन बिबेक ।

होइ घुनाच्छर न्याय जाँ, पुनि प्रत्यूह अनेक ॥

(रा. च. मा., उ. ११८, पृ. ५५९)

(घ) ज्ञान पंथ कृपान के धारा । परत खगेस होइ नहिं बारा ॥

जाँ निर्बिधन पंथ निर्बहई । सो कैवल्य परम पद लहई ॥

अति दुर्लभ कैवल्य परम पद । संत पुरान निगम आगम बद ।

राम भजत सोइ मुकुति गुसाई । अनहिच्छित आवइ बरिआई ॥

(रा. च. मा., उ. ११९, पृ. ५५९)

२. कर्मनिन्दा कर्मत्याग सर्वशास्त्रे कहे ।

कर्म हैते प्रेम भक्ति कृष्णे कभु नहे ॥

(च. च., मध्यलीला, परि. ९, पृ. १६६)

३. प्रभु कहे कर्मी ज्ञानी दुइ भक्तिहीन ।

(च. च., मध्यलीला, परि. ९, पृ. १६७)

४. ज्ञान वैराग्य भक्तिर कभु नहे अंग ।

(च. च., मध्यलीला, परि. २२, पृ. २८६)

५. (क) ज्ञान मोच्छप्रद वेद बखाना । (रा. च. मा., अर. १६, पृ. ३३०)

(ख) तथा मोक्ष सुख सुनु खगराई ।

रहि न सकइ हरि भगति बिहाई ॥

अस विचारि हरि भगत सयाने ।

मुकुति निरादर भगति लुभाने ॥ (रा. च. मा., उ. ११९, पृ. ५५९)

(ग) उमा जोग जप दान तप नाना मख ब्रत नेम ।

राम कृपा नहि करहि तसि जसि निष्केवल प्रेम ॥

(रा. च. मा., ल. ११७, पृ. ४८२)

अकेला मुक्ति नहीं दे सकता । भक्ति स्वतंत्र है अतः अकेली मुक्ति दे सकती है ।<sup>१</sup> ज्ञान कर्म इत्यादि में इतनी शक्ति ही नहीं है कि वे कृष्ण को वश में कर सकें । वे तो प्रेम से वश में होते हैं ।<sup>२</sup> हरि का सुयश गाने से संसार के भार नष्ट हो जाते हैं और जीव उलट कर फिर इस संसार में नहीं नाचता अपनी निधि में समा जाता है ।<sup>३</sup>

माया के बंधन से भक्ति ही छुड़ाती है । अन्य किसी में भी यह शक्ति नहीं है । ईश्वर की माया के उपजाये हुए दोष हों अथवा गुण कोई भी बिना हरि भजन (भक्ति) किये जाते ही नहीं ।<sup>४</sup> भक्ति करने से बिना किसी प्रयास के समस्त दुःखों की मूल जो अविद्या माया है वह नाश हो जाती है ।<sup>५</sup> नित्य बद्ध जीव कृष्ण से बहिर्भूत हो जाता है । प्रति दिन प्रति क्षण संसार में लिप्त रह कर नरकादि का दुःख भोगता है । इसी दोष के कारण माया पिशाची उसका गला बांधती है और आध्यात्मिक त्रयतापों से उसे जलाती रहती है । जीव काम कोष का दास हो कर उसकी भार सहता है । यदि भ्रमते भ्रमते साधु वैद्य की प्राप्ति हो जाती है तो उसके उपदेश मंत्र से वह भागती है, साधु का उपदेश कृष्ण भक्ति उपजा देता है अतः माया को भागना पड़ता है ।<sup>६</sup> कृष्ण के भजन (भक्ति) और गुरु की

१. (क) केवल ज्ञान मुक्ति दिते नारे भक्ति बिने ।

कृष्णोन्मुखे सेइ मुक्ति हय बिना ज्ञाने ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २२, पृ. २७९)

(ख) भक्ति बिना मुक्ति नाहि भक्त्ये मुक्ति हय ।

(चै. च., मध्यलीला, परि. २४, पृ. २९९)

२. (क) ज्ञाने कर्म्य योगे धर्मे नहे कृष्ण वश ।

कृष्ण वश हेतु एक कृष्ण प्रेमरस ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. १७, पृ. ८२)

३. (क) सूर हरि कौं सुजस गावत, जाहि मिटि भव-भार ।

(सू. सा., २४, पृ. ११६)

(ख) जाइ समाइ सूर वा निधि मै बहुरि जगत नहं नाचे ।

(सू. सा., १८१, पृ. २७)

४. हरि माया कृत दोष गुन बिनु हरि भजन न जाहि । रा. च. मा., उ. १०४, पृ. ५४६

५. भगति करत बिनु जतन प्रयासा ।

संसूति मूल अविद्या नासा ।

(रा. च. मा., उ. ११९, पृ. ५५९)

६. नित्यबद्ध कृष्ण हैते नित्य बहिर्भूत ।

नित्य संसारी भुंजे नरकादि दुःख ॥

सेइ दोषे मायापिशाची दंड करे तारे ।

आध्यात्मिक तापत्रय तारे जारि भारे ॥

काम कोधर दास हजा तार लायि खाय ।

भ्रमिते भ्रमिते जदि साधु वैद्य पाय ॥

तार उपदेश-मंत्रे पिशाची पलाय ।

कृष्णभक्ति पाय तवे कृष्ण निकटे जाय ॥ (चै. च., मध्यलीला, परि. २२, पृ. २७९)

सेवा से माया भागती है, उसका जाल छूटता है और कृष्ण मिलते हैं।<sup>१</sup> वह माया जो सारे संसार को दुःख देती है भक्ति के पास फटकती भी नहीं।<sup>२</sup> (माया जनित) ऋम सबसे बलवान है। यह ऋम तभी जाता है जब भक्ति भगवान को पहचान लेता है।<sup>३</sup> जीव को माया नचाती है और भक्ति छुड़ाती है।<sup>४</sup>

भक्ति का स्वरूप—जीव और भगवान का संबंध भक्ति के द्वारा है। इस भक्ति का वास्तविक स्वरूप क्या है। यह भक्ति प्रेम रूप है।<sup>५</sup> विना प्रीति के भक्ति नहीं उत्पन्न होती। अतः प्रीति इस भक्ति का एक आवश्यक अंग है।<sup>६</sup> प्रेमयी भक्ति अहंतुकी है। इसका फल न तो मुक्ति की प्राप्ति है और न धन सम्पत्ति की प्राप्ति।<sup>७</sup> भक्ति तो इष्टदेव के प्रेम प्राप्ति के लिए है,<sup>८</sup> और उन्हीं को सुख देने के लिए है। यह अपने सुख के लिए भी नहीं है वरन् कृष्ण को बशामें करनेके लिए है। यह कृष्ण के माधुर्य और सेवाननंद की प्राप्ति के लिए है अतः कामनाहीन है।<sup>९</sup> यप, तप, और साधन इन सबका एकमात्र फल भक्ति है, और इष्टदेव के चरणों में प्रीति है।<sup>१०</sup> कामनाहीन होना भक्ति का प्रधान गुण है और वास्तविक

१. ताते कृष्ण भजे करे गुरुर सेवन।

मायाजाल छुटे पाय कृष्णेर चरण ॥ (चै. च., मध्यलीला, परि. २२, पृ. २८०)

२. हरि माया सब जग संतापै।

ताकौं माया-मोहन व्यापै ॥ (सू. सा., ३।१३, पृ. १३३)

३. भरम ही बलवंत सब मैं, ईसहूं कं भाइ।

जब भगत भगवंत चीन्हं भरम मन तं जाइ ॥ (सू. सा., १।७०, पृ. २३)

४. देखो भगति जो छोरे ताही।

(रा. च. मा., वा. २०२, पृ. १२२)

५. तत्वस्तु कृष्ण, कृष्णभक्ति प्रेमरूप।

(चै. च., आदिलीला, परि. २, पृ. १०)

६. जाने बिनु न होइ परतीती।

बिनु परतीति होइ नहि प्रीती ॥ (रा. च. मा., उ. ८९, पृ. ५३७)

७. एक भुक्ति कहे भोग अनंत प्रकार।

सिद्ध अष्टादश मुक्ति पंचविधाकार।

एइ जाहां नाहि सेइ भक्ति अहंतुकी।

जाहा हैते वश हय श्रीकृष्ण कौतुकी ॥ (चै. च., मध्यलीला, परि. २४, पृ. २९४)

८. (क) सबु करि मांगहिं एकु फलु रामचरन रति होउ।

(रा. च. मा., अ. १२९, पृ. २३४)

(ख) अपनी प्रभु भक्ति देहु जासौं तुम नाता। (सू. सा., १।१२४, पृ. ४१)

(ग) कृष्ण प्राप्ति संबंध भक्ति प्राप्तिर साधन।

(चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६०)

९. कृष्णमाधुर्य सेवाननंद प्राप्तिर कारण।

कृष्णसेवा करे कृष्णरस आस्वादन ॥ (चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २६०)

१०. देखो पीछे 'भक्ति क्या है'।

भक्ति यही है। रामचन्द्र स्वयं कहते हैं “भजु मोहि, परिहरि आसभरोस सब ।” यद्यपि भक्ति अहैतुकी है और कामनाहीन भक्ति का प्रतिपादन मिलता है परन्तु कामनायुक्त भक्ति की स्थिति भी बताई गई है। कृष्णदास कविराज कहते हैं कामनायुक्त भक्ति भी अच्छी है। उससे कृष्ण का ‘रस’ तो प्राप्त होता है और आगे चल कर काम छोड़ कर दास होने की अभिलाषा हो जाती है।<sup>१</sup> सूरदास कहते हैं कामी भक्त का भी क्रम क्रम करके उद्धार हो जाता है।<sup>२</sup> तुलसीदास कहते हैं सकाम भक्त को रामयश सुनकर सुख सम्पत्ति मिलती है, परन्तु विरक्त को राम भक्ति मिलती है।<sup>३</sup> भक्ति का असली स्वरूप अहैतुकी होना ही है।

भक्ति कर्म और ज्ञान से अलग है। कृष्णदास कविराज कहते हैं ज्ञान वैराग्य भक्ति के अंग नहीं हैं।<sup>४</sup> सूरदास कदाचित् ऐसा नहीं मानते वे कहते हैं भक्ति पथ का जो व्यक्ति अनुसरण करता है उसे अष्टांग योग करना चाहिए।<sup>५</sup> फिर वे और कहते हैं कि भक्ति पथ का जो अनुसरण करता है उसे सुत कलत्र से नाता छोड़ देना चाहिए। अर्थात् वैराग्य को ग्रहण करना चाहिए।<sup>६</sup> सूरदास आगे चल कर त्रिविध भक्ति का वर्णन करते हैं। कहते हैं एक भक्ति कर्म योग है। उसमें वर्णाश्रिम धर्म को लेकर चलते हैं, अधर्म कभी नहीं करते। दूसरी भक्ति, भक्ति योग है। इसमें हरि का स्मरण और हरि से प्रीति करते हैं। तीसरी भक्ति ज्ञान योग है जिसमें सब को ब्रह्म ज्ञान कर सबका हित करते हैं।<sup>७</sup> इस विवरण से ज्ञात होता है कि सूरदास ज्ञान और कर्म को भक्ति का ही प्रकार मानते हैं। तुलसीदास भी कहते हैं कि हरि भक्ति पथ विरति और विवेक से संयुक्त है।<sup>८</sup> परन्तु ये दोनों ज्ञान, कर्म

१. चै. च., पृ. २८०।

२. सू. सा., पृ. १३७।

३. रा. च. मा., पृ. ४९९।

४. ज्ञान वैराग्य भक्तिर कभु नहे अंग। (चै. च., मध्यलीला, परि. २२, पृ. २८६)

५. भक्तिपंथ कों जो अनुसरे।

सो अष्टांग जोग कों करै॥

(सू. सा., २१२१, पृ. १२१)

६. भक्ति पंथ कों जो अनुसरे।

सुत कलत्र सों हित परिहरे॥

(सू. सा., २१२०, पृ. १२०)

७. एके कर्म-जोग कों करै।

वरन-आसरम धर विस्तरे॥

अरु अधर्म कबूं नहिं करै।

ते नर याही विधि निस्तरे॥

हरि-पद-पंकज प्रीति लगावै।

ते हरि-पद कों या विधि पावै॥

एके ज्ञान योग विस्तरे॥

ब्रह्म जानि सबसों हित करै॥

(सू. सा., २११३ पृ. १३७)

८. श्रुति संमत हरि भगति पथ,  
संजुत विरति विवेक।

(रा. च. मा., उ. १००, पृ. ५४४)

और वैराग्य को भक्ति का अंग मानते हों ऐसी ध्वनि नहीं निकलती। सूरदास कहते हैं ज्ञान, ध्यान और स्मरण वस इतना ही है कि हरि का रूप देख कर नाम लो।<sup>१</sup> अर्थात् ज्ञान का वास्तविक कार्य इतना ही है कि वह मन में हरि का रूप जगा कर प्रीति उत्पन्न कर दे। तुलसीदास तो ज्ञान को भक्ति से भिन्न नहीं मानते। वे कहते हैं 'दोनों ही भव संभव खेद' को नष्ट करते हैं, परन्तु भक्ति का अंग ज्ञान नहीं है। विरक्ति (वैराग्य) की ढाल और ज्ञान की तलबार से मोह इत्यादि को मार कर हरि भक्ति मिलती है। ज्ञान होने से मोह दूर होता है तब राम के चरणों में अनुराग होता है। जानी सज्जन जब ज्ञान वैराग्य के नेत्र लेकर सुमति कुदाल से खोदते हैं तब भक्ति मणि मिलती है।<sup>२</sup> अर्थात् ज्ञान वैराग्य इत्यादि भक्ति-प्राप्ति में सहायक हैं। चैतन्य देव ने भक्ति-स्मृति-शास्त्र सब को बताया, उन्होंने वैराग्य युक्त भक्ति करने को सिखाया, परन्तु शुष्क वैराग्य और ज्ञान का निषेध किया।<sup>३</sup> अर्थात् वैराग्य और ज्ञान की भक्ति के लिए उपादेयता तो है परन्तु भक्ति, ज्ञान कर्म और वैराग्य से युक्त नहीं है।

यह भक्ति मोक्ष वांछा से हीन है। मोक्ष की वांछा तो ज्ञान मार्ग और कर्म मार्ग में है। भक्त को मोक्ष नहीं चाहिए। मोक्ष की वांछा भक्ति में नहीं है। यह तो बड़ा भारी "कैतव" (अज्ञान) है। इससे भक्ति अंतर्धान हो जाती है।<sup>४</sup> कैवल्य परम पद ज्ञान पंथ को निविघ्न पार करने पर मिलता है, भक्ति से उससे कोई सम्बन्ध नहीं है। भक्त उस मुक्ति का निरादर

१. कहौं, यह ज्ञान, यह ध्यान, सुमिरन यहै,

निरखि हरि रूप मुख नाम लीजै। (सू. सा., छ। ११ पृ. १४६)

२. (क) विरति चर्म असि ज्ञान मद लोभ मोह रिपु मारि।

जय पाइअ सो हरि भगति देखु खगेस विचारि ॥

(रा. च. मा., उ. १२०, पृ. ५६१)

(ख) होइ बिबेकु मोह भ्रम भागा।

तब रघुनाथ चरन अनुरागा ॥

(रा. च. मा., अ. ९३, पृ. २१८)

(ग) मर्मी सज्जन सुमति कुदारी।

ज्ञान विराग नयन उरगारी ॥

भाव सहित खोजइ जो प्राणी।

पाव भगति मनि सब सुखलानी ॥

(रा. च. मा., उ. १२०, पृ. ५६०)

३. वृन्दावने कृष्णसेवा वैष्णव आचार्य।

भक्तिस्मृति-शास्त्र करि करिह प्रचार ॥

जुक्त वैराग्यस्थिति सब शिक्षाइल ।

शुष्क वैराग्य ज्ञान सब निषेधिल ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि २४, पृ. २९२)

४. अज्ञान तमेर नाम कहिये कैतव।

धर्म-अर्थ-काम-वांछा आदि इह सब ॥

तार मध्ये मोक्ष वांछा कैतव प्रधान ।

जाहा हैते कृष्णभक्ति हृय अंतर्धान ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. १, पृ. ९)

करके भक्ति की ओर आकर्षित होता है।<sup>१</sup> इसका यह अर्थ नहीं है कि भक्ति से मुक्ति नहीं मिलती। मुक्ति की बांछा से भक्ति तो हीन है परन्तु मुक्ति उसके पीछे भागती है।<sup>२</sup>

**भक्ति की प्राप्ति**—भक्ति परम पुरुषार्थ है। परन्तु अकेले भक्त के वश का यह पुरुषार्थ नहीं है। यह भक्ति जीव के मन में बड़ी कठिनाई से उत्पन्न होती है। उसे तो माया भ्रम में डाले रहती है। वह तभी भागती है जब इष्टदेव कृपा करते हैं। अर्थात् भक्ति की प्राप्ति इष्टदेव की कृपा से ही होती है।<sup>३</sup>

**भक्ति के प्रकार**—हिन्दी के वैष्णव कवियों ने भक्ति का विभाजन करके उसके प्रकार इत्यादि की कोई क्रमबद्ध विवेचना नहीं की है। कुछ उल्लेख कहीं कहीं मिल जाते हैं। कृष्णदास कविराज ने भक्ति पर अच्छी विवेचना दी है। उसके प्रकारों पर भी क्रमबद्ध रूप से प्रकाश डाला है। यद्यपि इसे वे सूक्ष्म विवेचन ही बताते हैं, परन्तु हिन्दी में इतना भी नहीं है। तुलसीदास ने राम-लक्ष्मण संवाद और राम-शवरी मिलन के समय भक्ति की कुछ विवेचना अवश्य की है। कृष्णदास कविराज ने कई प्रकार से भक्ति के विभाजन किये हैं। प्रत्येक विभाजन का आधार अलग-अलग है। एक विभाजन भक्ति की विभिन्न भावनाओं के आधार पर है, दूसरा इष्ट के प्रति रति भेद से उद्भूत है, तीसरा भक्ति की साधना के अनुरूप है, और चौथा कृष्ण के स्वरूप ज्ञान के कारण है। किसी किसी का हिन्दी में भी उल्लेख मिलता है।

**१. भक्त भेद से**—कृष्णदास कविराज ने भक्ति के चार प्रकार भक्ति की विभिन्न भावनाओं के आधार पर बताये हैं। ये दास्य, सख्य, वात्सल्य और शृंगार हैं। वे कहते हैं ये चारों भाव चार प्रकार के भक्तों के आधार हैं। वे सब अपने अपने भाव को श्रेष्ठ करके मानते हैं और उसी भाव से कृष्ण सुख का आस्वादन करते हैं।<sup>४</sup> सूरदास भी भक्ति की

१. अस विचारि हरि भगत सथाने।

मुकुति निरादर भगति लुभाने॥ (रा. च. मा., उ. ११९, पृ. ५५९)

२. (क) राम भजत सोइ मुकुति गुसाई॥

अनइच्छत आवइ बरिआई॥ (रा. च. मा., उ. ११९, पृ. ५५९)

(ख) कृष्णोन्मुखे सेइ मुक्ति हय बिना ज्ञाने।

(चै. च., मध्यलीला, परि. २२, पृ. २७९)

३. (क) कृष्ण तोमार हउ यदि बले एक बार।

मायाबंध हैते कृष्ण तारे करे पार॥ (चै. च., मध्यलीला, परि. २०, पृ. २९)

(ख) महत्कृपा बिना कोन कर्म भक्ति नय।

(चै. च., मध्य लीला, परि. २२, पृ. २८१)

(ग) सो जाने जेहि देहु जन ई

(रा. च. मा.)

(घ) अब मो पै प्रभु कृपा करीजै।

भक्ति अनन्य आपुनी दीजै॥ (सु. सा., ३।१३, पृ. १३६)

४. दास्य सख्य वात्सल्य आर जे शृंगार।

चारि भावे चतुर्विभि भक्त इ आधार॥

भावना के अनुसार चार प्रकार की भक्ति बताते हैं। परन्तु उनके नाम भिन्न हैं। यह चार प्रकार की भक्ति सतोगुणी, रजोगुणी, तमोगुणी और शुद्धा है। यहाँ पर वे यह भी कह देते हैं कि भक्ति एक है परन्तु बहुत प्रकार की हो जाती है जैसे पानी में कई रंग मिला देने से वह कई रंग का हो जाता है।<sup>१</sup> सतोगुणी भक्ति में मुक्ति की वांछा होती है, रजोगुणी में धन कुटुम्ब की वांछा होती है, तमोगुणी में वैरी नाश की वांछा होती है और शुद्धा भक्ति में केवल इष्टदेव की चाह होती है। शुद्धाभक्ति में भक्त मुक्ति नहीं चाहता। मन, वचन, क्रम से इष्टदेव की सेवा करता है।<sup>२</sup> शुद्ध भक्ति का उल्लेख कृष्णदास ने भी किया है, यद्यपि सूर का सा पूरा विभाजन उन्होंने नहीं दिया है। शुद्ध भक्ति अन्य सब कामनाओं को छोड़ कर केवल कृष्ण का अनुशीलन करती है। इससे कृष्ण के प्रति प्रेम उपजता है।<sup>३</sup>

२. रति भेद से—हूसरा विभाजन कृष्ण रति भेद से है। यह विभाजन केवल कृष्णदास ने किया है। इस विभाजन का मुख्य आधार वास्तव में भक्तों के भेद से है। भक्तों के विभिन्न रूपों के कारण ही कृष्ण के प्रति रति में भी भेद है। कुछ भक्त जैसे नंद, यशोदा, कृष्ण को पुत्र रूप से देखते हैं और स्नेह करते हैं। कुछ भक्त जैसे सखागण मित्र के रूप में उन्हें स्नेह करते हैं। कुछ भक्त जैसे राधा और गोपियाँ केवल श्रृंगार भाव से उन्हें स्नेह करती हैं। कुछ उनके दास हैं और कुछ वैराग्य भावना से उन्हें भजते हैं। इस प्रकार वात्सल्य, सख्य, मधुर, दास्य और शांत ये पांच प्रकार की भक्तियां हुईं।<sup>४</sup> मधुर भक्ति

निज निज भाव सबे श्रेष्ठ करि माने ।

निज भावे करे कृष्ण सुख आस्वादने ॥ (चै. च., आदिलीला, परि. ५, पृ. २३)

१. माता भक्ति चारि परकार ।

सत रज तम गुन सुद्धा सार ॥

भक्ति एक पुनि बहुविधि होई ॥

ज्यों जल रंग मिलि रंग सुहोई ॥ (सू. सा., ३११३ पृ. १३३)

२. भक्ति सात्विकी, चाहत मुक्ति ।

रजोगुनी, धन कुटुंबनुरक्ति ॥

तमो गुनी चाहै या भाइ ॥

मम वैरी क्यों हूँ मरि जाइ ॥

सुद्धा भक्ति मोहि कौं चाहै ॥

मुक्तिहूँ कौं सो नहि अवगाहै ॥

मन क्रम वच मम सेवा करै ॥ (सू. सा., ३११३ पृ. १३३)

३. अन्य वांछा अन्य पूजा छाड़ि ज्ञानकर्म ।

आनुकूल्ये सब्वेन्द्रिय कृष्णानुशीलन ॥

एइ शुद्ध भक्ति इहा हैते प्रेम हय ।

पंचरात्रे भागवते ए लक्षण कथ ॥ (चै. च., मध्यलीला, परि. २९, पृ. २५१)

४. भक्त भेदे रति भेद पंच परकार ।

शांतिरतिदास्यरति सख्य रति आर ॥

को प्रेम भक्ति भी कहा गया है। वैसे तो सभी भावों की भक्तियां अच्छी हैं परन्तु प्रेम भक्ति सर्वश्रेष्ठ है। उसके बिना जगत् का कल्याण नहीं है।<sup>१</sup> चैतन्य अवतार का कारण बताते समय कृष्णदास वार वार यही कहते हैं कि कृष्ण को प्रेम अत्यन्त अच्छा लगता है। उसी राधा प्रेम को अनुभव करने वे चैतन्य रूप में आये।<sup>२</sup> श्रृंगार रस में सर्वाधिक माधुरी है अतः मधुर भक्ति अर्थात् प्रेम भक्ति सर्वोत्तम है।<sup>३</sup> सूरदास, नंदास और तुलसीदास ने भी प्रेम भक्ति का उल्लेख किया है परन्तु वह रति भेद से उद्भूत भक्तियों में से एक है, यह नहीं कहा। सूरदास कहते हैं प्रेम भक्ति के बिना भक्ति नहीं मिलती। नंदास कहते हैं भगवान् प्रेम से ही वश में होते हैं। तुलसीदास कहते हैं प्रेम भक्ति जल के बिना मन का मैल नहीं जाता।<sup>४</sup>

३. साधन भेद से—तीसरा विभाजन भक्ति की साधना के अनुसार है। कृष्णदास ने साधन भक्ति के दो रूप बताये हैं, एक वैधी और दूसरी रागानुगा। सूर, तुलसी, तथा परमानंदास इस प्रकार का उल्लेख तो नहीं देते परन्तु भक्ति के साधनों को नवधा भक्ति, दशधा भक्ति कह कर उल्लेख वे भी करते हैं।<sup>५</sup> कृष्णदास कहते हैं यह साधन

वात्सल्यरति मधुररति पंच विभेद ।

रतिभेदे कृष्णभक्ति रस पंचभेद ॥

शांत दास्य सख्य वात्सल्य मधुर रस नाम । (चै. च., मध्यलीला, परि. १९, पृ. २५२)

१. दास्य सख्य वात्सल्य श्रृंगार चारि रस ।

चारि भावे भक्तजन कृष्ण तार वश ॥

\*\*\* चिरकाल नाहि करि प्रेम भक्ति दान ।

भक्ति बिना जगतेर नाहि अवस्थान ॥ (चै. च., आदिलीला, परि. ३, पृ. १७)

२. चैतन्यचरितामृत, आदिलीला, चतुर्थ परिच्छेद ।

३. तटस्थ हँया हृदि विचार जदि करि ।

सब रस हैते श्रृंगारे अधिक माधुरी ॥

अतएव मधुर रस कहि तार नाम ।

स्वकीया परकीया-भावे द्विविध संस्थान ॥

\*\*\* प्रौढ़ निर्मल भाव प्रेम सर्वोत्तम ।

कृष्णेर माधुर्यं रस आस्वाद कारण ॥ (चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २३)

४. (क) प्रेम भक्ति बिनु मुक्ति न होई ।

नाथ कृपा करि दीजै सोई (सू. सा०, पृ. १०)

(ख) ऐसे प्रभु बस होत जिंहि सुनहुं प्रेम की बात ।

(नंदास, दशम स्कंद, पृ. ३२६)

(ग) प्रेम भगति जल बिनु खगराई ।

अभिअंतर मल कबहुं न जाई ॥ (रा० च० मा०,)

५. (क) नवधा भगति कहीं तोहि पाहीं ।

(रा० च० मा०, उ. ३५, पृ. ३४५)

(ख) ताते दशधा भक्ति भली ।

(परमानंदास)

भक्ति दो प्रकार की हैं, एक वैधी और एक रागानुगा। रागहीन जन शास्त्र की आज्ञा से जिस शास्त्रोक्त विधि से कृष्ण का भजन करते हैं उसे वैधी भक्ति कहते हैं।<sup>१</sup> इस वैधी भक्ति के ६४ अंग हैं। ये ६४ अंग ये हैं। एक साधु संग तो उसका सार है ही फिर अन्य गुरु पदाश्रय, गुरु दीक्षा, गुरु सेवन, सद्वर्म शिक्षा, पृच्छा, साधुमार्गनुगम, कृष्ण प्रीति, भोग त्याग, कृष्ण तीर्थवास, यावत् निर्वाह, प्रतिगृह, एकादश्योपवास धात्र्यशब्द पूजन, गोपूजन, विप्र पूजन, वैष्णव पूजन, सेवा और नामापराध विसर्जन, अवैष्णव संग त्याग, बहुत शिष्य न करना, बहुग्रन्थ कलाभ्यास और व्याख्यान वर्जन, हाति लाभ में सम्भाव, शोकादि के वश में न होना, अन्य देव तथा अन्य शास्त्र की निन्दा न करना, विष्णु वैष्णव की निन्दा न सुनना, किसी की निन्दा न करना, प्राणिमात्र को मनोवाक्य से दुख न देना, श्रवण, कीर्तन, स्मरण, पूजन, वंदन, परिचर्या, दास्य, सर्व, आत्म-निवेदन, मूर्ति के आगे नृत्य गीत, विजप्ति और दंडवत, अभ्युत्थान, अनुब्रज्या तीर्थ गृह गमन, परिक्रमा, स्तव पाठ, जप, संकीर्तन, धूपमाल्य गंध ग्रहण तथा महाप्रसाद भोजन, रात्रि महोत्सव, श्री मूर्ति दर्शन, निज प्रिय वस्तु दान, ध्यान, इष्टदेव का सेवन, तुलसी अर्पण, वैष्णव सेवा, मथुरा सेवा, भागवत सेवा, समस्त चेष्टा कृष्णार्थ, उनकी कृपा की इच्छा, कृष्ण जन्म उत्सव में भाग लेना, सर्वदा शरणापत्ति, कार्त्तिक इत्यादि व्रत ये चौसठ अंग हैं।<sup>२</sup> इनमें से साधु संग, नाम कीर्तन, भागवत श्रवण, मथुरा वास, श्री मूर्ति सेवन ये पांच अंग सर्वश्रेष्ठ हैं।<sup>३</sup> तुलसीदास ने राम-शबरी मिलन में राम से जिस भक्ति का उल्लेख करवाया है वह साधन भक्ति है। वे कहते हैं, मैं नवधा भक्ति कहता हूँ। तुम सावधान हो कर सुनो। यह नवधा भक्ति इस प्रकार है।<sup>४</sup> संतों की सेवा, मेरी कथा में रति, गुरु सेवा, इष्टदेव गुणगान, मंत्र जाप, इष्टदेव में दृढ़ विश्वास, वेद वर्णित भजन, छठा अंग दम शील और बहुत से कर्मों से विरक्ति

#### १. एहत साधन भक्ति दुइत प्रकार ।

एक वैधी भक्ति रागानुगा भक्ति आर ॥

रागहीन जन भजे शास्त्रेर आज्ञाय ।

वैधी भक्ति बलि तारे सर्वशास्त्र गाय ॥ (चै.च., मध्यलीला, परि. २२, पृ. २८४)

२. चै.च., मध्यलीला, परि. २२, पृ. २८५

३. साधु संग नाम कीर्तन, भागवत श्रवण ।

मथुरावास श्री मूर्त्तर श्रद्धाय सेवन ॥

सकल साधन श्रेष्ठ एह पञ्च अंग । (चै.च., मध्यलीला, परि. २२, पृ. २८५)

४. नवधा भगति कहाँ तोहि पाहों ।

सावधान सुनु धरु मन माहों ॥

प्रथम भगति संतन्ह कर संगा ।

दूसरि रति मम कथा प्रसंगा ॥

गुरु पद पंकज सेवा, तीसरि भगति अमान ।

चौथी भगति मम गुन गन करइ कपटतजि गान ॥

मंत्र जाप मम दृढ़ विश्वासा ।

पंचम भजनु सो वेद प्रकासा ॥

और सद् धर्म में निरंतर रति, सातवां अंग जग को ईश्वरमय देखना और भगवान से अधिक करके संत को मानना, आठवां यथालाभ में संतोष और परदोष न देखना और नवां अंग सबसे छल हीनता, भगवान में भरोसा तथा हृष्ट और दीनता (दुख) से उदासीनता है। लक्षण से भक्ति के बारे में बताते हुए राम प्रायः उन सब अंगों का ही दूसरे शब्दों में वर्णन करते हैं। उसमें विप्र के चरणों में प्रीति, निज निज कर्मों और श्रुति की रीति में अनुरक्ति, भगवान के गुण गान में शरीर में पुलक, ये और अंग बताये हैं। इसके अलावा वे कहते हैं कि विप्रों के चरणों की प्रीति के फलस्वरूप 'स्वनादिक नव भगति' दृढ़ होती है।<sup>१</sup>

परमानन्द दास दशधा भक्ति बताते हैं। इसमें वे श्रवण, कीर्तन, सुमरिन, पदसेवन, अर्चन, बंदन, दासभाव, सखाभाव, आत्म-समर्पण, और प्रेम इतने अंग बताते हैं।<sup>२</sup> सूरदास भी इसी प्रकार दशधा भक्ति बताते हैं।<sup>३</sup> ऊपर दिये अंगों के अलावा कृष्णदास कविराज भी एक जगह 'दशविधाकार' भक्ति का उल्लेख करते हैं। भक्ति शब्द का अर्थ दशविधा-

छठ दम सील विरति बहु कर्मा ।

निरत निरंतर सज्जन धर्मा ॥

सातव सम मोहिमय जग देखा ।

मोतें संत अधिक करि लेखा ॥

आठव यथालाभ संतोषा ।

सपनेहुं नर्ह देखइ पर दोषा ॥

नवम सरल सब सन छलहीना ।

मम भरोस हिअं हरय न दीना ॥ (रा. च. मा., ड. ३५-३६, पृ. ३४५-४६)

१. येहि कर फल पुनि विषय विरागा ।

तब भम धर्म उपज अनुरागा ॥

स्वनादिक नव भगति दृढ़ाहीं ॥ (रा. च. मा., अ. १६, पृ. ३३१)

२. ताते दसवा भक्ति भली ।

जिन जिन कीनी तिनके मनते नेकु न अनत चली ।

अवण परीक्षत तरे राजरिषि कीर्तन करि शुकदेव ।

सुमरिन करि प्रह्लाद निर्भय भयो कमला करी पद सेव ।

प्रथु अरचन, सुफलक सुत बंदन, दास भाव हनुमंत ।

सखा भाव अर्जुन बस कीने श्री हरि श्री भगवंत ।

बलि आत्म समर्पन करि हरि राखे अपने पास ।

अविरल प्रेम भयो गोपिन को बलि परमानंद दास ।

(अष्ट. च. सं., पृ. ५४३)

३. अवण कीर्तन स्मरण पाद रत, अरचन बंदन दास ।

सख्य और आत्म निवेदन, प्रेम लक्षणा जास ॥

(सूर सारावली, सू. सा., वै. प्रे., पृ. ५९)

कार है, उनमें एक साधन प्रेम-भक्ति है और अन्य नव प्रकार और हैं।<sup>१</sup> इससे यह नहीं जात होता कि यह नव प्रकार क्या है।

तुलसी की नवधा भक्ति निरूपण में जो अंग दिए हैं उनमें से कुछ कृष्णदास के चौंसठ अंगों में भी दिए हैं। श्रवण, कीर्तन, स्मरण, पाद सेवा, अर्चन, वंदन, दास्य, स्मृत्य, आत्म-समर्पण ये अंग कृष्णदास, तुलसी, सूर, परमानंद, सब ने दिए हैं।

यह तो हीई बैधी भक्ति। कृष्णदास कविराज इसे सबसे हीन प्रकार की भक्ति मानते हैं परन्तु बेकार नहीं मानते। भक्ति-हीनता से तो यह अच्छी ही है क्योंकि इसके साधन से कृष्ण-प्रेम ही उपजता है। कोई एक अंग साधता है, कोई अनेक। इससे निष्ठा उपजती है और प्रेम उत्पन्न होता है।<sup>२</sup>

रागानुगा भक्ति के अधिकारी तो सभी हैं परन्तु गोपी-भाव की रागानुगा भक्ति सर्वथेष्ठ है। राय रामानन्द और चैतन्यदेव के प्रश्नोत्तरों में यह बात सिद्ध की गई है। चैतन्यदेव ने रामानन्द से कहा कि तुम साध्य का निर्णय करो। अर्थात् वास्तविक साध्य क्या है, यह बताओ। रामानंद ने कहा कि स्वधर्माचरण, विष्णु-भक्ति साध्य है, स्वर्घर्म त्याग साध्य है, ज्ञान-मिश्रा भक्ति साध्य है, ज्ञान-शून्य भक्ति साध्य है, प्रेम-भक्ति साध्य है, दास्य-प्रेम साध्य है, सख्य-प्रेम साध्य है, वात्सल्य-प्रेम साध्य है। इन सबको चैतन्यदेव ने बाह्य बता कर अधिक महत्व नहीं दिया। तब रामानंद ने कहा, “कांता भाव सर्व साध्य सार है”। कृष्ण की सम्पूर्ण रूप से प्राप्ति इसी प्रेम से होती है। कृष्ण में रूप और माधुर्य की कमी नहीं है परन्तु यह माधुर्य ब्रजदेवियों का साथ पाकर और बढ़ जाता है। राधा का प्रेम जो है वह साध्य-शिरोमणि है। चैतन्यदेव कहते हैं कि यही निश्चय रूप से ‘साध्यावधि’ है।<sup>३</sup> आगे चल कर रामानंद कहते हैं कि राधाकृष्ण-लीला अत्यन्त गूढ़ है, दास्य वात्सल्यादि भक्तियों से यह दृष्टिगोचर नहीं होती। केवल सखियों को ही इसका अधिकार है। सखियों से ही इस लीला का विस्तार होता है।<sup>४</sup> सखियों के बिना इस लीला की पुष्टि नहीं होती। सखीभाव जिसमें

#### १. भक्ति शब्देर अर्थ हय दशविधाकार।

एक साधन प्रेमभक्ति नव प्रकार॥

(च. च., मध्यलीला, परि. २४, पृ. २९४)

#### २. साधुसंग नामकीर्तन भागवत श्रवण।

मथुरावास श्रीमूर्तिर श्रद्धाय सेवन॥

सकल साधन श्रेष्ठ एइ पंच अंग॥

कृष्ण प्रेम जन्माय एइ पांचेर अल्प संग॥

एक अंग साथे केह साथे बहु अंग।

निष्ठा हैते उपजय प्रेमेर तरंग॥ (च. च., मध्यलीला, परि. २२, पृ. २८५)

#### ३. चैतन्यचरितामृत, मध्यलीला, परि. ८, पृ. १४४-१४६

४. राधाकृष्णलीला एइ अति गूढ़तर। दास्य वात्सल्यादि भावे ना हय गोचर॥

सबे एक सखिगणेर इहा अधिकार। सखी हैते हय एइ लीलार विस्तार॥

(च. च., मध्यलीला, परि. ८, प. १५१)

होगा वही राधा कृष्ण की कुंज सेवा की साधना कर सकता है।<sup>१</sup> इस मधुर भवित की साधना का अन्य कोई भी उपाय नहीं है। गोपीभाव की रागानुगा भक्ति ही थ्रेष्ठ है। इसी भाव से राधा-कृष्ण के चरणों की प्राप्ति होती है। गोपी-भाव के बिना कृष्ण का ऐश्वर्य-ज्ञान मात्र होता है, और उस भाव से भजन करने पर भी ब्रज-स्थित कृष्ण की प्राप्ति नहीं होती।<sup>२</sup>

गोपी-भाव के प्रेम से युक्त रागानुगा भक्ति एक दूसरे भाव से भी थ्रेष्ठ है। यह निष्काम प्रेम है, अतः यह अहंतुकी भक्ति है। गोपी-भाव का प्रेम केवल कृष्ण को सुख देने के लिए है। इस प्रेम का सबसे बड़ा बल कृष्ण को सुख देना है। गोपी-प्रेम कृष्ण को सुख देने मात्र का संबंध है। अपने सुख के लिए गोपियां कुछ नहीं करतीं। वे अपने सुख-दुःख का कुछ भी विचार नहीं करतीं। कृष्ण को छोड़ कर अन्य सब का वे परित्याग कर देती हैं। उन्हें सुख पहुंचाने के लिए उनसे शुद्ध प्रेम करती हैं।<sup>३</sup> कृष्ण के साथ लीला करने की भी उनकी इच्छा नहीं होती, वे तो कृष्ण और राधा की लीला करवाती हैं और उसी में सुख पाती हैं। गोपियों का यह प्रेम इसीलिए प्रकृत-काम नहीं है। उनकी क्रीड़ा में काम क्रीड़ा से कुछ साम्य है अतः उसे 'काम' नाम दे दिया जाता है। परन्तु वास्तव में गोपी-प्रेम काम नहीं है। उसका रूढ़ नाम 'भाव' है। अपनी इन्द्रियों को सुख देने की कामना, जिस

१. सखी बिना एइ लीला पुष्ट नाहि हय ॥

सखीलीला विस्तारिया सखी आस्वादय ॥

सखी बिना एइ लीलाय अन्येर नाहि गति ।

सखीभावे जेइ तारे करे अनुगति ॥

राधाकृष्ण-कुंजसेवा साध्य सेह पाय ।

सेह साध्य पाइते आर नाहिक उपाय ॥ (चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ. १५२)

२. अतएव गोपीभाव करि अंगीकार। रात्रि दिन चिंते राधाकृष्णेर विहार ॥

सिद्ध वेह चिंति करे ताहात्रि सेवन। सखी भावे पाय राधाकृष्णेर चरण ॥

गोपी अनुगति बिना ऐश्वर्य जाने। भजि लेह नाहि पाय ब्रजेन्द्रनंदने ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ. १५३)

३. (क) सर्व त्याग करि करे कृष्णेर भजन ।

कृष्ण सुख हेतु करे प्रेमेर सेवन ॥ (चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २८)

(ख) कृष्ण-सुख तात्पर्य मात्र प्रेम महाबल ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २८)

(ग) कृष्ण-सुख लागि मात्र कृष्ण से सम्बन्ध

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २८)

(घ) आत्मसुख दुःख गोपी ना करे विचार ।

कृष्णसुख हेतु करे सब व्यवहार ॥

कृष्णबिना आर सब करि परित्याग ।

कृष्णसुख हेतु करे शुद्ध अनुराग ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २८)

प्रेम में होती है वह प्रेम तो काम है, परन्तु जिस प्रेम में कृष्ण को सुख देने की कामना है वह काम नहीं है।<sup>१</sup> गोपियों में अपनी इंद्रियों को सुख देने की बांधा तो है ही नहीं। वे तो जो कृष्ण को सुख दे, ऐसा ही विहार करती हैं।<sup>२</sup>

नंददास—भिन्न हिन्दी वैष्णव साहित्य में इस रागानुशा भक्ति का जो गोपी-भाव से युक्त होती है कहीं भी उल्लेख नहीं है। यह प्रेम काम नहीं है, और कृष्ण की तुष्टि के लिए जितने काम किए जाते हैं वे व्यभिचार नहीं हैं, यह नंददास ने 'सिद्धान्त पंचाध्यायी' में एक स्थान पर कहा है।<sup>३</sup> बस इस कथन के अतिरिक्त और किसी प्रकार का उल्लेख या विवेचना वे नहीं करते।

४. कृष्ण के स्वरूप-ज्ञान से—कृष्ण के स्वरूप-ज्ञान से दो प्रकार की रतियां उत्पन्न होती हैं। कृष्ण का एक स्वरूप तो वह है जो द्वारिका या मथुरा में है, अर्थात् ऐश्वर्यवान कृष्ण। दूसरा स्वरूप, जो ब्रज में है, इस ऐश्वर्य से हीन है। ये दोनों स्वरूप भक्ति उपजाते हैं। ऐश्वर्यवान् कृष्ण का स्वरूप जिस भक्ति को उपजाता है वह 'ऐश्वर्यज्ञान-मिश्रा' भक्ति है और ऐश्वर्यहीन प्रेममय कृष्ण का स्वरूप जिस भक्ति को उपजाता है वह 'केवलाभक्ति' है।<sup>४</sup> ऐश्वर्य-ज्ञान-मिश्रा-भक्ति में प्रीति का विस्तार नहीं हो पाता, वरन् संकोच ही होता

१. (क) सखीर स्वभाव एइ अकथ्य कथन ।

कृष्णसह निज लीलाय नाहि सखीर मन ॥  
कृष्णसह राधिकार लीला जे कराय ।  
निज सुख हेते ताते कोटि सुख पाय ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ. १५२)

(ख) सहजे गोपीर प्रेम नहे प्राकृत काम ।

कामकीड़ा-साम्ये तार कहि काम नाम ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ. १५२)

(ग) गोपीगणेर प्रेमेर रुद्ध भाव नाम ।

शुद्ध निर्मल प्रेम कभु नहे काम ॥

आत्मेन्द्रिय प्रीति इच्छा तारे बलि काम ।  
कृष्णेन्द्रिय प्रीति इच्छा घरे प्रेम नाम ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २८)

२. निजेन्द्रिय सुख हेतु कामेर तात्पर्य । कृष्णसुखेर तात्पर्य गोपीभाववर्य ॥

निजेन्द्रिय सुख बांधा नाहि गोपिकार । कृष्णे सुख दिते करे संगम विहार ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ. १५२)

३. कृष्ण तुष्टि करि कर्म करै जो आन प्रकारा ॥

फल विभिचार न हौइ, हौइ सुख परम अपारा ॥

(नंददास, सिद्धान्तपंचाध्यायी, पृ. १८६)

४. पुनः कृष्णरति हय दुइ त प्रकार ।

ऐश्वर्यज्ञान मिश्रा केवला भेद आर ॥

गोकुले केवलारति ऐश्वर्यज्ञानहीन ।

पुरीद्वये बैकुंठादे ऐश्वर्य प्रबीण ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. १९, पृ. २५२)

है, क्योंकि इसमें कृष्ण के ऐश्वर्य ज्ञान की प्रधानता रहती है। यह भावना भय उत्पन्न करती है, प्रीति नहीं। शांत और दास्य रस में तो ऐश्वर्य ज्ञान कभी कभी उद्दीप्त होता है परन्तु वात्सल्य, सख्य और मधुर रस में यह संकोचन का ही काम करता है। वसुदेव और देवकी कृष्ण की ओर वात्सल्य भाव से उन्मुख हैं। परन्तु उनके उस ऐश्वर्य के ज्ञान के कारण ही भयभीत हो जाते हैं, जब कृष्ण उनकी चरण वंदना करते हैं। इसी प्रकार अर्जुन अपने सखा कृष्ण का विराट रूप देखते ही भयभीत हो गए और उनसे अपनी धृष्टता की क्षमा मांगी। कृष्णदास कविराज कहते हैं कि कृष्ण यदि रुक्मिणी से परिहास मात्र करते हैं तो वह यह सोच कर कि कृष्ण मुझे त्याग देंगे डर जाती है। केवला-भक्ति ऐश्वर्य का आतंक नहीं मानती। उसमें शुद्ध प्रेम होता है।<sup>१</sup>

इन सब प्रकार की भक्तियों का विवरण देकर कृष्णदास कविराज एक की दूसरे से श्रेष्ठता बताते हैं। वे कहते हैं कि शांत-भक्ति के दो गुण हैं, एक तो कृष्ण में निष्ठा और दूसरा तृष्णात्याग। वैसे तो ये दोनों गुण उसी प्रकार सब भक्तों में होते हैं जिस प्रकार आकाश का शब्द गुण समस्त भूतों में व्याप्त रहता है। परन्तु भक्त-विशेष से अंतर हो जाता है। शांत-भक्ति का स्वभाव ही है कि वह कृष्ण के केवल परम ब्रह्मत्व, परमात्मत्व और ज्ञान-प्रवीणत्व को अनुभव करके कृष्ण में निष्ठा रखती है। उसमें कृष्ण के प्रति ममत्व की झलक भी नहीं होती। शांत-भक्ति में केवल स्वरूपज्ञान ही होता है। दास्य-भक्ति में ये दोनों गुण तो हैं परन्तु प्रभु के पूर्णशर्व का ज्ञान और होता है। इस प्रकार के ज्ञान से भक्ति में संभ्रम और गौरव की भावना उठ खड़ी होती है और उसके फलस्वरूप वह सेवा करके कृष्ण को निरंतर सुख देता है। इस प्रकार दास्य-भक्ति में शांत-भक्ति की अपेक्षा सेवन का गुण अधिक होता है। सख्य-भक्ति में शांत के गुण और दास्य का सेवन तो होता ही है, विश्वासमय मित्रता भी होती है। सखागण कृष्ण को कन्धे पर चढ़ाते हैं और स्वयं उनके कंधे पर चढ़ते हैं। सख्य भक्ति 'विश्रम्भ प्रधान' है और 'गौरव-सम्भ्रमहीन' है।

### १. ऐश्वर्यज्ञानप्राधान्ये संकोचित श्रीति ।

देखिले ना माने ऐश्वर्य केवलार रीति ॥

शांतदास्यरसे ऐश्वर्य कांहाओ उद्दीपन ॥

वात्सल्ये सख्ये मधुर रसे संकोचन ॥

वसुदेव-देवकीर कृष्ण चरण चंदिल ।

ऐश्वर्यज्ञाने दुःहार मने भय हैल ॥

कृष्णेर विश्व रूप देखि अर्जुनेर हैल भय ।

सखाभावे धार्ष्य क्षमाय करिया विनय ॥

... ... ...

कृष्ण जदि रुक्मिणीरे कैल परिहास ।

कृष्ण छाड़िवेन जानि रुक्मिणीर हैल त्रास ॥

केवलार शुद्ध प्रेम ऐश्वर्य ना जानै ॥

ऐश्वर्य देखिले निज संबंध ना माने ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. १९, प. २५२-२५३)

इसमें कृष्ण के प्रति ममता अधिक होती है और उन्हें अपने समान समझने का ज्ञान भी होता है। वात्सल्य भक्ति में शांत के गुण और दास्य का सेवन जिसे इसमें पालन कहना चाहिए और सत्य का असंकोच और गौरवहीनता है। ममता का आधिक्य होता है। मधुर भक्ति में कृष्ण निष्ठा, अतिशय सेवा, सत्य का असंकोच, वात्सल्य का लालन, ममता ये सब हैं। परन्तु कांत-भाव से अपने शरीर से भी सेवा करते हैं, अतः मधुर भक्ति में पांच गुण हैं। इसलिए मधुर भक्ति में सब भावों का समाहार हो जाता है।<sup>१</sup>

कृष्णदास कविराज फिर कहते हैं कि साधन-भक्ति के द्वारा रति का उदय होता है, रति के गाढ़े होने पर उसका नाम प्रेम हो जाता है। प्रेमवृद्धि क्रम से स्नेह, मान, प्रणय, राग, अनुराग, भाव और महाभाव हो जाती है। ये सब कृष्ण भक्ति के रस के स्थायी भाव हैं। जब इनमें विभाव-अनुभाव मिल जाते हैं तब कृष्ण-भक्ति-रस अमृत के समान हो जाता है।<sup>२</sup> इस प्रकार भक्ति को रस की श्रेणी तक पहुंचा देने की भूमिका प्रारंभ होती है। भक्त के लिए तो शांत, दास्य, सत्य, वात्सल्य और मधुर रस, ये पांच रस प्रधान हैं। हास्य, अद्भुत, वीर, करुण, रौद्र, वीभत्स और भय, ये सब रस गौण हैं। भक्त के मन में तो वे ही पांच रस स्थायी रूप से रहते हैं, अन्य रस कारण पाकर आ जाते हैं।<sup>३</sup>

१. चैतन्यचरितामृत पृ., २५४

२. साधन भक्ति है ते हय रतिर उदय ।

रति गाढ़ हैले तार प्रेम नाम कय ॥

प्रेमवृद्धि क्रमे नाम स्नेह मान प्रणय ।

राग अनुराग भाव महाभाव हय ॥

... ... ...

एই सब कृष्ण भक्ति रस स्थायी भाव ॥

स्थायी भावे मिलि जदि विभाव अनुभाव ॥

सात्विक व्याभिचारी भावेर मिलने ।

कृष्णभक्ति रस हय अमृत आस्वादने ।

(चै. च., मध्यलीला, परि. १९, पृ. २५२)

३. शांत दास्य सत्य वात्सल्य मधुर रस नाम ।

कृष्ण भक्ति रस मध्ये ए पंच प्रधान ॥

हास्याद्भुत वीर करुण रौद्र वीभत्स भय ।

पंचविध भक्ते गौण सप्तरस हय ॥

पंचरस स्थायी व्यापि रहे भक्त सने ।

सप्त गौण आगंतुक पाइये कारणे ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. १९, पृ. २५२)

## ९. भक्तिरस

चैतन्यदेव के समकालीन और परवर्तीं बृदावन-स्थित षट्-गोस्वामी गौड़ीय वैष्णव मत के व्यवस्थाकार थे। इन्होंने इस मत के सिद्धान्तों, विश्वासों और आचारों की विद्वत्ता-पूर्ण विशद व्याख्या की है। भक्ति-भावना को वार्मिक दृष्टि से एक स्वतंत्र रस मान कर रूप गोस्वामी ने सबसे पहले व्याख्या की। उन्होंने इस विषय पर 'भक्ति-रसामृत-सिद्धु' और 'उज्ज्वल-नील-मणि' दो ग्रंथ रचे। भक्ति को इन्होंने स्वतंत्र रस बताया है। चैतन्यदेव ने इस भक्ति रस का परिचय स्वयं ही रूप गोस्वामी को कराया था। कृष्णदास कविराज ने उसे चैतन्यचरितामृत में संक्षिप्त रूप से दिया है। हिन्दी वैष्णव साहित्य में भक्ति की इस प्रकार की शास्त्रीय व्याख्या नहीं पाई जाती।

कृष्णदास कविराज कहते हैं कि साधन भक्ति के द्वारा मन में कृष्ण रति का उदय होता है। यह रति गाढ़ हो कर प्रेम की संज्ञा धारण करती है। प्रेमवृद्धि को क्रम से स्नेह, मान, प्रणय, राग, अनुराग, भाव, महाभाव, इत्यादि नाम दिया जाता है।<sup>१</sup> ये सब कृष्ण-भक्ति-रस के स्थायी भाव हैं, इन स्थायी भावों को उपयुक्त सामग्री मिल जाय तो ये कृष्ण भक्तिरस का स्वरूप पा लेते हैं। यह सामग्री विभाव, अनुभाव और सात्त्विक व्यभिचारी है। स्थायी भाव में इनके मिल जाने से कृष्ण भक्ति-रस-अमृत का आस्वादन कराते हैं। विभाव के उद्दीपन और आलंबन, दो रूप, जो क्रम से वंशी-स्वरादि और कृष्णादि हैं; तथा स्मित, नृत्य, गीतादि अनुभाव, एवं स्तम्भादि सात्त्विक अनुभाव और निष्वेद, हर्षादि, तेंतीस व्यभिचारी ये सब मिल कर यह रस अत्यन्त चमत्कारी हो जाता है।<sup>२</sup>

**१. (क) साधन भक्ति हृते हय रतिर उदय ।**

रति गाढ़ हैले तार प्रेम नाम कय ॥

प्रेम वृद्धि क्रमे नाम स्नेह मान प्रणय ।

राग अनुराग भाव महाभाव हय ॥

... ...

एइ सब कृष्ण भक्ति रस स्थायी भाव ।

स्थायी भावे मिलि जदि विभाव अनुभाव ॥

सात्त्विक व्यभिचारी भावेर मिलने ।

कृष्णभक्ति रस हय अमृत आस्वादने ॥ (चै.च., मध्यलीला, परि. १९, पृ. २५२)

**(ख) प्रेमादिक स्थायी भाव सामग्री मिलने ।**

कृष्णभक्ति-रसरूपे पाय परिणामे ॥

विभाव अनुभाव सात्त्विक व्यभिचारी ।

स्थायी भाव रस हय मिलि एइ चारि ॥ (चै.च., मध्यलीला, परि. २३, पृ. २९०)

**२. द्विविष्ठ विभाव आलंबन उद्दीपन ।**

वंशीस्वरादि उद्दीपन कृष्णादि आलंबन ॥

यह भक्ति रस पांच प्रकार का है—शांत, दास्य, सख्य, वात्सल्य एवं मधुर नामी शृंगाररस। शृंगाररस अन्य रसों से प्रबल है। शांत और दास्य रस के योग और वियोग दो भेद हैं। सख्य और वात्सल्य के योगादिक अनेक विभेद हैं परन्तु 'रुदः' या 'अधिरुदः' भाव के बल मधुर रस (शृंगाररस) में ही है। महिषीणों का भाव रुदः है, अधिरुदः भाव के बल गोपिणों में है। यह अधिरुदः महाभाव दो प्रकार का है। संयोग में यह 'मादन' कहलाता है और वियोग में 'मोहन'। मादन अधिरुदः भाव के चुम्बनादि अनेक भेद हैं। मोहन अधिरुदः भाव के 'उद्धूर्णा' और चित्र-जल्प दो भेद हैं। चित्र-जल्प के प्रजल्पादि नाम से दश अंग हैं। उद्धूर्णा के विरह, चेष्टा और दिव्योन्माद दो अंग हैं। विरह में अपने को कृष्ण समझ लेते हैं।<sup>१</sup>

कृष्णदास कविराज शृंगाररस की और अधिक व्याख्या करते हैं। वे कहते हैं, कि "शृंगाररस के संभोग और विप्रलम्भ दो प्रकार हैं। सम्भोग शृंगार के अनन्त अंग हैं जिनका पार नहीं मिलता। विप्रलम्भ शृंगार के चार प्रकार पूर्वराग, मान, प्रवासास्थ और प्रेम वैचित्र्य हैं"।<sup>२</sup>

अनुभाव स्मित नृत्य गीतादि उद्भास्वर ।

स्तम्भादि सात्त्विक अनुभावेर भितर ॥

निवृद्धं हृषीदि तेत्रिश व्यभिचारी ॥

सद मिलि रस हृष्य चमत्कार कारी ॥ (च. च., मध्यलीला, परि. २३, पृ. २९०)

१. पंचविधि रस शांत, दास्य, सख्य, वात्सल्य ।

मधुर नाम शृंगाररस सावाते प्रावल्य ॥

शान्तादि रसेर जोग वियोग दुइ भेद ।

सख्य वात्सल्य जोगादिर अनेक विभेद ॥

रुदः अधिरुदः भाव के बल मधुरे ।

महिषीणे रुदः अधिरुदः गोपिकानिकरे ॥

अधिरुदः महाभाव दुइ त प्रकार ।

संभोग मादन विरहे मोहन नाम तार ॥

मादने चुम्बनादि हृष्य अनन्त विभेद ।

उद्धूर्णा चित्रजल्प मोहने दुइ भेद ॥

चित्रजल्प दश अंग प्रजल्पादि नाम ।

भ्रमरगीत दश श्लोकं तहोते प्रमाण ॥

उद्धूर्णा विरह चेष्टा दिव्योन्माद नाम ।

विरहे कृष्ण स्फुर्ति आपनाके कृष्ण ज्ञान ॥ (च. च., मध्यलीला, परि. २३, पृ. २९०)

२. सम्भोग विप्रलम्भ द्विविध शृंगार ।

सम्भोग अनन्त अंग नाहि अंत तार ॥

विप्रलम्भ चतुर्विधि पूर्वराग मान ।

प्रवासास्थ आर प्रेमवैचित्र्य आस्थान ॥ (च. च., मध्यलीला, परि. २३, पृ. २९०)

कृष्ण-भक्ति-रस का स्थायी भाव—साधन भक्ति के द्वारा भक्त के हृदय में जिस रति का उदय होता है, गाढ़ी होने पर उसे ही प्रेम का नाम दिया जाता है। यही प्रेम, जो रति का प्रगाढ़ स्वरूप है, कृष्ण-भक्ति-रस का स्थायी भाव है।<sup>१</sup> स्नेह, मान, प्रणय, राग, अनुराग, भाव, महाभाव इत्यादि प्रेम की वृद्धि के क्रमिक नाम हैं। ये सब भी कृष्ण-भक्ति-रस के स्थायी भाव हैं।<sup>२</sup> यह कृष्णरति दो प्रकार की है। एक तो ऐश्वर्य-ज्ञान-मिश्र और दूसरी केवल। गोकुल में जो रति है वह केवल रति है और कृष्ण के ऐश्वर्य-ज्ञान से हीन है। मथुरा और द्वारिका दोनों पुरियों और बैकुण्ठ में यह ऐश्वर्य-ज्ञान से पूर्ण है। ऐश्वर्य-ज्ञान की प्रधानता से प्रीति का संकोचन हो जाता है। केवला की ऐसी रीति है कि वह देख कर भी ऐश्वर्य को नहीं मानती।<sup>३</sup> शांत और दास्य रस में तो ऐश्वर्य-ज्ञान उद्दीपन हो भी जाता है परन्तु वात्सल्य, सख्य और मधुर रस में तो यह ज्ञान संकोचन का ही काम करता है। उदाहरण के लिए वासुदेव, देवकी, और अर्जुन लिए जा सकते हैं। कृष्ण का विश्व-रूप देख कर तीनों ही डर गए। उनके वात्सल्य और सख्य को उद्दीपन नहीं मिला।<sup>४</sup>

इस कृष्ण रति का मन में उदय सहज भाव से नहीं होता है। वडे भाग्य से किसी जीवात्मा में यदि श्रद्धा होती है, तब वह जीव साधु संग करता है। साधु संग होने से श्रवण कीर्तन होता है। यह श्रवण-कीर्तन रूप साधन-भक्ति समस्त अनर्थों को दूर कर देती है। अनर्थों से निवृत्ति मिल जाने पर भक्ति-निष्ठा उत्पन्न होती है। निष्ठा आ जाने से श्रवण-इत्यादि में अत्यधिक रुचि उपजती है। रुचि आसक्ति उत्पन्न करती है। आसक्ति होने से चित्त में रति का अंकुर जन्म लेता है और यह रति गाढ़ी हो कर प्रेम नाम धारण करती है जो कृष्ण-भक्ति-रस का स्थायी भाव है।<sup>५</sup>

#### १. कृष्णे रति गाढ़ हैते प्रेम अभिधान ।

कृष्णभक्तिरसे सेइ स्थायी भाव नाम ॥ (चै. च., मध्य लीला, परि. २३० पृ. २८८)

#### २. प्रेम वृद्धि करे नाम स्नेह मान प्रणय ।

राग अनुराग भाव महाभाव हय ॥

एइ सब कृष्ण भक्ति रस स्थायी भाव ।....(चै. च., मध्यलीला, परि. १९, पृ. २५२)

#### ३. पुनः कृष्णरति हय दुइ त प्रकार ।

ऐश्वर्यज्ञान मिश्रा केवला भेद आर ॥

गोकुले केवलारति ऐश्वर्यज्ञान हीन ।

पुरीद्वये बैकुण्ठाद्ये ऐश्वर्य प्रवीण ॥

ऐश्वर्यज्ञान प्राधान्ये संकोचित प्रीति ।

देखिले ना माने ऐश्वर्य केवलार रीति ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. १९, पृ. २५२)

#### ४. चै. च., मध्यलीला, परि. १९, पृ. २५२

#### ५. कोन भाग्ये कोन जीवे श्रद्धा जदि हय ।

तवे सेइ जीव साधु संग करय ॥

**विभाव**—विभाव के दो प्रकार हैं। एक आलंबन और दूसरा उद्दीपन। वंशी-स्वरादि उद्दीपन हैं और कृष्णादि आलंबन हैं।

१. आलंबन विभाव—रस के आलंबन नायक और नायिका हुआ करते हैं। कृष्ण-भक्ति रस के आलंबन जो नायक और नायिका हैं वे ब्रजेन्द्रनंदन कृष्ण और उनकी कांता राधा हैं।

(क) कृष्ण—ब्रजेन्द्रनंदन कृष्ण नायक शिरोमणि हैं। ये कृष्ण धीर ललित नायक हैं। निरन्तर काम क्रीड़ा ही जिनका चरित्र है। ये कृष्ण रस के सदन हैं। रसमयी मूर्ति बाले साक्षात् शृंगार हैं। ये रात-दिन कुंज में राधा के संग क्रीड़ा करते हैं। इस क्रीड़ा रंग से उन्होंने अपना किशोर जीवन सफल किया। गोपवेश, वेणु धारण, और नव किशोर वयस्क यह इन कृष्ण का मधुर रूप है। मनुष्य, स्थावर, जंगम सब का चित्त ये अपनी ओर आकृषित करते हैं। ये कृष्ण साक्षात् मन्मथ मदन हैं। विभिन्न भक्तों के हृदयों में विभिन्न प्रकार के रस उमड़ते हैं। कृष्ण उन समस्त रसों के आश्रय हैं। कृष्ण रसराज शृंगारमय

साधु संग हैते हृष्य श्रवण कीर्तन ।

साधन भक्त्ये हृष्य सर्वानिर्थं निवर्त्तन ॥

अनर्थं निवृत्ति हैले भक्ति निष्ठा हृष्य ।

निष्ठा हैते श्रवणाद्ये रुचि उपजय ॥

रुचि हैते हृष्य तवे आसक्ति प्रचुर ।

आसक्ति हैते जन्मे चित्ते रतिर अंकुर ॥

सेइ रति गाढ़ हैले धरे प्रेम नाम ।

(चै. च., मध्यलीला, परि. २३, पृ. २८८)

द्विविध विभाव आलंबन उद्दीपन ।

वंशीस्वरादि उद्दीपन कृष्णादि आलंबन ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २३, पृ. २९०).

नायक नायिका दुइ रसेर आलंबन ।

सेइ दुइ श्रेष्ठ राधा ब्रजेन्द्रनंदन ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २४, पृ. २९२)

(क) ब्रजेन्द्रनंदन कृष्ण नायक-शिरोमणि ।

(चै. च., मध्यलीला, परि. २३, पृ. २९१)

(ख) राय कहे कृष्ण हयेन धीर ललित ।

(चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ. १५१)

(ग) एह मत पूर्वे कृष्ण रसेर सदन ।

(चै. च., मध्यलीला, परि. ४, पृ. २६)

(घ) रसमय मूर्ति कृष्ण साक्षात् शृंगार ।

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. ३१)

(ड) रात्रि दिन कुंजे क्रीड़ा करे राधासंगे ।

कैशोर वयस सफल कैल क्रीड़ा रंगे ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ८, प. १५१)

गोपवेश वेणुकर, नवकिशोर, नटवर, नवलीला हृष्य अनुरूप ॥

कृष्णेर मधुर रूप शून सनातन ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. २१, पृ. २७५)

हैं, मूर्तिधर श्रुंगार हैं अतः सब आत्माओं को आकर्षित करते हैं। लक्ष्मी कांतादि का मन हरण करते हैं। अपने माधुर्य से स्वयं अपना ही मन हरण करते हैं।<sup>१</sup> कृष्ण के अनंत गुण हैं जिसमें ६४ गुण प्रधान हैं।<sup>२</sup> कृष्णदास ने समस्त गुणों की सूची तो नहीं दी है, कुछ के नाम दिए हैं। कृष्ण के सत्चित रूप, पूर्णनिंद, ऐश्वर्य, माधुर्य, कारुण्य, स्वरूपपूर्णता, भक्तवात्सल्यता, वदान्यता, अलीकिंक रूप रस सौरभादि भिन्न-भिन्न गुण भिन्न-भिन्न व्यक्तियों का मन हरण करते हैं। सौरभादि गुण से सनकादिक ऋषि मोहित होते हैं। शुकदेव का मन लीला सुन कर आकर्षित होता है। अपने अंग और रूप से गोपियों का मन हरण करते हैं। रूप और गुण की चर्चा सुन कर रुक्मणी मोहित हुई थीं। वंशी से लक्ष्मी का और यथायोग्य भाव से जगत् की युवतियों का मन हरते हैं। गुरु तुल्य स्त्री गण को वात्सल्य भाव से आकर्षित करते हैं और अन्य पुरुषों को दास्य और सख्य भाव से। कृष्ण के गुण पक्षी, मृग, वृक्ष-लता, चेतन, अचेतन, सब को आकर्षित करके प्रेम में मंत्र कर देते हैं।<sup>३</sup>

#### १. पुरुष जोषित् किवा स्थावर जंगम ।

सर्वचित्ताकर्षक साक्षात् मन्मय मदन ॥

नाना भक्तेर रसामृत नानाविध ह्य ।

सेह सब रसामृतेर विषय आश्रय ॥

श्रुंगार रसराजमय मूर्तिधर ।

अतएव आत्मा पर्यन्त सर्वचित्तहर ॥

लक्ष्मी-कांतादि अवतारेर हरे मन ।

लक्ष्मी आदि नारीगणेर करे आकर्षण ॥

आपन माधुर्ये हरे आपनार मन ।

आपना आपनि चाहे करिते आलिंगन ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ. १४८-१४९)

२. अनंत कृष्णेर गुण चौषट्ठि प्रधान ।... (चै. च., मध्यलीला, परि. २३, पृ. २९१)

टिप्पणी :—

भक्तिरसामृत सिंधु (२।१।१) में रूप गोस्वामी ने ५० गुण दिए हैं। वे ये हैं :— सुरम्यांग, सर्व सल्लक्षणान्वित, रुचिर, तेजस्त्विन्, बलीयस्, वयोऽन्वित, विविधाद्भुत, भाषावित्, सत्यवाच्, प्रियंवद, वावदूक, सुपंडित्, बुद्धिमत्, प्रतिभान्वित, विवदध, चतुर, दक्ष, कृतज्ञ, सुदृढवत्, देशकालसुपात्रज्ञ, शास्त्रचक्षुस्, स्थिर, शुचि, वशिन्, दात्, क्षमाशील, गंभीर, धृतिमत्, सम, वदान्य, धार्मिक, शूर, करुण, मान्यमानकृत, विनयिन्, दक्षिण, हीमत्, शरणागत-पालक, सुखिन्, भक्त-सुहृत्, प्रेमवश्य, सर्वशुभंकर, प्रतापिन्, कीर्तिमत्, रक्तलोक, साधु-समाश्रय, नारीगणमनोहारिन्, सर्वाराध्य, समूद्धिमत, वरीयस्, और ईश्वर। इन में १४ गुण और सम्मिलित किए गए हैं :—सदास्वरूप-संप्राप्त, सर्वज्ञ, नित्यनूतन, सच्चिदानन्द-संदार्थांग, सर्वसिद्धिनिषेवित, अविच्छित्य-महाशक्ति, कोटिब्रह्मांड-विग्रह, अवतारावलि-बीज, हतारिंगतिदायक, आत्माराम, जनार्किण् लीला, प्रेम-प्रियाधिक्य, वेणु माधुर्य, और रूप माधुर्य।

३. चै. च., मध्यलीला, परि. २४, पृ. २९५

(ख) कांतागण—कृष्ण की कांतायें तीन प्रकार की हैं।<sup>१</sup>

१. लक्ष्मीगण—लक्ष्मीगण उनके नारायण रूप की सहकारी हैं और उनकी अंशविभूति है। ये लक्ष्मीगण कृष्ण की वैभव विलासांश रूप हैं।<sup>२</sup> इन्हें ब्रजलीला का सुख नहीं मिलता, यद्यपि ये बांछा करती हैं। कृष्ण तो गोप जाति के हैं, अतः गोपियां उनकी प्रेयसी हैं। देवी अथवा अन्य स्त्री उनको अंगीकार नहीं है। लक्ष्मी अपनी देवी-देह से उन्हें पाना चाहती हैं, अतः उन्हें कृष्ण-संग-सुख, एवं रास विलास नहीं मिलता।<sup>३</sup>

२. महिषीगण—महिषीगण कृष्ण के द्वारिका वासी रूप की सहचरी हैं। ये महिषी गण उनका विम्ब प्रतिविम्ब रूप हैं और प्रभाव-प्रकाश स्वरूप हैं।<sup>४</sup>

३. बृजांगनागण—कृष्ण की कांतायें ब्रज देवियां हैं। ये ब्रज देवियां राधा और उनकी सखियां गोपियां हैं।<sup>५</sup> आकार और स्वभाव भेद से ब्रज देवियां कृष्ण के रस का कारण हैं। बहुत-सी कांताओं के बिना रस का उल्लास नहीं होता। अतः कांतायें बहुत सी हैं।<sup>६</sup> मधुर

### १. कृष्णकांतागण देखि त्रिविध प्रकार ।

लक्ष्मीगण एक नाम महिषीगण आर ॥

ब्रजांगना रूप आर कांतागण सार । (चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २४)

### २. देखो पादटिप्पणी ४

#### ३. (क) तांर स्पर्श नाहि जाय पतिव्रता-धर्म ।

कौतुकेते लक्ष्मी चाहे कृष्णेर संगम ॥ (चै. च., मध्यलीला, परि. ९, पृ. १६०)

(ख) गोपजाति कृष्ण गोपी प्रेयसी तांहार ।

देवी वा अन्य स्त्री कृष्ण ना करे अंगीकार ॥

लक्ष्मी चाहे सेइ देहे कृष्णेर संगम ।

गोपीरागानुगता ह्राना ना कैल भजन ॥

अन्य देहे ना पाइये रास विलास । (चै. च., मध्यलीला, परि. ९, पृ. १६१)

### ४. लक्ष्मीगण हन तांर अंश विभूति ।

विम्ब प्रतिविम्ब रूप महिषीर तति ॥

लक्ष्मीगण तांर ब्रह्म विलासांश रूप ।

महिषीगण प्रभाव भक्ताश स्वरूप ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २४)

### ५. ब्रजांगना रूप आर कांतागण सार ।

श्री राधिका हंते कांतागणेर विस्तार ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २४)

### ६. आकार स्वभाव भेदे ब्रजदेवीगण ।

कायव्यूह रूप तांर रसेर कारण ॥

बहु कांता बिना नहे रसेर उल्लास ।

लीलार सहाय लागि बहुत प्रकाश ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २४)

रस का संस्थान स्वकीया और परकीया दोनों प्रकार की नायिकाओं में होता है, परन्तु परकीया भाव में रस का अत्यंत उल्लास होता है। अतः रस की कारण कांताये परकीया ही हैं। यह परकीया भाव ब्रज भिन्न और कहीं है भी नहीं। ब्रज वधुएँ इस भाव की अवधि हैं। राधा इन ब्रज वधुओं के बीच में इस भाव की अत्यंत अवधि है।<sup>१</sup> ये राधा गोपियों का विस्तार करके कृष्ण को रास आदि लीलाओं का आस्वादन करती हैं। ये राधा मानों मूर्तिमान कृष्ण-श्रीड़ा हैं। ये कृष्णमयी हैं, मानों प्रेम-रस-मय कृष्ण का ही स्वरूप हैं। ये कृष्ण की वांछा पूर्तिरूप हैं।<sup>२</sup> राधा प्रेम का स्वरूप हैं। उनकी देह प्रेम से प्रभावित है। वे कृष्ण की प्रेयसी हैं।<sup>३</sup> राधा कृष्ण की वांछा की पूर्ति करती हैं, यही उनका काम है। ललिता आदि सखियां उनका कायब्यूह रूप हैं।<sup>४</sup> सखियों के बिना लीला पुष्ट नहीं होती। सखियां ही इसका विस्तार करती हैं। सखियां ही इसका आस्वादन करती हैं। सखियों का ऐसा स्वभाव है, जो कहा नहीं जा सकता। ये तटस्थ भाव से लीला का विस्तार करती हैं। उन्हें स्वयं कृष्ण के साथ लीला करने की इच्छा नहीं होती। वे कृष्ण के संग राधा की लीला करवा के उसमें अत्यंत आनन्द पाती हैं। राधा कृष्ण की प्रेमकल्प लता है, सखियां उनकी पल्लव और पुष्प हैं। जैसे लता को सींचने से पत्तों को ही अधिक सुख होता है, उसी प्रकार राधा को कृष्ण लीला से सुख प्राप्त करा के गोपियां अधिक सुखी होती हैं। सखियां स्वयं कृष्ण सुख नहीं चाहतीं। वे यत्न करके राधा-कृष्ण का मिलन करती हैं। अपने अन्योन्य विशुद्ध प्रेम से रस की पुष्टि करती हैं।<sup>५</sup>

कांता शिरोमणि राधा अत्यंत सुन्दरी हैं। कृष्ण-स्नेह रूपी उंबटन लगा कर उन्होंने देह को सुगंधित और उज्ज्वल वर्ण वाला किया है। उनमें करुणा, तरुणाई और लावण्य इतना

१. अतएव मधुर रस कहि तार नाम ।

स्वकीया परकीया-भावे द्विविध संस्थान ॥

परकीयाभावे अति रसेर उल्लास ।

ब्रज बिना इहार अन्यत्र नाहि वास ॥

ब्रजवधुगणेर एइ भाव निरवधि ।

तार मध्ये श्रीराधार भावेर अवधि ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २३)

२. चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २४-२५

३. प्रेमेर स्वरूप देह प्रेमे विभावित ।

कृष्णेर प्रेयसी श्रेष्ठ जगते विदित ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ. १४९)

४. सेइ महाभाव हय चिन्तामणिसार ।

कृष्णवांछा पूर्ण करे एइ कार्यं तांर ॥

महाभाव चिन्तामणि राधार स्वरूप ।

ललितादि सखि तार कयाब्यूह रूप ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ. १४९)

५. चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ. १५१-५२

है, मानों उन्होंने कारुण्यामृत, तारुण्यामृत और लावण्यामृत की धाराओं में स्नान किया हो। कृष्ण अनुराग रूपी अरुण वसन उन्होंने धारण कर रखा है। प्रणय मान की कांचली धारण कर रखती है। कृष्ण के प्रेम रस के मृगमद से शरीर चित्रित कर रखा है। प्रच्छन्न मान और वामता मानों उनका वेणी विन्यास है। धीराधीरा गुण का पटवास शरीर पर है। स्नेह रूपी तांबूल रस से अधर चर्चित हैं। प्रेम कौटिल्य का दोनों नेत्रों में कज्जल है, और जितने सात्विक संचारी भाव हैं, उन सबके आभूषण धारण किए हैं। सदगुण रूपी पुण्यों की मालाओं से शरीर पूरित है। प्रेम वैचित्र्य रूपी रत्न हृदय पर शोभित है। कृष्ण-नाम-गुण और यश के वर्णभूषण धारण किए हैं। ये राधा कृष्ण को मधुर रस का पान कराती हैं।<sup>१</sup>

यद्यपि ये ब्रजांगनायें परकीया हैं, परन्तु असली नहीं हैं। राधा के पातिक्रत धर्म की बांछा तो अरुन्धती करती हैं। राधा कृष्ण के विशुद्ध प्रेम की आकार हैं।<sup>२</sup> सखियों का प्रेम प्रकृत-काम नहीं है। यह तो शुद्ध निर्मल प्रेम है।<sup>३</sup> देह में अवस्थित काम और प्रेम उसी प्रकार भिन्न स्वरूप हैं, जिस प्रकार धातुयें लोहा और सोना विभिन्न हैं। आत्मेन्द्रिय-प्रीति इच्छा तो काम है, परन्तु कृष्णेन्द्रिय-प्रीति इच्छा जो है, वह प्रेम है। काम का तात्पर्य केवल निज संभोग मात्र होता है। कृष्ण-सुखमात्र जब तात्पर्य हो तो वह प्रेम है। गोपियां लोकधर्म, वेद धर्म, देह धर्म, लज्जा, धैर्य, आर्य पथ और स्वजन सबका परित्याग करके कृष्ण का जो भजन करती हैं, और उनके प्रेम का सेवन करती हैं, वह केवल कृष्ण सुख के लिए। ये गोपियां अपने सुख-दुःख की तो चिन्ता ही नहीं करती हैं। ये समस्त व्यवहार कृष्ण-सुख के ही लिए करती हैं। वे कृष्ण से भी केवल कृष्ण को सुख देने के लिए ही अनुराग करती हैं। गोपियां यदि अपनी देह से भी प्रीति करती हैं तो केवल कृष्ण के लिए। वे यह सोच कर ही अपनी देह का मार्जन और शृंगार करती हैं कि वह कृष्ण को सर्पित की हुई है और उसके दर्शन-स्पर्शन से सुख की प्राप्ति होती है। इन गोपियों के भाव का एक और स्वभाव है। बुद्धि द्वारा वह नहीं जाना जाता। गोपियां जब कृष्ण का दर्शन करती हैं, तब उन्हें सुख की बांछा न होते हुए भी अपार सुख होता है। वह सुख उन्हें इस कारण होता है कि गोपियों को देख कर कृष्ण को सुख होता है। वे यदि किसी भी प्रकार से कृष्ण-सुख का कारण होती हैं, तो उन्हें सुख होता है। उनका सुख कृष्ण से ही बढ़ता है, अतः गोपी-प्रेममें काम-दोष नहीं है। गोपी-प्रेम कृष्ण के माधुर्य की पुष्टि करता

१. चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ. १५०

२. (क) जांर सौंदर्यादि गुण बांछे लक्ष्मी पावर्तती।

जांर पतिक्रता धर्म बांछे अरुन्धती ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ. १५०)

(ख) कृष्णेर विशुद्ध प्रेम रत्नेर आकर ।

अनुपम गुणगणे पूर्ण कलेवर ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ. १५०)

३. गोपीगणेर प्रेमेर रुद्धभाव नाम ।

शुद्ध निर्मल प्रेम कभ नहे काम ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २८)

है। माधुर्य बढ़ने से प्रेम संतुष्ट होता है। गोपियों का प्रेम काम गंधीन है। जिस प्रकार तप्त कंचन निर्मल, उज्ज्वल और शुद्ध होता है, उसी प्रकार गोपी-प्रेम है। कृष्ण की सहायक गोपियां उनकी बांधव, प्रेयसी, प्रिया, शिष्या, सखी और दासी हैं। इन समस्त गोपियों में राधा उत्तम हैं। वे रूप, गुण, सौभाग्य और प्रेम में सर्वाधिक हैं। राधा के साथ की हुई क्रीड़ा रस-वृद्धि का कारण है। अन्य सब गोपियां तो रस का उपकरण मात्र हैं। राधा कृष्ण की बल्लभा और उनकी प्राणधन हैं। उनके बिना गोपियां भी सुख का हेतु नहीं हो पातीं।<sup>१</sup> गोपियों का प्रेम कम नहीं है।<sup>२</sup>

हिन्दी के भक्ति-साहित्य में साहित्य रस की इस प्रकार की शास्त्रीय व्याख्या नहीं मिलती है। भक्ति रस है, उसका स्थायी भाव है, विभाव है, यह सब कहीं नहीं दिया है। विभाव के आलंबन,-उद्दीपन जो हैं, उनकी शास्त्रीय ढंग से व्यवस्थित व्याख्या का विवरण तो नहीं है, परन्तु कृष्ण गोपी, गोपी प्रेम, राधा इनके बारे में उक्तियाँ अवश्य प्राप्त हैं, जिनमें प्रायः वही भावना परिलक्षित होती है, जो कृष्णदास की इन सबके बारे में है। कृष्णदास कविराज और अन्य गीड़ीय वैष्णव राधा और गोपियों को केवल परकीया रूप में ही देखते थे। कृष्ण गोलोक में दैठे जब चैतन्य-अवतार लेने का विचार कर रहे थे, तब वे कहते हैं कि मुझे प्रिया की मान-जनित भत्संना जितनी अच्छी लगती है, उतनी वेद-स्तुति भी नहीं। मेरे प्रति गोपियों का जो उपपति भाव है, उस पर योगमाया अपना और अधिक प्रभाव डालेंगी। न तो मैं उसे जानूंगा और न गोपियां ही जानेंगी। दोनों एक दूसरे के रूप-गुण से

१. चै. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २८, २९, ३०

२. सहजे गोपीर प्रेम नहे प्राकृत काम।

कामक्रीड़ा-साम्ये तार कहि काम नाम॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ० १५२)

टिप्पणी :—यद्यपि हिन्दी के भक्ति साहित्य में गोपियों के प्रेम की ऐसी व्याख्या और विवरण तो नहीं हैं, परन्तु वे भी गोपी भाव की भक्ति को सर्वश्रेष्ठ और काम-हीन मानते थे, ऐसी ध्वनि निकलती है। कुछ स्फुट उक्तियाँ इस संबंध की निल जाती हैं। वे नीचे दी जा रही हैं:

(क) कृष्ण-नुष्टि करि कर्म करै जो आन प्रकारा।

फल विभिन्नार न हौइ, हौइ सुख परम अपारा॥

(नन्ददास, सिद्धांत-पंचाध्यायी, पृ. १८६)

(२) गरबादिक जे कहे काम के अंग आर्हि ते।

सुद्ध प्रेम के अंग नार्हि, जानार्हि प्राकृत जे॥

(नन्ददास, सिद्धांत-पंचाध्यायी, पृ. १८९)

(३) जो कोउ भरता भाव हृदय धरि हरि पद ध्यावे।

नारि पुरुष कोइ होइ श्रुति ऋचा गति सो पावे॥

(सू. सा., बे. प्रे., पृ. ३६४)

एक दूसरे का मन हरण करेंगे। धर्म छोड़ कर राग मार्ग से दोनों का मिलन होगा।<sup>१</sup> यह पीछे बताया जा चुका है कि मधुर रस का स्वकीया और परकीया दोनों भावों में अवस्थान है। परकीया भाव श्रेष्ठ है क्योंकि उसमें रस का अत्यधिक उल्लास है। गौड़ीय वैष्णव मत में राधा परकीया ही है। हिन्दी के भक्ति साहित्य में कुछ गोपियाँ तो परकीया हैं, परन्तु राधा स्वकीया ही है। सूरदास ने रास के प्रारम्भ में राधा का कृष्ण से गंधर्व विवाह करवाया है।<sup>२</sup> राधा देवी-देवताओं से वर भी यही मांगती है कि नन्द सुत उनके पति हों।<sup>३</sup> नन्ददास की रचना “इयाम सगाई” में तो राधा और कृष्ण की सगाई करवाई गई है।

हिन्दी के भक्ति साहित्य में राधा अनन्य पूर्वी स्वकीया नायिका हैं परन्तु गौड़ीय वैष्णव साहित्य में वे परकीया ही हैं। अन्य गोपियों को अवश्य ही कुछ को परकीया और कुछ को स्वकीया रूप में हिन्दी भक्तों ने माना है। धर्म, कर्म, लोभ, लाज, सुत और पति त्याग कर कृष्ण के पास भागने वाली गोपियाँ भी हैं।<sup>४</sup>

गोपी प्रेम एकनिष्ठ प्रेम है। यह स्त्री-पुरुष का प्रेम होते हुए भी काम नहीं है। इस पर कृष्णदास ने बहुत जोर डाला है। हिन्दी भक्ति-साहित्य में नन्ददास की उकित इस प्रकार की मिलती है।<sup>५</sup> सूरदास भर्ता भाव की उपासना की महिमा गाते हैं। जो कोई भर्ता भाव से हरि पद का ध्यान करते हैं, वे श्रुति-ऋचा की गति पाते हैं।<sup>६</sup> नन्ददास गोपियों

१. मो विषये गोपीगण उपपति भावे ।

योग माया करिवेन आपन प्रभावे ॥इत्यादि॥

(चं. च., आदिलीला, परि. ४, पृ. २२)

२. जाकौं व्यास वरन्त रास ।

है गंधर्व विवाह चित दै सुनौ बिविध विलास ॥

(सू. सा., १०१०७१, पृ. ६२९)

३. नन्द-सुत पति देहु देवी पूजि मन की आस ।

(सू. सा., १०१०७१, पृ. ६२९)

४. धर्म कर्म लोक लाज सुत पति तजि धाई ।

[चत्रभुज प्रभु गिरिधर मैं जांचे री माई ॥] (अष्ट. व. स., पृ. ४५४)

५. (क) कृष्ण तुष्टि करि कर्म करै जो आन प्रकारा ।

फल बिमिचार न हौइ, हौइ सुख परम अपारा ॥

(नन्ददास, सिद्धांत पंचाव्यायी, पृ. १८६)

(ख) गरबादिक जे कहे काम के अंग आहिं ते ।

सुद्ध प्रम के अंग नाहिं जानहिं प्राकृत जे ॥

(नन्ददास, सिद्धांत पंचाव्यायी, पृ. १८९)

६. जो कोउ भरता-भाव हृदय घरि हरि-पद ध्यावै ।

नारि पुरुष कोउ होइ सुति-ऋचा-गति सो पावै ॥

(सू. सा., १०११७५, पृ. ६६४)

को प्रथम काम-रस से युक्त बताते हैं, फिर वह काम रस शुद्ध प्रेम हो गया, यह भी कहते हैं।<sup>१</sup> कहने का तात्पर्य यह है कि हिन्दी के भक्ति साहित्य में गोपी प्रेम संबंधी ऐसी उक्तियां स्फुट रूप से तो मिलती हैं जो गौड़ीय भक्ति साहित्य की इस संबंध की भावना से समानता रखती हैं, परन्तु शास्त्रीय रूप से ऐसी कोई व्याख्या नहीं है, जैसी कृष्णदास कविराज ने दी है।

### नायिका भेद

गोपी—जगन्नाथ पुरी की रथ यात्रा के वर्णन में चैतन्यदेव स्वरूप दामोदर से गोपियों के मान के बारे में प्रश्न करते हैं। इसी प्रसंग को कृष्णदास कविराज ने अपने चैतन्य-चरिता-मृत में दिया है। यहां पर मान के विभिन्न रूप और उसके अनुसार नायिका भेद दिया गया है। वे कहते हैं, “गोपी मान नदी की शत धार के समान है।” नायिकाओं के स्वभाव और प्रेम-वृत्ति के बहुत से भेद हैं। सब तो कहे नहीं जा सकते। यहां कुछ भेदों का दिग्दर्शन किया जा रहा है। इन भेदों से मान के भी कई प्रकार हो जाते हैं।<sup>२</sup>

मान के अनुसार गोपियों के तीन भेद हैं।<sup>३</sup>

१. धीरा—यह नायिका कांत को दूर देखकर प्रत्याख्यान करती है परंतु पास आने पर आसन प्रदान करती है। उसके हृदय में तो कोप रहता है, ऊपर से मधुर वचन कहती है। प्रिय के आलिंगन करने पर वह भी कर लेती है। सरल व्यवहार करती है और मान का भी पोषण करती है। परिहास वाक्यों से भी प्रत्याख्यान करती है।<sup>४</sup>

१. तैसैई गोपी प्रथम काम, अभिराम रसी रस ।

पुनि पाछे निःसीम प्रेम, जिंहि कृष्ण भये वस ॥

... ... ... ... ...

तैसैई ब्रज की बाम, काम-रस उत्कट करि कै ।

सुदु ग्रेम भई, लई गिरिधर उर धरि कै ॥

(नन्ददास, सिद्धांतपंचाध्यायी, पृ. १९३)

२. प्रभु कहे कहे ब्रजे मानेर प्रकार ।

स्वरूप कहे गोपीमान नदी शत धार ॥

नायिकार स्वभाव प्रेमवृत्ति बहु भेद ।

सेह भेदे नाना प्रकार मानेर उद्भेद ॥

सम्यक् गोपिकार मान ना जाय कथन ।

एक दुइ भेदे करि दिग्दरशन ॥ (चै. च., मध्यलीला, परि. १४, पृ. २०४)

३. माने केह ह्य धीरा केहत अधीरा ।

एहं तिन भेदे केह ह्य धीराधीरा ॥ (चै. च., मध्यलीला, परि. १४, पृ. २०५)

४. धीरा कांत दूरे देखि करे प्रत्युत्थान ।

निकट आसिते करे आसन प्रदान ॥

हृदये कोप मुखे कहे मधुर वचन ।

प्रिय आलिंगिते तारे करे आलिंगन ॥

२. अधीरा—यह नायिका मान करने पर निष्ठुर वाक्यों द्वारा प्रिय की भर्त्सना करती है। कान पकड़ कर ताड़ना करती है और माला से बांध देती है।<sup>१</sup>

३. धीराधीरा—यह मानिनी नायिका वक्र वचनों द्वारा उपहास करती है। कभी स्तुति करती है, कभी निंदा करती है और कभी उदासीन हो जाती है।<sup>२</sup>

आगे चलकर कृष्णदास कविराज ने नायिकाओं के तीन और भेद दिए हैं। वे कहते हैं, कि मुग्धा, मध्या, प्रगल्भा ये नायिकाओं के तीन भेद हैं।<sup>३</sup> मुग्धा मान के वैदर्घ्य विभेद नहीं जानती। वह तो मान के समय मुख ढाँक कर केवल रुदन करती है। कांत के प्रिय वचन सुन कर प्रसन्न हो जाती है।<sup>४</sup> मध्या और प्रगल्भा के धीरादि भेद होते हैं।<sup>५</sup> इन सबके स्वभाव के अनुसार तीन भेद होते हैं। एक प्रखरा, दूसरी मृदु और तीसरी समा। ये अपने प्राखर्य, मार्दव, और साम्य-स्वभाव से कृष्ण को संतोष देती हैं।<sup>६</sup> कुछ गोपियाँ वामा हैं और कुछ दक्षिणा हैं।<sup>७</sup>

राधा—गोपियों के मध्य में श्रेष्ठ राधा ठकुरानी है। निर्मल उज्ज्वल रस और प्रेम रत्न की खान हैं। वे वयस से मध्यमा हैं, स्वभाव से समा और गाढ़ प्रेम भाव से निरंतर वामा हैं।<sup>८</sup>

सरल व्यवहारे करे मानेर पोषण।

किम्बा सोलुंठवाक्ये करे प्रिय निरसन॥ (चै. च., मध्यलीला, परि. १४, पृ. २०५)

१. अधीरा निष्ठुर वाक्ये करये भर्त्सन।

कर्णोत्पले ताड़े करे मालाय बंधन॥ (चै. च., मध्यलीला, परि. १४, पृ. २०५)

२. धीराधीरा वक्रवाक्ये करे उपहास।

कभु स्तुति, कभु निंदा कभु वा उदास॥ (चै. च., मध्यलीला, परि. १४, पृ. २०५)

३. मुग्धा, मध्या, प्रगल्भा तिन नायिका भेद।

(चै. च., मध्य लीला, परि. १४, पृ. २०५)

४. मुग्धा नाहि जाने मानेर वैदर्घ्य विभेद॥

मुख आच्छादिया करे केवल रोदन।

कांत प्रियवाक्य शुनि हृय परसन॥ (चै. च., मध्य लीला, परि. १४, पृ. २०५)

५. मध्या प्रगल्भा धरे धीरादि विभेद।

(चै. च., मध्यलीला, परि. १४, पृ. २०५)

६. तार मध्ये सवार स्वभाव तिन भेद॥

केह प्रखरा केह मृदु केह हृय समा। स्व स्व भावे कृष्णेर बाड़ाय प्रेम सीमा॥

प्राखर्य मार्दव साम्य स्वभाव निर्दोष। सेइ सेइ स्वभावे कृष्णे कराय संतोष॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. १४, पृ. २०५)

७. वामा एक गोपीगण, दक्षिणा एक गण।

(चै. च., मध्यलीला, परि. १४, पृ. २०५)

८. गोपीगण मध्ये श्रेष्ठा राधा ठाकुरानी।

निर्मल उज्ज्वल रस प्रेमरत्न-खनि॥

वयसे मध्यमा तिहों स्वभावेते समा।

गाढ़ प्रेमभाव तिहों निरंतर वामा॥ (चै. च., मध्यलीला, परि. १४, पृ. २०५)

राधा के बामा स्वभाव के कारण उनके मन में निरंतर मान उठा करता है। उनकी इस बामता से कृष्ण के आनंद का सागर बढ़ता है। राधा का प्रेम अधिरूढ़ महाभाव है। वह बैसा ही विशुद्ध और निर्मल है जैसा दशवाण स्वर्ण। यदि वे अचानक कृष्ण का दर्शन पा जाती हैं तो वे नाना प्रकार के भाव विभूषणों से भूषित हो जाती हैं। हर्षादि आठ सात्त्विक व्यभिचारी और सहज प्रेम से उद्भूत किलंकिचित्, कुट्टमिति, विलास, ललित, विव्वोक, मोद्ग्राहित, और मौग्ध्य चकित इत्यादि जो बीस भाव हैं उन सबसे उनके अंग भूषित हैं।<sup>१</sup>

राधा और गोपियों का इस प्रकार का नायिका भेद हिन्दी के भक्ति साहित्य में नहीं है। राधा-कृष्ण लीला में राधा और गोपियों के मान को दिखाने वाले पद इत्यादि तो हैं परंतु इस प्रकार की शास्त्रीय व्याख्या नहीं है।

भाव—भावों की व्याख्या जो कृष्णदास ने दी है वह राधा-प्रसंग से ही है। राधा के भावों का उदाहरण देकर उन भावों का विवरण उन्हें दिया है। ये राधा के भाव हैं जिनकी भूषा से राधा-कृष्ण का मन हरण करती हैं।<sup>२</sup> रूप गोस्वामी ने 'उज्ज्वल नील-मणि' में इन्हें अनुभाव के अन्तर्गत लिखा है।

१. किलंकिचित्—राधा को देखकर कृष्ण यदि उन्हें स्पर्श करने की इच्छा करते हैं, और राह घाट पर रास्ता रोकते हैं, अथवा पुष्प उठाते हैं, अथवा सखी को आगे जाता देखकर राधा के गात पर हाथ रखते हैं, तब हर्षादि संचारी के मूल कारण से इन सब स्थानों पर 'किलंकिचित्' भाव का उद्गम होता है।<sup>३</sup> (उ. नी. म., अनु. ३९)

१. बामा स्वभावे मान उठे निरंतर।

तार बाम्ये बाढ़े कृष्णेर आनन्द सागर॥

अधिरूढ़ महाभाव राधिकार प्रेम।

विशुद्ध निर्मल जैछे दशवाण हेम॥

कृष्णेर दर्शन जदि पाय आचम्बिते॥

नानाभाव विभूषणे हय विभूषिते॥

अष्टसात्त्विक हर्षादि व्याभिचारी आर॥

सहजप्रेम विशति भाव अलंकार॥

किलंकिचित् कुट्टमिति विलास ललित॥

विव्वोक मोद्ग्राहित आर मौग्ध्य चकित॥

एत भाव-भूषाय भूषित श्री राधार अंग। (चै. च., मध्यलीला, परि. १४, पृ. २०५)

२. किलंकिचितादि भावेर शुन विवरण।

(जे भाव भूषाय राधा हरे कृष्णमन॥) (चै. च., मध्यलीला, परि. १४, पृ. २०६)

(राधा देखि कृष्ण जदि छुते करे मन।

दानघाटि पथे जबे वज्रेन गमन॥

जबे आसि माना करे पुष्प उठाइते।

सखी आगे चाहे जदि गाय हात दिते॥

(ऐसे सब स्थाने किलंकिचित् उद्गम। (चै. च., मध्यलीला, परि. १४, पृ. २०६)

२. विलास—राधा चाहे घर बैठी रहें या वृन्दावन जाएँ, यदि अकस्मात् कृष्ण का दर्शन पा जाएँ तब उन्हें देखते ही उनके मन में नाना प्रकार के भावों का वैलक्षण उपस्थित हो जाता है। इन वैलक्षणों का नाम विलास है।<sup>१</sup> (उ. नी. म., अनु. २७)

३. ललित—लज्जा, हृष्ण, अभिलाष, सम्भ्रम, वान्य, भय ये सब भाव मिल कर राधा को चंचल करते हैं। उस समय राधा यदि कृष्ण के सामने उपस्थित रहें, अंग भंग करके झूकुंचित करें और मुख, नेत्र इत्यादिके द्वारा नाना भाव प्रगट हों, उस कांत भाव का नाम ललितालंकार है।<sup>२</sup> (उ. नी. म., अनु. ५१)

४. कुटृमित—ललित भूषित राधा को कृष्ण देखें और दोनों एक दूसरे से मिलने के लिए उत्सुक हों और कृष्ण राधा से कुछ छेड़छाड़ करें तो मन में प्रसन्न होती हुई भी राधा उसका वर्जन करें और बाहर से वामता और क्रोध प्रदर्शित करें परंतु मन में सख्य भाव रखें। उनके इस भाव का नाम कुटृमित है।<sup>३</sup> (उ. नी. म., अनु. ४४)

महाभाव और सात भाव—कृष्णदास ने अन्य भावों की व्याख्या नहीं दी है। इसी स्थल पर उन्होंने कहा है कि किलकिंचित् भाव में सात अन्य भाव मिल जाते हैं तब वह महाभाव हो जाता है। ये सात भाव गर्व, अभिलाष, भय, शुष्करहित, क्रोध, असूया और मंदस्मित हैं। इनकी विशेष व्याख्या नहीं दी गई है।

१. राधा वसि आछे किवा वृन्दावन जाय ।

ताँह आचम्बिते कृष्ण दरशन पाय ॥

देखितेइ नाना भाव हृय वैलक्षण ।

से वैलक्षणेर नाम विलास-भूषण ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. १४, पृ. २०६-२०७)

२. लज्जा हृष्ण अभिलाष संभ्रम वान्य भय ।

एत भाव मिलि राधाय चंचल करय ॥

कृष्ण आगे राधा जदि रहे दांडाइया ।

तिन अंगभंगे रहे भू नाचाइया ॥

मुखे नेत्रे हृय नाना भावेर उद्गार ।

एइ कांताभावेर नाम ललितालंकार ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. १४, पृ. २०७)

३. ललित भूषित राधा देखे जदि कृष्ण ।

दुंहु दुंहा मिलिवारे हृयेन सतृष्ण ॥

... ... ...

लोभे आसि कृष्ण करे कंचुकाकर्षण ।

अंतरे उल्लास राधा करे निवारण ॥

वाहिरे वामता क्रोध भितरे सख्य माने ।

कुटृमित नाम एइ भाव-विभूषणे ॥

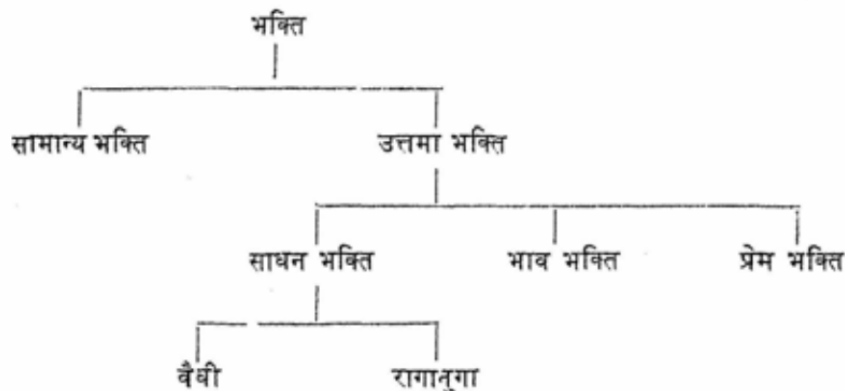
(चै. च., मध्यलीला, परि. १४, पृ. २०७)

अष्टसात्त्विक और हर्षादि व्यभिचारी—इन शब्दों का प्रयोग कृष्णदास ने दो स्थलों पर किया है<sup>१</sup> परंतु ये क्या हैं, यह कहीं नहीं कहा। न तो अष्टसात्त्विकों के नाम गिनाए हैं और न हर्षादि व्यभिचारी के ही नाम गिनाए हैं।

### १०. रूप गोस्वामी की भक्ति भावना

कृष्णदास कविराज ने जो कुछ कहा है वह यद्यपि शास्त्रीय विवेचना और पद्धति का रूप तो लिए हैं परन्तु हैं प्रसंगानुसार ही। उनका ध्येय भक्ति की और भक्ति रस की व्याख्या या विवेचना करना नहीं है। उनके इन उल्लेखों की पृष्ठभूमि में चैतन्यदेव की वह भक्ति भावना है जिसको उन्होंने रूप गोस्वामी को संक्षेप में सुनाया था और जिसकी शास्त्रीय रूप से विशद व्याख्या, विवेचना और वर्गीकरण रूप गोस्वामी ने अपनी दो रचनाओं भक्ति-रसामृत-सिधु और उज्ज्वल-नील-मणि में किया है। यहां पर संक्षेप में उन दोनों के वर्णित विषय को दे देना सभीचीन होगा। उससे कृष्णदास द्वारा वर्णित यह भक्ति भावना अधिक स्पष्ट हो जायगी।

**भक्ति**—रूप गोस्वामी ने भक्ति का सामान्य विवरण देते हुए भक्ति के प्रकारों का वर्णन किया है।<sup>२</sup> इस विभाजन को नीचे दी गई तालिका से दिखाया जा सकता है :—



भक्ति-मात्र सामान्य भक्ति है। उत्तमा भक्ति सामान्य भक्ति से भिन्न है। उत्तमा भक्ति इसकी तुलना में श्रेष्ठ है जैसा कि नाम से स्पष्ट है। उत्तमा भक्ति उत्कृष्टतम् भक्ति है। यह भक्ति कृष्ण की उनके अनुकूल उपासना है (आनुकूल्येन कृष्णानुशीलन)। उत्तमा भक्ति में अन्य किसी भी वस्तु की वांच्छा नहीं होती। यह भोग वासना एवं मोक्ष-

१. (क) अष्ट सात्त्विक हर्षादि व्याभिचारी आर।

(चै. च., मध्यलीला, परि. १४, पृ. २०६)

(ख) सात्त्विक व्याभिचारी भावेर मिलने।

(चै. च., मध्यलीला, परि. १९, पृ. २५२)

२. आद्या सामान्य भक्त्याद्या द्वितीया साधनांकिता।

भावान्तिता तृतीयात्र तुर्या प्रेमनिरूपिका॥

(भ. र. सि., पृ. १७)

वासना दोनों से ही स्वतंत्र हैं। उत्तमा भवित ज्ञान तथा कर्म से भी मुक्त है।<sup>३</sup> कर्म, ज्ञान, वैराग्य, यम, तथा शुचि इत्यादि भवित के अंग नहीं हैं, क्योंकि ये सब स्वतंत्र रूप से भवित उत्पन्न करने में अशक्त हैं। भोग तथा मोक्ष भवित का ध्येय नहीं है। उत्तमा भवित के छः गुण हैं।<sup>४</sup>

**प्रथम गुण**—कलेश दूर करने की शक्ति (कलेशधन्त्व)। भवित के द्वारा समस्त कलेश दूर किए जा सकते हैं जो पापजनित हैं अथवा पाप-बीज जनित हैं, अथवा अविद्याजनित हैं।

**द्वितीय गुण**—शुभ एवं कल्याण करने की शक्ति (शुभदत्त्व)। इसके द्वारा सद्गुणों की एवं सुख की उत्पत्ति होती है।

**तृतीय गुण**—मोक्ष के प्रति उदासीनता उत्पन्न करने की शक्ति (मोक्ष-लघुताकारित्व)।

**चौथा गुण**—प्राप्ति में कठिनाई। अर्थात् ध्येय की प्राप्ति में दुर्लभता (सुदुर्लभत्व)।

**पांचवां गुण**—सान्द्रानन्द की विशेषात्मता के प्रति तन्मयता। यह सान्द्रानन्द ब्रह्म की प्राप्ति के सुख से कहीं अधिक श्रेष्ठ एवं उच्च है।

**छठा गुण**—श्रीकृष्ण को आकर्षित करके वश में रखने की शक्ति। (श्रीकृष्ण कर्षणत्व और कृष्ण-वशीकरण अथवा श्रीकृष्ण कार्यणी शक्ति)।

भवित करने का अधिकार वैसे तो सबको ही प्राप्त है, परन्तु वास्तविक अधिकारी वह है जो कृष्ण पर स्वभाव से ही विश्वास एवं श्रद्धा रखता है (जातश्रद्ध है), जो न तो संसार में अति आसवत है, और न उससे अत्यंत उदासीन है (नातिसक्तो न निर्विण्णुः)।

### उत्तमा भवित के प्रकार

उत्तमा भवित तीन प्रकार की होती है।<sup>५</sup> साधन भवित, भाव भवित तथा प्रेम भवित।

**साधन भवित**—इसमें वाहा साधनों द्वारा भवत इष्टदेव की ओर उन्मुख होता है।

#### ३. अन्याभिलाषिताशून्यं ज्ञानकर्मद्यनावृतम् ।

आनुकूल्येन कृष्णानुशीलनं भवितरत्तमा ॥ (भ. र. सि., पृ. ११३)

कृष्णदास ने शुद्ध भवित का परिचय देते हुए जो कहा है, उसमें ये सब शब्द आए हैं। भाव भी यही हैं। कवाचित् शुद्ध भवित से उनका तात्पर्य इस उत्तमा भवित से है। वे पंक्तियां ये हैं :—

अन्य वाङ्छा अन्य पूजा छाड़ि ज्ञान कर्म । आनुकूल्ये सर्वेन्द्रिय कृष्णानुशीलन ॥

मुक्ति मुक्ति आदि वाङ्छा जदि मने हय । साधन करिले प्रेम उत्पन्न ना हय ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. १९, पृ. २५१)

#### ४. कलेशधनी शुभदा मोक्षलघुताकृत् सुदुर्लभा ।

सान्द्रानन्दविशेषात्मा श्री कृष्णाकार्यणी च सा । (भ. र. सि., पृ. ११२)

#### १. सा भवितः साधनं भावः प्रेमा चेति त्रिधोदिता ।

(भ. र. स., पृ. २११)

साधन भक्ति-वृत्ति-साध्य है,<sup>३</sup> भाव-साध्य नहीं, यद्यपि यह भावभक्ति की ओर ले जाने की पहली सीढ़ी है। साधन-भक्ति दो प्रकार की होती है, एक वैधी और दूसरी रागानुगा।

१. वैधी भक्ति—वैधी साधन भक्ति शास्त्रोक्त विधि के अनुसार की जाती है अतः इसका नाम वैधी है। शास्त्र से यहां अभिप्राय मुख्यतः श्रीमद्भागवत् से है। वैधी भक्ति की उद्भावना वर्णव शास्त्रों में वर्णित उपासना विधियों से होती है। इसमें भक्त राग की स्थिति तक नहीं पहुँचता।<sup>४</sup> वैधी भक्ति के चौंसठ अंग हैं, जिनमें से कुछ उल्लेखनीय निम्न हैं:—

१. गुरु पादाश्रय
२. गुरु से शिक्षा-दीक्षा
३. गुरु सेवा
४. साधु-अनुबर्तन
५. सद्धर्म-पृच्छा
६. कृष्ण हेतु से भोगादि त्याग
७. बहु-ग्रंथ-कलाभ्यास-व्याख्यावाद, इन सबका विवर्जन
८. वर्णव चिह्न धारण
९. हरि नामाक्षर धारण
१०. दंडवत् नति
११. अर्चना
१२. परिक्रमा
१३. जप
१४. गीत
१५. संकीर्तन
१६. नैवेद्य ग्रहण
१७. पादोदक ग्रहण
१८. एकादशी आदि व्रत, जन्माष्टमी आदि उत्सवों में भाग लेना।

श्रीकृष्णदास कविराज ने अपने चैतन्यचरितामृत में पांच को विशेष महत्त्व दिया है। साधु संग, नाम कीर्तन, भागवत श्रवण, मथुरा वास और श्री मूर्त्ति का श्रद्धा पूर्वक सेवन।

२. रागानुगा भक्ति—रागानुगा भक्ति ब्रजवासियों की भक्ति की अनुग है। अर्थात् रागानुगा भक्ति उन ब्रजवासियों की रागात्मिका भक्ति का अनुकरण है, जो कृष्ण के समकक्ष थे। इसमें ब्रज भाव की अनुभूति करने का लोभ मुख्य वस्तु है। यद्यपि इस भाव की अनुभूति करने की इच्छा के लिए प्रयत्न करने की आवश्यकता होती है, यह इच्छा स्वा-

२. कृति साध्या भवेन् साध्यभावा सा साधनाभिधा।

नित्य सिद्धस्य भावस्य प्राकट्यं हृषि साध्यता ॥ (भ. र. सि, पृ. २१२)

३. यत्र रागानवाप्तत्वात् प्रवृत्तिश्वप्नायते।

शासनेनैव शास्त्रस्य सा वैधी भक्तिरुच्यते।

(भ. र. सि., पृ. २१५)

भाविक रूप से नहीं होती। ध्यान और स्मरण द्वारा कृष्ण और उनकी लीला की अनुभूति की जाती है। रागानुगा भक्ति कामानुगा और संबंधानुगा दो प्रकार की होती है।<sup>१</sup>

**भाव भक्ति—**भाव भक्ति 'साधन परिपाकेन' है। अर्थात् साधन भक्ति से विकसित होती है। परन्तु यह 'कृष्णकृपया तद् भक्त-कृपया वा' भी होती है। अर्थात् भाव-भक्ति की प्राप्ति कृष्ण की कृपा से या उनके भक्तों की कृपा से भी होती है। भाव भक्ति या तो 'साधनाभिनवेशाज' होती है या 'कृष्ण-प्रसादज' होती है या 'कृष्ण-भक्त प्रसादज' होती है।<sup>२</sup> यह भाव भक्ति आन्तरिक भाव के फलस्वरूप होती है। यह 'रस' की सीमा तक नहीं पहुँचती। यह 'शुद्ध सत्त्व विशेष' है। यह प्रेममयी तो नहीं है। परन्तु 'प्रेम सूर्यांशु-साम्य-भाक्' तो है ही अर्थात् प्रेम भक्ति उत्पन्न करती है। यह 'चित्त मासृष्ट कृत' है और रुचि से उत्पन्न होती है।

**प्रेम भक्ति—**प्रेम भक्ति वास्तव में 'भाव-भक्ति-परिपाक' है। भाव जब परिपक्व हो जाता है, 'सान्द्रात्मा' हो जाता है, तब भाव प्रेम में बदल जाता है और चित्त सम्म (सम्यङ्गमसृण स्वांत) हो जाता है और चित्त में 'अनन्य ममता' उत्पन्न हो जाती है।<sup>३</sup> यह प्रेम भक्ति या तो वैधी भाव या रागानुगा भाव दोनों से ही उत्पन्न हो जाती है परन्तु यह इष्टदेव के 'प्रसाद' से भी उत्पन्न हो जाती है। इष्टदेव का यह 'प्रसाद' अथवा कृपाई 'केवल' हो सकता है अथवा 'माहात्म्य ज्ञान' से हो सकता है। प्रेम भक्ति का उदय इस प्रकार होता है—सर्वप्रथम श्रद्धा, इससे साधु-संग, इससे भजन-क्रिया, इससे अनर्थ-निवृत्ति, इससे निष्ठा, इससे रुचि, इससे आसक्ति, इससे भाव और इससे प्रेम का उदय होता है।

### भक्तिरस

भक्ति रस का स्थायी भाव कृष्ण रति है। यह कृष्ण रति विभाव इत्यादि से परिपूष्ट हो कर रस की श्रेणी पर पहुँच जाती है।<sup>४</sup>

**१. विभाव—**विभावों के द्वारा ही कृष्णरति-स्थायी भाव 'रत्यास्वाद' का हेतु होता है। ये विभाव दो प्रकार के हैं। एक 'आलंबन' और दूसरा 'उदीपन'।<sup>५</sup>

**आलंबन—**कृष्ण रति के आलंबन विभाव 'विषय' रूप से कृष्ण और आधार रूप से

१. विराजन्तीमभिव्यक्तं ब्रजवासिजनादिषु। रागात्मिकामनुसूता या सा रागानुगोच्यते॥

रागानुगाविवेकार्थमादौ रागात्मिकोच्यते। इष्टे स्वारसिकी रागः परमादिष्टता भवेत्॥

तन्मयी या भवेद्भक्तिः सात्र रागात्मिकोदिता। सा कामरूपा संबंधरूपा चेति भवेद्द्विधा॥

(भ. र. सि., पृ. २१३१-१३२)

१. साधनाभिनवेशेन कृष्णतद् भक्तयोस्तथा।

प्रसादेनातिवन्यानां भावो द्वेषाभिजायते। (भ. र. सि., पृ. ३४५)

२. सम्यङ् मसृणितस्वान्तो ममत्वातिशयाकितः।

भावः स एव सान्द्रात्मा बुधैः प्रेमा निगद्यते॥ (भ. र. सि., पृ. ४१)

३. एषा कृष्णरतिः स्थायी भावो भक्ति रसो भवेत्।

(भ. र. सि., द. ११२)

४. तत्र जेया विभावास्तु रत्यास्वादनहेतवः।

ते द्विघालम्बना एके तथैवोदीपनाः परे॥ (भ. र. सि., द. १५५-६)

कृष्ण-भक्त हैं। कृष्ण चाहे 'स्वयं रूप' में हों अथवा अन्य रूप में, जैसे गोप बालक, आलंबन हैं। कृष्ण भक्त चाहे साधक हो, चाहे सिद्ध दोनों ही प्रकार से आलंबन हैं। कृष्ण का स्वयं रूप आवृत्त और प्राकृत दोनों प्रकार का हो सकता है।

**उद्दीपन**—कृष्ण रूप के उद्दीपन विभाव उनके गुण, चेष्टा, प्रसाधन और कुछ अन्य वस्तुयें हैं। कृष्ण के गुण कार्यिक, वाचिक और मानसिक तीन प्रकार के हैं। कृष्ण का प्रसाधन तीन प्रकार का है। वसन, आकल्प और मंडन। वसन में वे कंचुक, उष्णीय इत्यादि धारण करते हैं। आकल्प प्रसाधन में केश बंध, आलेप, माला, ताम्बूल इत्यादि हैं। मंडन प्रसाधन में वे किरीट, कुँडल, हार, बल्य, नूपुर इत्यादि धारण करते हैं। अन्य वस्तुओं में स्मित अंग, सौरभ, मुरली इत्यादि हैं।<sup>१</sup>

**२. अनुभाव**—कृष्ण रति स्थायी भाव के अनुभाव नृत्य, विलुठित, गीत, क्रोशन, तनुमोचन, हुंकार, जृम्भा, श्वास-भूमन, लोकानुपेक्षित लालास्त्राव, अट्टहास, धूर्णा और हिंका हैं।<sup>२</sup>

**३. सात्त्विक भाव**—ये सात्त्विक वास्तव में भाव नहीं हैं। ये तो भावों के बाह्य लक्षण मात्र हैं। प्राचीन काव्य शास्त्र में दिए गए आठ सात्त्विक भाव रूप गोस्त्वामी ने भी दिए हैं। वे स्तंभ, स्वेद, रोमांच, स्वर भंग, वैपथ, वैवर्ण्य, अश्रु, और प्रलय हैं। रूप गोस्त्वामी इन्हें स्त्नघ, दिग्घ और रुक्ष तीन विभागों में बांटते हैं।<sup>३</sup>

**४. व्यभिचारी भाव**—इन्हें संचारी भाव भी कहा है। ये संख्या में तीनों हैं। इनके नाम ये हैं : निवेद, विषाद, दैन्य, ग्लानि, श्रम, मद, गर्व, शंका, त्रास, आवेग, उन्माद, अपस्मार, व्याधि, मोह, मृति, आलस्य, जाड्य, ग्रीडा, अवहित्या, स्मृति, वितकं, चिता, मति, धृति, हृष्ट, औत्सुक्य, उग्रता, अमर्ष, असूया, चापल्य, निद्रा, सुष्टित, बोध। ये संचारी भाव कभी तो कृष्ण रस से स्वतंत्र होते हैं और कभी परतंत्र।<sup>४</sup>

**५. स्थायी भाव**—स्थायी भाव के ९ प्रकार हैं : रति, हास, शोक, क्रोध, उत्साह, भय, जुगृप्ता, विस्मय, और निवेद। वैष्णव भक्ति रस का प्रमुख स्थायी भाव श्री कृष्ण विषयक रति है।

रूप गोस्त्वामी ने भक्ति रसों को मुख्य और गीण दो भागों में बांटा है। शांत, प्रीत, प्रेयस्, वात्सल्य और मधुर, ये पांच मुख्य भक्ति रस हैं। इन पांचों का जो परिचय उन्होंने दिया है उसका संक्षिप्त विवरण यहां दिया जा रहा है।<sup>५</sup>

(१) **शांत**—शांत भक्ति रस दो प्रकार का है, परोक्ष और साक्षात्कार। इस भक्ति का स्थायी भाव 'शुद्ध कृष्ण विषया रति' है जो सम और सांद्र दो प्रकार की है। इसके आलंबन नारायण, और आत्माराम भक्त और तापस हैं। उपनिषद् पाठ और साधु संग

१. भ. र. सि., द. २०-१२

२. भ. र. सि., द. ३१-२

३. भ. र. सि., द. ४१-३

४. भ. र. सि., द. ५०-२२

५. भ. र. सि., द. ५

उद्दीपन है ।

(२) प्रीत-प्रीत भक्ति रस दो प्रकार का है । संभ्रम प्रीत जिसमें दासत्व की भावना है और गौरव प्रीत जिसमें लालनीयत्व है ।

(क) संभ्रम प्रीत का स्थायी भाव संभ्रम या आदर से उद्भूत प्रीत है । इसके आलंबन विभाव कृष्ण और उनके दास हैं । ये दास अधिकृत, आश्रित और पार्षद होते हैं ।

(ख) गौरव प्रीत का स्थायी भाव कृष्ण से हीन होने की भावना से उद्भूत प्रीत है । इसके आलंबन विभाव कृष्ण और इनके लालनीय अन्य व्यक्ति जैसे प्रश्नुम्न इत्यादि हैं ।

(३) प्रेयस्—इसका स्थायी भाव सख्य रति है । इसके आलंबन कृष्ण और उनके वयस अनुकूल सखागण हैं । प्रेयस् विकसित हो कर प्रणय, प्रेम, स्नेह, और राग हो जा सकता है ।

(४) वात्सल्य—इसका स्थायी भाव वत्सल रति या अनुकंपा की इच्छा है । इसके आलंबन-विभाव कृष्ण और उनके गुरुजन हैं ।

(५) मधुर रस—इसका स्थायी भाव प्रियता या मधुरा रति है । इसके आलंबन, कृष्ण और उनकी प्रिय गोपियां हैं ।

यह मधुर रस कई नामों से अभिहित किया गया है । यह शृङ्गार, भक्ति रस और उज्ज्वल रस भी कहलाता है । इस मधुर रस का स्थायी भाव प्रियता अथवा मधुरा रति जो है वह एकपक्षी नहीं है । यह उभय-आनंदप्रद है, 'मिथः संभोग' है ।<sup>१</sup> इस मधुर रस के आलंबन विभाव कृष्ण और कृष्ण-वल्लभा गोपियां हैं ।

मधुर रस के आलंबन कृष्ण 'नायक चूडामणि' हैं । इन नायक-कृष्ण के प्रेमी रूप में २५ गुण हैं । कृष्ण के प्रेमी के रूप में दो स्वरूप हैं । एक तो 'पतिरूप' और दूसरा 'उपपति' रूप । उपपति रूप में ही कृष्ण के प्रेम का सर्वश्रेष्ठ रूप दृष्टिगोचर होता है ।<sup>२</sup> उपपति भाव का प्रेम जो वर्जित है वह प्राकृत नायक के लिए है, कृष्ण के लिए नहीं । वे तो परकीया भाव की रति के लिए ही आए थे । नायक कृष्ण ब्रज में 'पूर्णतम्' हैं, मधुरा में 'पूर्णतर' हैं और द्वारिका में 'पूर्ण' हैं ।

कृष्ण-वल्लभा गोपियां नायिकायें हैं । कृष्ण के पति और उपपति रूप से ये नायिकायें भी 'स्वकीया' और 'परकीया' हैं । परकीया नायिकायें या तो 'कन्यका' हैं या 'प्रीढा' (विवाहिता) हैं । विवाहिता स्त्री से प्रेम करना यद्यपि लैकिक समाज में वर्जित है परन्तु वैष्णव-रस शास्त्र में यह सर्वश्रेष्ठ है । स्वकीया और परकीया दोनों ही मुग्धा, मध्या और प्रगल्भा इन तीन विभागों में बांटी गई हैं । मान करने की ज़कित के अनुसार मध्या और प्रगल्भा के धीरा, अधीरा और धीराधीरा तीन रूप हैं । नायक के प्रेम करने के अनुसार ये उत्तमा, मध्यमा और कनिष्ठा तीन प्रकार की हैं । राधा वृन्दावनेश्वरी हैं और नायिका-शिरोमणि हैं ।

१. मिथो हरेम् गाक्ष्याइच संभोगस्यादि-कारणम् ।

मधुरापर-पर्याया प्रियताल्योदिता रतिः ॥ (उ. नी. म., पृ. ५)

२. अत्रैव परमोत्कर्षः शृङ्गारस्य प्रतिष्ठितः । (उ. नी. म., ना. १७, पृ. १४)

पंचम अध्याय

पदावली

विनय, वंदनायें और लीलागान

**वर्ण्य विषय**—पदावली साहित्य अपने प्राप्त-रूप में सर्वथा धार्मिक साहित्य ही है। कवियों ने छोटे बड़े पदों में जो विषय प्रस्तुत किया है, वह राम और कृष्ण का लीलागुण गान है। इष्टदेव राम से संबंधित पद अपेक्षाकृत बहुत कम हैं। कृष्ण विषयक पद संख्या में हजारों हैं। 'पदकल्पतरु' में, जिसमें बंगाली भक्तों के कई हजार पद संगृहीत हैं, राम संबंधी केवल एक पद है जिसमें उनकी वंदना की गई है।<sup>१</sup> हिन्दी वैष्णव भक्तों में तुलसी-दास की रचनाओं में राम संबंधी पद अधिक हैं, कुछ कृष्ण संबंधी भी हैं। परन्तु हिन्दी वैष्णव भक्त भी कृष्ण की ओर अधिक उन्मुख हुए थे ऐसा ज्ञात होता है, क्योंकि कृष्ण संबंधी पद यहाँ भी अधिक मात्रा में उपलब्ध हैं।

**वर्ण्य-विषय में भिन्नता**—समस्त पदावली साहित्य की प्रवृत्तियों में मूलतः भेद न होते हुए भी भेद है। कहने का तात्पर्य यह है कि पदावली साहित्य में कवियों का उद्देश्य तो अपने इष्टदेव का लीलागान करना ही है। कौन सी लीला वे गा रहे हैं, यही भिन्नता दृष्टिगोचर होती है। इस भिन्नता का प्रमुख कारण दोनों भक्तों की भक्ति-भावना का अंतर है। हिन्दी के वैष्णव भक्त कवि इष्टदेव के समस्त रूपों के उपासक ज्ञात होते हैं। उनके इष्ट-देव मधुर-रस-संचारक कृष्ण हैं, तो असुर-निकंदन कृष्ण भी हैं। उन्हें कृष्ण का ऐश्वर्य रूप, दाल रूप और मधुर रूप सब प्रिय हैं और वे उनके इन समस्त रूपोंके अनुरूप उनका लीलागुण गान करते हैं। राम, जो मर्यादा पुरुषोत्तम है, पृथ्वी का भार हरने वाले हैं, तुलसी के इष्टदेव हैं, वे उनका गुणगान अपने पदों में बड़ी तन्मयता से करते हैं। उन्होंने राम के मधुर रूप को देखा अवश्य है परन्तु उसे उनके शील से ऐसा संयुक्त कर दिया है कि उसमें शृंगारिकता नाम मात्र को भी नहीं रह गई है। वैसे भी राम का चरित्र ऐसा ही है कि उसमें मधुर भावनाओं को स्थान नहीं है। कृष्ण के उपासक कवियों को कदाचित् राम-लीला-गान इसीलिए नहीं रुचा। राम के सम्बन्ध में भी यदि वे कुछ कह गए तो केवल इसीलिए कि वैष्णव-भक्ति में अपने इष्टदेव के अतिरिक्त अन्य देवों पर भी श्रद्धा-भक्ति रखना आवश्यक है। इसी भावना से प्रेरित होकर कृष्ण-भक्तों ने भी राम की वंदना की है।

गौड़ीय वैष्णव समाज की भक्ति भावना में भगवान के ऐश्वर्य-रूप से प्रभावित भक्ति को हीनतर माना गया है। वे भगवान के उस माधुर रस की उपासना को सर्वश्रेष्ठ मानते हैं जो वृदावन में प्रगट होता है।<sup>२</sup> अतः पदावली साहित्य में कृष्ण का जो लीला-गुण-गान है उसमें कुछ ही पद ऐसे हैं जो कृष्ण की वंदना करते हैं। वह वंदना भी हिन्दी पदों में प्राप्त वंदना से कुछ भिन्न है, जैसा आगे दिखाया गया है। गौड़ीय वैष्णव पदावली का सबसे बड़ा संग्रह ग्रन्थ 'पदकल्पतरु' जिन पदों से परिपूर्ण है वे सब राधा-कृष्ण-लीला के ही पद हैं। कुछ ही पद ऐसे हैं, जो वंदनायें हैं। राधा-कृष्ण का रूप वर्णन भी जो है वह भी मधुर भाव

१. प. क. त., पद २४०७

२. देखो, पीछे दिए "आध्यात्मिक विचार"

का ही है। यहाँ पर पदकल्पतरु के चारों खण्डों की वह सूची दी जा रही है जिनके अंतर्गत पद संगृहीत हैं। उससे यह भिन्नता अधिक स्पष्ट हो जायगी।

### पदकल्पतरु — प्रथम खण्ड

पहली शाखा—इसमें ११ पल्लव हैं।

|                                |                         |
|--------------------------------|-------------------------|
| पल्लव                          | विषय                    |
| प्रथम                          | मंगलाचरण                |
| द्वितीय                        | श्रीराधार पूर्वराग      |
| तृतीय                          | श्री कृष्णर पूर्वराग    |
| चतुर्थ                         | श्री राधार पूर्वराग     |
| पंचम                           | श्री कृष्णर पूर्वराग    |
| षष्ठ                           | वयः संधि                |
| सप्तम                          | श्री राधार पूर्वराग     |
| अष्टम                          | " " "                   |
| नवम                            | श्री कृष्णर पूर्वराग    |
| दशम                            | संक्षिप्त संभोग रसोदगार |
| एकादश                          | प्रकारांतर रसोदगार      |
| दूसरी शाखा—इसमें २४ पल्लव हैं। | " "                     |

|                 |                                |
|-----------------|--------------------------------|
| पल्लव           | विषय                           |
| प्रथम, द्वितीय  | रूपानुराग                      |
| तृतीय           | रूपाभिसार                      |
| चतुर्थ          | वसंत कालोचित वासकसज्जादि वर्णन |
| पंचम            | हिमकालोचित अभिसारिकादि वर्णन   |
| षष्ठ            | वषकालोचित अभिसारिकादि वर्णन    |
| सप्तम           | सर्वकालोचित अभिसारिकादि वर्णन  |
| अष्टम, नवम, दशम | खंडिता-धीरा-मध्या              |
| एकादश           | खंडिता-अधीरा-मध्या             |
| द्वादश          | खंडिता-धीराधीरा-मध्या          |
| त्र्योदश        |                                |
| चतुर्दश         |                                |
| पंचदश           |                                |

पोडशा, सप्तदश  
अष्टादश  
उल्लिङ्ग, विश  
एकविश

|            |                |
|------------|----------------|
| कलहांतरिता | दुर्ज्यन्य-मान |
|            | प्रकारांतर मान |
|            | विविध मान      |
|            | प्रकारांतर मान |

| पल्लव    | विषय                   |
|----------|------------------------|
| द्वाविश  | कारणभास मान            |
| त्रयोदिश | अकारण मान              |
| चतुर्विश | संकीर्ण संभोग रसोद्गार |

पदकल्पतरु—द्वितीय खंड

इस खंड में केवल तृतीय शाखा है जिसमें ३१ पल्लव हैं।

| पल्लव           | विषय                            | पल्लव    | विषय                     |
|-----------------|---------------------------------|----------|--------------------------|
| प्रथम, द्वितीय, | स्वयं दौत्य                     | अष्टादश  | श्रीकृष्ण जन्मलीला       |
| तृतीय           |                                 |          |                          |
| चतुर्थ          | स्वयं दौत्य संभोग               |          |                          |
| पंचम            | रसालस                           | ऊनविश    | कौमारोचित वात्सल्य       |
| षष्ठ            | रसोद्गार                        |          |                          |
| सप्तम           | अभिसारानुराग                    | विश      | प्रकारांतर वात्सल्यरस    |
| अष्टम           | अनुराग औ                        | एकविश    | सख्य रस, गोष्ठलीला       |
|                 | कुण्डे मिलन                     | द्वाविश  | प्रकारांतर सख्य वात्सल्य |
| नवम             | प्रेम वैचित्र्य                 |          |                          |
| दशम             | रूपानुराग                       | त्रयोदिश | गोवर्धन लीला             |
| एकादश           | आक्षेपानुराग                    | चतुर्विश | शरत्कालीय महारास         |
| द्वादश          | अभिसारानुराग                    | पंचविश   | गोष्ठ विहार औ दान लीला   |
| त्रयोदश         | अभिसारौत्कंठा                   |          |                          |
| चतुर्दश         | रूपोल्लास                       | षट् विश  | नौका विलास               |
| पंचदश           | सर्वकालोचित                     | सप्तविश  | वसंत लीला                |
|                 | नित्यरास                        | अष्टविश  | स्नान यात्रा             |
| चोदश            | रास रसोद्गार                    | ऊनविश    | रथ यात्रा                |
| सप्तादश         | श्री अद्वैतादिर जन्म लीला त्रिश |          | झूलन यात्रा              |
|                 |                                 | एकत्रिश  | अभिषेक लीला              |

पदकल्पतरु—तृतीय खंड

इसमें चतुर्थ शाखा का प्रथम भाग है जिसमें २६ पल्लव हैं।

| पल्लव   | विषय                       | पल्लव | विषय                  |
|---------|----------------------------|-------|-----------------------|
| प्रथम   | अद्वैत प्रवास              | पंचम  | अर्धबाह्य दशाय प्रलाप |
| द्वितीय | सुदूर प्रवास (भावी विरह)   | षष्ठ  | दिव्योन्माद           |
| तृतीय   | सुदूर प्रवास (भवन् विरह)   | सप्तम | स्वप्नरसोद्गार        |
| चतुर्थ  | सुदूर प्रवास<br>(भूत विरह) | अष्टम | वसंतादि समयोचित       |
|         |                            |       | विरह                  |

| पल्लव    | विषय             | पल्लव       | विषय                      |
|----------|------------------|-------------|---------------------------|
| नवम      | द्वादश मासिक     | षोडश से एक- |                           |
|          | विरह             | विंश तक     | गौर लीला                  |
| दशम      | नानाविध विरह     | द्वाविश     | नित्यानंद गुण-वर्णन       |
| एकादश    | विरहेर दशादशा    | त्र्योर्विश | नित्यानन्द-गौर-रूप-वर्णन  |
| द्वादश   | भावोल्लास        | चतुर्विश    | अद्वैत-चन्द्रमहिमा वर्णन  |
| त्र्योदश | समृद्धिमान्      | पंचविश      | श्री गौर-चन्द्रेर         |
|          | संभोगेर          |             | भक्त-वृद्देर चरित्र वर्णन |
|          | रसोद्गार         | षट्क्रिंश   | विद्यापति चंडीदास         |
| चतुर्दश  | प्रकारांतर       |             | ठाकुरेर मिलन-वर्णन        |
|          | समृद्धिमान्      |             |                           |
|          | संभोग            |             |                           |
| पंचदश    | समृद्धिमान्      |             |                           |
|          | संभोगेर रसोद्गार |             |                           |

## पदकल्पतरु—चतुर्थ खंड

इसमें तृतीय खंड की द्वितीय शाखा है और २७ से लेकर ३६ तक पल्लव हैं।

| पल्लव    | विषय          | पल्लव         | विषय               |
|----------|---------------|---------------|--------------------|
| सप्तविंश | दशावतार वर्णन | द्वाविंश      | प्रकारांतर अष्ट-   |
| अष्टविंश | श्रीकृष्णेर   |               | कालीय लीला         |
|          | रूप वर्णन     | त्र्यस्त्रिंश | " " "              |
| ऊनविंश   | श्री राधार    | चतुर्स्त्रिंश | नाम-संकीर्तन       |
|          | रूप वर्णन     | पंचविंश       | निज इष्टदेव ओ-भक्त |
| त्रिंश   | अष्टकालीय     | षट्क्रिंश     | गणेर वियोगे विलाप  |
|          | नित्य-लीला    |               |                    |
| एकत्रिंश | प्रकारांतर    |               |                    |
|          | अष्टकालीय     |               |                    |
|          | नित्य-लीला    |               |                    |

पदकल्पतरु वैष्णवदास द्वारा संगृहीत एक बृहद् पद-संग्रह है जिसमें डेढ़ सी से अधिक पदकर्ताओं के पद संगृहीत हैं। पीछे दी अनुक्रमणिका से स्पष्ट रूप से ज्ञात होता है कि पदों की अधिकांश संख्या राधाकृष्ण विषयक शृंगार रस से संबंधित हैं। श्रीमती अपर्णी देवी ने वंगीय साहित्य सम्मेलन की पदावली साहित्य शाखा के सभानेत्रीपद से जो कहा है, वह ठीक ही है। वे कहती हैं, “वैष्णव आचार्यों ने रस (भक्ति) के पांच मुख्य विभाग किए हैं, शान्त, दास्य, सख्य, वात्सल्य एवं मधुर। पदावली में शांत एवं दास्य रस के पदों की संख्या नितांत कम है। सख्य एवं वात्सल्य रस के पदों की संख्या भी अधिक नहीं है। मधुर अथवा

उज्ज्वल रस के पदों की संख्या ही अधिक है।”<sup>१</sup>

गौड़ीय वैष्णव पदावली रूप गोस्वामी की दी हुई भक्ति भावना और उनके भक्ति-रस शास्त्र के अनुसार ही रची गई है। समस्त पदावली साधारण रूप से चार विभागों में बांटी जा सकती है।

१. (क) वे पद जो कृष्ण और उनके अवतारों (चैतन्य) की प्रार्थनायें और वंदनायें हैं।

(ख) वे पद जो अन्य संतों एवं गुरुओं की वंदनायें हैं।

२. कृष्ण के गोचारण अथवा बाल लीला संबंधी पद और चैतन्यदेव की बाल्य-लीला संबंधी पद।

३. कृष्ण और चैतन्यदेव के जन्मोत्सव और बचपन संबंधी पद।

४. राधा-कृष्ण की प्रेम-लीला संबंधी पद और चैतन्य-गदाधर-लीला संबंधी पद।

अंतिम विभाजन में जो पद आते हैं वे श्रृंगार रस के पद हैं। वैष्णव आचार्यों के मता-नुसार श्रृंगार के जो विभाजन किए गए हैं, उन्हीं के अनुरूप राधा-कृष्ण की प्रेम-लीला संबंधी पदों का पुनर्विभाजन किया जा सकता है। श्रृंगार के दो विभाग हैं:—

१. संभोग

२. विप्रलंभ

१. संभोग श्रृंगार के संक्षिप्त, संकीर्ण, संपन्न और समृद्धिमान ये चार प्रकार हैं।

२. विप्रलंभ श्रृंगार के पूर्व राग, मान, प्रेम, वैचित्र्य, और प्रवास ये चार प्रकार हैं।

इन सबका संक्षिप्त विवरण यों है।

**पूर्वराग**—यह प्रेम का प्रारंभ है। यह दर्शन या श्रवण से उत्पन्न हो जाता है। दर्शन साक्षात् दर्शन, चित्रपट दर्शन अथवा स्वप्न दर्शन हो सकता है। श्रवण (रूप या गुण-वर्णन-श्रवण) सखी से, दूती से या भट्ट से किया जा सकता है।

**मान**—यह सहेतु और निहेतु दो प्रकार का होता है। निहेतु मान अकारण या कारणाभास द्वारा हो सकता है।

**प्रेम वैचित्र्य**—यह अनुराग है। इसके तीन स्वरूप हैं—

(क) रूपानुराग—रूप की ओर आकर्षण और अनुराग होना।

(ख) आकेष्यानुराग—नायिका का प्रेमाधिक्य में कृष्ण को, वंशी को, सखाओं को, सखियों को, एवं अपने को दोष देना।

(ग) रसोद्गार—पिछले आनंद का स्मरण।

**प्रवास**—अदूर और दूर दो प्रकार का है। अदूर प्रवास कालीय दमन, गोचारण,

१. वैष्णव-आचार्य-गण रस के पंच मुख्य भागे विभक्त करियाढ़ेन, यथा शांत, दास्य, सत्य, वात्सल्य एवं मधुर। पदावलीर मध्ये शांत एवं दास्य रसेर पदेर संख्या नितांतइ कम। सत्य एवं वात्सल्य रसेर पदेर संख्या ओ अधिक नाह। मधुर वा उज्ज्वल रसेर पदेर संख्याइ प्रचुर।

(वंगीय साहित्य सम्मेलन का इक्कीसवां अधिवेशन, सन् १९३८.)

नंदमोक्ष, कार्यानुरोध और रास के समय अन्तर्ध्यान होने के समय होता है। दूर प्रवास भावी (होने वाला), भवन् (वर्तमान) और भूत तीन प्रकार का है।

राधाकृष्ण प्रेम लीला संबंधी पद ऊपर दिए श्रुंगार रस के विभाजनों के अनुरूप ही हैं। प्रत्येक रस और श्रुंगार रस के समस्त विभाजनों के अनुरूप राधा-कृष्ण सम्बन्धी पद तो हैं ही, चैतन्यदेव पर भी उसी प्रकार के पद हैं। राधा-कृष्ण लीला संबंधी पदों का गान करने से पहले चैतन्यदेव का वैसा ही पद पहले गाया जाता है। यह प्रारंभिक गान “गौर-चन्द्रिका” कहलाता है। पदों के विभाजित संग्रहों का प्रारंभिक पद “तदुचित गौरचन्द्रः” करके दिए हैं।

हिन्दी का पदावली साहित्य न तो इस प्रकार रचा गया है और न इस प्रकार के विभाजनों में संगृहीत है। भक्तों ने अपने इष्टदेव की प्रसन्नता के लिए वंदनायें की हैं, मन को सुख देने के लिए लीला गाई है और मन को प्रबोध देने के लिए वैराग्य सूचक और संसार की निस्सारता सूचक पद बनाए हैं। श्रुंगार रस के पदों की संख्या भी कम नहीं है परन्तु उनकी प्रधानता दृष्टिगोचर नहीं होती। वैसे हिन्दी की पदावली का भी गौड़ीय पदावली के विभाजनों के समान ही विभाजन किया जा सकता है। इसमें भी राम-कृष्ण प्रार्थना संबंधी, गुरु संबंधी, कृष्ण बाल-लीला संबंधी, कृष्ण-बल्लभ-जन्म संबंधी और कृष्ण-राधा-लीला संबंधी पद पाए जाते हैं। यहां पर दोनों पदावली साहित्य का तुलनात्मक अध्ययन प्रस्तुत किया जा रहा है।

## विनय—कृष्ण और राम संबंधी

**नाम-स्मरण**—इष्टदेव का नाम-स्मरण करके बंदना करना विनय भक्ति की पहली सीढ़ी है। जीव संसार में राम अथवा कृष्ण का नाम स्मरण करने ही आता है परन्तु वह माया के झगड़े में पड़ कर सब भूल जाता है। परन्तु नाम-स्मरण ही एक ऐसी वस्तु है जो जीव को भागवतोन्मुख करती है। भक्त कहता है कि—हरि का स्मरण करो और हरि के चरण कमलों को अपने हृदय में प्रतिष्ठित करो।<sup>१</sup> सब लोग मिल कर हरि का स्मरण करो। हरि स्मरण से ही सब सुख होते हैं।<sup>२</sup> जो फल गोपाल के स्मरण से होता है वह जप, तप और तीर्थ करने से भी नहीं होता। हरि का स्मरण करो, फिर संसार में नहीं आना पड़ेगा।<sup>३</sup> रे मन ! हरि-हरि, स्मरण कर। हरि नाम के समान और कुछ भी नहीं है, इस पर विश्वास कर।<sup>४</sup> प्रातः समय उठकर हरि का नाम लो, सुख और आनन्द से दिन बीतेगा। चक्रपाणि कृष्ण करुणा के सागर हैं, सब विघ्नों का नाश करते हैं। कृष्ण नाम का स्मरण ऐसा है कि कलि के पापों का हरण करके तार देता है। ओ मूढ़ मन ! सदा राम जप, वरावर राम जप। इसे सब सुख-सीभाग्य की खान समझ। इसी के बल से श्वपच और भील सब हरिलोक को गए। तू भी राम जप।<sup>५</sup> राम नाम में रमो, राम राम रटो, ओ जीहा राम राम

१. हरि हरि, हरि हरि सुमिरन करौ।

हरि चरनार्दिव उर धरौ। (सूरदास, सू. सा., ११२२४, पृ. ७३)

२. हरि हरि हरि सुमिरौ सब कोइ।

हरि हरि सुमिरत सब सुख होइ। (सूरदास, सू. सा., २१५, पृ. ११६)

३. जो सुख होत गुपालहि गाएँ।

सो सुख होत न जप तप कीहैं कोटिक तीरथ नहाएँ।

सूरदास हरि की सुमिरन करि, बहुरि न भव जल आवै॥

(सूरदास, सू. सा., २१६, पृ. ११६)

४. रे मन, सुमिरि हरि हरि हरि !

सत जन्म नाहिन नाम सम परतीति करि करि करि।

(सूरदास, सू. सा., ११३०६, पृ. १००)

५. प्रात समें उठि हरि नाम लीजै, आनंद सों सुख में दिन जाई।

चक्रपाणि करुणा को सागर विघ्न बिनासत जांदोराई॥ (रा. क. द्व., पृ. १४२)

६. सदा राम जपु, राम जपु, राम जपु, राम जपु, राम जपु मूढ़ मन बारबार।

सकल सौभाग्य सुख खानि जिय जानि सठ ! मानि विस्वास बद वेद सार॥

श्वपच खल भिल यवनादि हरि लोकगत नाम बल बिपुल मति मलिन परसी।

त्यागी सब आस संत्रास भवपास-असि-निस्ति हरिनाम जपु दास तुलसी॥

(तुलसीदास, वि. प., पद ४६)

रटो। ओ मन! तू राम नाम नेह रूपी मेह का पपीहा हो जा।<sup>१</sup> ओ मन! तू अनुराग सहित राम नाम जप। इस कलियुग में वैराग्य, योग, यज्ञ, तप, त्यागकुछ भी नहीं है।<sup>२</sup> भाई रे! राम कहता चल, राम कहता चल,<sup>३</sup> नहीं तो भव की बेगार में पड़ जायगा, छूटने में अत्यन्त कठिनाई होगी। मन! गोपाल-लाल का स्मरण कर, सब जंजाल मिट जायेंगे।<sup>४</sup> माधव का मंगलमय नाम उचार। उनका सब कुछ मंगलमय है। मुनि उनका ही ध्यान धरते हैं, जिससे अनुदिन मंगल होता है।<sup>५</sup> गोविन्द-गोपाल को भज। अधम-उधारण नंदलाल को भज।<sup>६</sup> गोविन्द माधव गिरिधारी को भज, —वे गिरिधारी जो केलि-कला-रस से मन हरने वाले हैं।<sup>७</sup> ओ मन! राधा मदन गोपाल का भजन कर। प्रभुनंदन दीन दयाल हैं।<sup>८</sup> हरि कह, हरि कह, देर मत कर, सब जगह विपद बढ़ी है। मुख भर कर हरि का नाम न लेगा तो तरेगा कैसे! अपने दोष से ही भरेगा।<sup>९</sup> मन दृढ़ करके हरि को भजो। मुख से उनका नाम लो।

१. राम राम रमु, राम राम रटु, राम राम जपु जीहा।

राम-नाम नव नेह मेह को मन हड़ि होहि पपीहा॥ (तुलसीदास, वि. प., पद ६५)

२. राम नाम जपु जिय सदा सानुराग, रे।

कलि न विराग जोग जाग तप त्याग, रे॥ (तुलसीदास, वि. प., पद ६७)

३. राम कहत चलु, राम कहत चलु, राम कहत चलु, भाई रे।

नाहिं तो भव बेगारि महं परिहौ छूटत अति कठिनाई रे।

(तुलसीदास, वि. प., पद १८९)

४. सुमिर मन गोपाल लाल सुन्दर अति रूप जाल।

मिटि हैं जंजाल सकल निरखत संग गोप बाल।

(छीतस्वामी, रा. क. द्व., भाग २, पृ. ८२)

५. मंगल माधव नाम उचार।

मंगल वदन कमल कर मंगल.....

अनुदिन मंगल ध्यान धरत मुनि मंगल मति परमानंददास।

(रा. क. द्व., भाग २, पृ. ७१)

६. भज गोविन्द, गोविन्द गोपाल।

अधम-उधारण नंदलाल॥ (प. क. त., पद २९६९)

७. भज गोविन्द माधव गिरिधारि।

गिरिवर-धारि गोवर्धनधारि॥ (प. क. त., पद २९७०)

८. भज मन राधा मदनगोपाल।

नंद-नंदन पहु दीन-दयाल॥ (प. क. त., पद २९७३)

९. वद वद हरि, छद ना करिइ, विपदे बेहूल देश।

.....

वदन भरिया, हरि ना बलिला, शमन तरिवे किसे।

दात लोचन, कहिया फारक, मरिछ आपन दोषे। (प. क. त., पद ३०३६)

ब्रजेन्द्रनन्दन गोपियों के प्राणधन हैं और भुवन मोहन हैं।<sup>१</sup> ओ मन ! नंदकुमार को भज । भाई, ठीक से देख लो और कोई गति है ही नहीं । उनकी लीला गान और नाम गान में मत्त हो । उनके चरणों को पाकर कृतार्थ हो जाओगे ।<sup>२</sup> रे मन ! नंद-नंदन के अभय देने वाले चरणार्दिविदों का भजन करो ।<sup>३</sup> गोविंददास इन पदों से श्रवण, कीर्तन, स्मरण, वंदन, पाद-सेवन, दास्य, पूजन, सख्य, आत्मनिवेदन इत्यादि नवधा भक्ति की अभिलाषा करते हैं ।<sup>४</sup> सूर और तुलसी इन चरणों की बड़ी महिमा गाते हैं । तुलसीदास कहते हैं, कि हे हरि ! तुम् कब अपने चरण दिखाओगे, वे चरण कलि के समस्त मल को शमन करने वाले और समस्त मंगल करने वाले हैं । सूर कहते हैं, कि—मैं श्री हरि के उन चरणों की वंदना करता हूं जिनकी कृपा से पंगु पर्वत लांघ जाता है और अंधे को सब कुछ दीखता है; बहरा सुन लेता है, गूंगा बोलता है और रंक सिर पर छत्र रख कर चल सकता है; मैं तुम्हारे चरण-कमलों की वंदना करता हूं, वे पद-पद्म सदा ही शिव के धन हैं और लक्ष्मी के हृदय में निवास करते हैं । उन पद-पद्मों ने पिता के त्रास से प्रह्लाद की रक्षा की, जिनके स्पर्श से सुरसुरी का जल ऐसा पवित्र हो गया कि उससे पाप कट जाता है । उन चरणों ने बहुत से पतितों को तारा । वे ही मेरे तापों का हरण करने वाले हैं ।<sup>५</sup> रे मन ! नंद-नंदन के चरणों का भजन कर । वे चरण कमल से भी सुन्दर हैं और सब सुख के देने वाले हैं । सनकादिक और शंकर उन चरणों का ध्यान करते हैं । शोष, सरस्वती, नारद और सब संत उन चरणों की शरण की इच्छा करते हैं । उन चरणों की धूल सुदुर्लभ है । वे लक्ष्मी का भी हित करते हैं । मन में ध्यान करने से पाप दूर करते हैं, उन चरणों का स्मरण करके न जाने कितने पापी तर गए । सूर कहते हैं, कि—इन चरणार्दिविदों का भजन करो, जीवन-मरण मिट जायगा ।<sup>६</sup> परमानन्ददास कहते हैं, कि मैं जगदीश के उन चरण-कमलों की वंदना करता

१. भज भज हरि, मन दृढ़ करि, मुखे बोल तार नाम ।

ब्रजेन्द्र नंदन, गोपी प्राणधन, भुवन-मोहन श्याम ।

.....

दास लोचन, भावे अनुक्षण, मिछाइ जनम गेल । (प. क. त., पद ३०४३)

२. भज मन नंद-कुमार ।

भाविया देखइ भाइ गति नाहि आर ।

.....

तार लीला-नाम गाने सदा हओ मत्त । (प. क. त., पद ३०३३)

३. भजहुं रे मन, नंद नंदन, अभय-चरणार्दिव रे ।

.....

श्रवण कीर्तन, स्मरण वंदन, पाद-सेवन-दासि

पूजन सखिजन, आत्म-निवेदन, गोविन्द दास अभिलाषि ।

(प. क. त., पद ३०३२)

४. वि. प., पद २१८

५. सू. सा. ११

६. सू. सा. ११४

७. सू. सा. ११३०८

हूँ जो गोधन के साथ दौड़ते हैं और जिन धूल भरे चरणों को गोपियां हृदय से लगाती हैं। परमानन्ददास प्रेम-पीयूष से भरे उन्हीं चरणों का गान करते हैं जो शंभु, चतुरानन और कमला के मन में हैं, वेद-भागवत जिनका गान करते हैं और जो त्रिलोक को पावन करने वाले हैं।<sup>१</sup> जिस प्रकार हरि-चरणों की महिमा अपार है, उसी प्रकार हरि-नाम की भी महिमा अपार है। इस नाम का भरोसा इतना भारी है कि जो प्रेम से नाम लेता है वह सब सुखों का अधिकारी हो जाता है। इस संसार में हरि नाम का ही आधार है। इस कलि-काल में और कुछ विधि-न्यौहार है ही नहीं। हरि का यश गाने से भवभार मिट जाता है। राम नाम के अंक अद्भुत हैं। धर्म-अंकुर के ये पवित्र दो दल हैं, इनसे जन्म-मरण कट जाते हैं। अज्ञान-हरण करने के लिए ये रवि-शशि हैं। हे मन ! अब तुम नाम ग्रहण करो, इनसे तुम काल-अग्नि से बचोगे। सदा सर्वदा सुख सागर में रहोगे। नाम को भज लो तो भवसागर पार हो जाओगे।<sup>२</sup> तुलसीदास कहते हैं, कि—राम नाम गति है, राम नाम मति है, जो राम नाम के अनुरागी हैं वे बड़े बड़े भागी हैं। राम नाम तो कल्पवृक्ष है जो चार फल देता है। राम नाम प्रेम और परमार्थ का सार है। राम के नाम का स्नेहपूर्वक स्मरण करो; यह निस्संबल का संबल, असहाय का सखा, अभागे का भाग्य, गुणहीन का गुण, गरीब का गाहक, दीन के लिए दयालु, अकुलीन के कुल, पंगु के हाथ-पैर, भूखे के लिए मां-बाप, निराधार का आधार, भवसागर का सेनु और सुख का हेतु है।<sup>३</sup>

**दीनता-वर्णन**—हरि का नाम स्मरण करते और महिमा गाते-गाते भक्त को अपनी दीनता स्मरण हो आती है। उसे अपने दोष स्पष्ट रूप से देख पड़ने लगते हैं और वह व्याकुल होकर उन सबका निवेदन अपने इष्टदेव के सम्मुख करता है। उन दोषों का निराकरण तो कोई कर ही नहीं सकता। भक्त के प्राण व्याकुल हो उठते हैं, यह सोच कर कि इतने दोषों और पापों का भार लादे हुए गति कैसी होगी। इतने महान् भगवान वही गति है। अतः भक्त अपनी तुच्छता और दीनता को याद करता है। सूरदास ने दीनतासूचक विनय पद अधिक बनाए हैं। वे कहते हैं, कि—हे प्रभु ! मैं तो सब पतितों का टीका हूँ, शिरोमणि हूँ। और तो चार दिन के पतित हैं, मैं तो जन्म का ही पतित हूँ। माधव ! मुझसे अधिक पापी और कोई नहीं है। मैं धातक, कुटिल, चबाई, कपटी, महाकूर, संतापी, लंपट, धूर्त,

१. चरन कमल बंदौं जगदीस जे गोधन संग धाए।

जे पद कमल धूरि लपटाने कर गहि गोपिन उर लाए।

जे पद कमल शंभु चतुरानन हृदै कमल अंतर राखे,  
जे पद कमल रमा उर भूषन वेद भागवत मुनि भाषे।  
जे पद कमल लोक त्रै पावन बलिराजा के पीठ धरे,  
सो पद कमल दास परमानंद गावत प्रेम पीयूष भरे।

(परमानन्ददास, अष्ट. व. सं., पृ. ५८७)

२. सू. सा. ११०, १११, ११७६, २१२४७

३. वि. प., पद ६५, ६७

४. वि. प., पद ६९

दमड़ी का पूत, और विषयों का जाप करने वाला हूँ। अभक्ष भक्ष कर और अपान पान करके भी इच्छा नहीं भरी। वधिक और अजामिल तो पापी हैं, सूर तो विकारों का सागर है। हे हरि, मैं तो पतितों का राजा हूँ। मेरी समता करने वाला कोई दूसरा नहीं है। मेरा देश तौ महामोह है, आशा मेरा सिंहासन है, दंभ का छत्र सिर पर तना है, अपयश मेरा नकीव है, काम-ऋषि मेरे मंत्री हैं, तृष्णा दासी है, अनाचार सेवक हैं, मनोरथ धोड़े हैं, गर्व हाथी, असत और कुमति रथ के सूत हैं। इन सब सेनाओं को लेकर मैं पाप करता रहता हूँ। हरि! मैं सब पतितों का राजा हूँ। मैंने इन्द्रियरूपी तलवार और काम कुमति मंत्री की सहायता से पाप का गढ़ दृढ़ किया है। हे गुराई! मुझ-सा पतित और कोई नहीं है। मुझसे आज भी अवगुण नहीं छूटते। मैं अब तक बहुत पच चुका। जन्म-जन्मांतर से भ्रमण कर रहा हूँ। प्रभु! मेरा जैसा कुटिल, खल और कामी कौन है? जिसने शरीर दिया, मैं उसे ही भूल गया। ग्रामीण शूकर के समान मैं द्रोह भर कर विषयों की ओर दौड़ता हूँ। सत्संग करने के लिए तो मन में आलस्य होता है; विषयी के साथ विश्राम मिलता है। हरि के चरणों को छोड़ कर हरिविमुख व्यक्तियों की रात-दिन गुलामी करता हूँ। मैं परम पापी, अधम, अपराधी और सब पतितों में नामी हूँ।<sup>१</sup> प्रभु जू! मैं तो बड़ा अधर्मी हूँ। कामी, विषयी, कुकर्मी, कुटिल, क्रोधी इत्यादि सब ही तो मैं हूँ।<sup>२</sup> भक्त कहता है, कि—ऐसा कौन सा काम है जो मैंने नहीं किया। जब से मैंने जन्म लिया और जीव नाम पाया, तब से अवगुण ही करता आया हूँ। तुम्हें छोड़ कर और सब ही किया।<sup>३</sup> फिर भक्त कहता है, कि—आप मेरी क्या गति करोगे। मैं तो कुटिल, कुचील, 'कुदरशन' हूँ। कुल-कुटुंब के हेतु दिन माया में बीतते हैं। तुलसीदास कहते हैं कि—मेरा मन विविध तापों में जलता रहता है और पागलपन करता फिरता है। कभी योग में रत है, तो कभी भोग में; कभी मोहब्ब द्रोह करता है, कभी अत्यन्त दीन हो जाता है; कभी अभिमानी राजा बन जाता है। मेरे मोहजनित मल लिपटा हुआ है, किसी भी प्रकार नहीं छूटता, वरन् जन्म-जन्म के अभ्यास से और अधिक लगता जाता है। मेरे नेत्र परस्त्री को दैख कर मोलन हो गए हैं। मन विषय-सुख में लग कर

१. सू० सा०, ११३८, १३९, १४०, १४१, १४४, १४७, १४८।

२. सूर सागर, पद ११८६ में सूर ने अपने अवगुणों की एक लम्बी सूची दी है। वे यों हैं :—

अपत, उतार, अभागी, कामी, विषयी, निषट कुकर्मी, घाती, कुटिल, ढीठ, अतिक्रोधी, कपटी, कुमति, बड़ी दुष्ट, अन्याई, बटपारी, ठग, चोर, उचकका, गांठिकटा, लठबांसी, चंचल, चपल, चबाइ, चौपटा, चुगुल, ज्वारि, निर्दय, अपराधी, झूठा, खोटा, लोभी, लौंद, मुकरवा, झगरू, लंपट, धूत, पूत दमरी कौ, कृपन, सूम, लंगर, गुमानी, डुक, महामसखरा, रुक्ता, मचला, निर्धन, नीच कुलज, दुर्बुद्धि, भौंदू, नित का रोने वाला, बात बनाने वाला, महा कठोर, खाद्य अखाद्य भक्षी, शून्य हृदय, दोष देने वाला, बड़ा कृतचनी, निकम्मा, महामत्त, बुद्धि बल से हीन, मूक, निदा करने वाला, निरोड़ा, भोंडा, कायर, कलहकारी, कुही, रोगी इत्यादि।

३. सू. सा., ११२४

मलिन हो गया है। हृदय जो है वह वासना से मलिन हो गया है। हे माधव ! मुझसे नीच और कोई नहीं है। यद्यपि मछली और पतंगे हीनमति कहे जाते हैं परन्तु मैं उनकी बराबरी का भी नहीं हूँ। वे बेचारे तो रूप (ली का) और आहार (कांटे में लगा) देख कर उसे पावक और लोहा नहीं समझ पाते परन्तु मैं तो सामने विपत्ति देख कर भी नहीं संभलता। मैं तो महामोह रूपी सरिता में सर्वदा वहता फिरता हूँ। तुम्हारे चरण छोड़ कर, जो नौका के समान हैं, बारंबार फेन ग्रहण करता हूँ।<sup>१</sup> मेरा मन, वेष और वचन से साधु-ज्ञात होता है पर अधों और अवगुणों का कोष है। कुसंग से मुझे प्यार है, साधु-संग से क्रोध उपजता है।.... माधव ! मेरे समान हीन, मलीन, दीन और विषयलीन इस संसार में और कोई नहीं है। गोविंददास कविराज कहते हैं, कि—मैं प्रेम रत्नमणि को पाकर हार गया और विषय रूपी विषय-विष को सर्वदा ही खाता रहता हूँ। इस दारुण विषय-विष में सदा मत्त हूँ और मुख में ज्वलंत अंगारे भर रखते हैं। सत्संग छोड़ कर असत् से प्रेम किया है, इसीलिए कर्म बंधन की फांस लगती है।<sup>२</sup> बल्लभदास कहते हैं—मैं विषम-विषय के कारण माया-जाल में पड़ा हूँ। हरि की कथा भी नहीं सुनी, साधु-संग भी नहीं किया, मैंने स्वयं अपने को खा लिया। सतत कुमति और संग दोष से ऐसा करता रहा।<sup>३</sup> नरोत्तमदास कहते हैं—हे गोविंद ! हे गोपीनाथ ! मैं काम-क्रोध इत्यादि छः गुणों को लेकर इधर-उधर मारा-मारा फिरता हूँ और नाना प्रकार के विषयों में श्रमता रहता हूँ। माया का दास हो कर अनेकों इच्छाएं करता हूँ। तुम्हारा स्मरण दूर चला गया है।<sup>४</sup> लोचनदास कहते हैं कि—हे चैतन्य-निताई ! मेरे समान पापी त्रिभुवन में और कोई नहीं है। मैं अत्यन्त मूढ़मति माया का 'नफर' हूँ। पापों के कारण मेरा शरीर जर्जर है। जितने म्लेच्छ, अधम और अना-

१. वि. प., पद ८१, ८२, ९२, ११४, १५९

२. (क) अधने जतन करि धन तेयागिलुँ ।

प्रेम-रत्न-मणि हैलाय हाराइलुँ ॥

विषय-विषम-विष सतत खाइलुँ ।

गौर-कीर्तन-रसे मगन ना हेलुँ ॥ (प. क. त., पद २९८६)

(ख) दारुण विषय-विषे, सतत मजियां रैलुँ,

मुखे दिलुँ ज्वलंत अंगार ॥ (प. क. त., पद २९८७)

(ग) सत्संग छाड़िया कैलुँ असते विलास ।

ते कारणे करम-बंधन लागे फांस ॥ (प. क. त., पद २९८६)

३. गौरांग पातकी उद्धार करुणाय ।

साधु-संग ना करिलुँ, आपना आपनि खाइलुँ, सतत कुमतिग संग दोषे ॥  
(प. क. त., पद ३००२)

४. हे गोविन्द, गोपीनाथ, कृपा करि रात्र निज पथे ।

काम क्रोध छय गुणे, लैया फिरे नाना स्थाने, विषय भुंजाय नाना मते ।

हइया मायार दास, करि नाना अभिलाष, तोमार स्मरण गेल दूरे ।

(प. क. त., पद ३०२३)

चारी हैं, उन सबसे अधिक मेरा पाप है।<sup>१</sup> बल्लभदास कहते हैं कि—इस ब्रह्मांड में जितने रेणुकण हैं, उन सबसे भी अधिक मेरे पाप हैं।<sup>२</sup>

इष्टदेव की महत्ता—अपने पाप, वं अपनी हीनता देखकर, जिन्हें भक्तों ने खोल कर अपने इष्टदेवों के सम्मुख रख दिया है, वे भयभीत हो उठते हैं। उनके आकुल प्राण शांति खोजते हैं, एवं उद्धार चाहते हैं, परन्तु क्या करें जिससे उनका उद्धार हो जाय! क्या करें, कहां जायं, कौन उनकी सुनेगा! तुलसीदास कहते हैं, कि—मैं कहां जाऊँ; देव! दुखित दीन को कहां स्थान है!<sup>३</sup> सूरदास कहते हैं, कि—किसके द्वार पर घुस कर सिर नाऊँ।<sup>४</sup> परमानंददास कहते हैं, कि—किसके द्वार पर घुस कर सिर नाऊँ।<sup>५</sup> कौन करण-जन है, जिससे जाकर निवेदन करूँ! कब मेरा उद्धार होगा, ऐसा बल्लभदास कहते हैं।<sup>६</sup> वासुदेव धोष कहते हैं कि—ओ मेरे गौरांग, मेरा अपना कोई नहीं है।<sup>७</sup> उद्धार के लिए व्याकुल भक्त की आतुर दृष्टि के सम्मुख प्रतिविम्बित हो उठते हैं भगवान्। उनको छोड़ कर भक्त का और कौन बल है!<sup>८</sup> भगवान् के बिना, जो कृपानिधि हैं, दूसरे की पीर कौन जानता है!<sup>९</sup> नरहरिदास कहते हैं, कि—गौरांग अवतार को छोड़ कर ऐसा कौन जन है जो पतित जनों का उद्धार करे!<sup>१०</sup> हरि बिना मेरा कौन है।<sup>११</sup> पापों के भारसे लदा हुआ जीव अपनी

१. एই बार करुणा कर चैतन्य निर्वाई ।  
मो समान पातकी आर त्रिभुवने नाई ॥  
मुजि अति मूढ़-मति मायार नफर ।  
एइ सब पापे मोर तनु जर जर ॥  
स्लेच्छ अथम जत छिल अनाचारी ।  
ता सभा हृदते बजि मोर पाप भारी ॥ (प. क. त., पद ३००३)
२. (क) कहां जाऊँ, कासौं कहाँ, को सुनै दीन की ?  
त्रिभुवन तुहाँ गति सब अंगहौन की। (तुलसीदास, वि.य., पद १७९)  
(ख) कहां जाऊँ कासों कहाँ और ठौर न मेरो। (तुलसीदास, वि.प., पद १४९)
३. जाऊँ कहां ठौर है कहां देव! दुखेत दीन को ?  
(तुलसीदास, वि. प., पद २७४)
४. काकै द्वार जाइ सिर नाऊँ, पर हथ कहां बिकाऊँ ।  
(सूरदास सू. सा. ११६४, पृ. ५४)
५. तुम तजि कौन नृपति पै जाऊँ । काकै द्वार पैठि सिर नाऊँ ।  
(अष्ट. व. स., पृ. ६७८)
६. के हेन करण जन, तारे करों निवेदन,  
उद्धार पाइब कत काले ॥ (प. क. त., पद ३००२)
७. आरे मोर गौरांग सोना ।  
पाइयाछि तोमारे कत करिया कामना ।  
आपना बलिया मोर नाहि कौन जना । (प. क. त., पद ३००८)
८. तुम्हरो नाम तजि प्रभु जगदीसर, मु तौ कहौ मेरे और कहा बल ?  
(सूरदास, सू. सा. १२०४ पृ. ६७)
९. तुम बिनु और न कोउ कृपानिधि, पावै पीर पराई ।  
(सूरदास, सू. सा. ११९५ पृ. ६४)
१०. प. क. त., पद २९९४
११. तोमा बिने के आछे आमारा । (प. क. त., पद २९८८)

ओर देख कर फिर भगवान् की ओर देखता है। तब वह देख पाता है कि उसका भी भगवान् से कुछ तो संबंध है ही। सब पाप-ताप से दूर भक्त-वत्सल, असीम शक्तिशाली और दयालु भगवान् जीव से तात्त्विक रूप में भिन्न हैं, परन्तु पावक और पापी, सबल और निर्बल, नाथ और अनाथ का संबंध तो है ही। वे महान् भगवान् या तो भक्तवत्सल न होते और यदि हैं तो जीव को जो उनकी भक्ति करता है, एवं स्मरण करता है, भूल कैसे सकते हैं और अपनेको उससे विलग कैसे मान सकते हैं। भक्त कहता है कि—(क) प्रभु तुम अजित, अनादि, लोकपति हो, मैं अजान और मतिहीन हूँ।<sup>१</sup> कृपानिधि, तुम तो परम पवित्र हो, तुम्हारा नाम ही पावन है, मैं तो पतित हूँ। तुम्हारा यह विरद सुन कर मन में धीरज आया है। (ख) मैं तो पतित हूँ, तुम पतितों का उद्धार करने वाले हो। (ग) तुम दयालु हो, मैं दीन हूँ; तुम दानी हो, मैं भिखारी हूँ। मैं प्रसिद्ध पातकी हूँ, तुम पाप-पुंज का हरण करने वाले हो। नाथ ! तुम अनाथ के स्वामी हो, मेरे समान अनाथ कौन है ! मेरे समान आर्त व्यक्ति नहीं है, और तुम जैसा दुःखहारी कोई नहीं है। तुम ब्रह्म हो, मैं जीव हूँ; तुम ठाकुर हो, मैं दास हूँ। तुम्हारे और मेरे बीच मैं अनेक नाते हैं। जो अच्छा लगे, उसे मान लो। (घ) भक्त फिर कहता है, कि—मैं भयों से ग्रस्त हूँ, तुम समस्त भयों का हरण करने वाले हो। राम ! तुम सुखधाम हो, श्रम का भंजन करने वाले हो, मैं तीन तापों के श्रम से पीड़ित हूँ। (ङ) मैं अधम चांडाल हूँ, तुम दया के ठाकुर हो। (च) जीव और इष्टदेव का यह

१. (क) तुम प्रभु अजित अनादि लोकपति हैं अजान मतिहीन ।

(सूरदास, सू. सा. ११८१, पृ. ५९)

(ख) परम पुनीत-पवित्र कृपानिधि, पावन नाम कहायी ।

सूर पतित जब सुन्यो विरद यह, तब धीरज मन आयो ॥

(सूरदास, सू. सा. ११२५, पृ. ४२)

(ग) सूर पतित, तुम पतित उधारन, विरद कि लाज धरे ।

(सूरदास, सू. सा. ११९८, पृ. ६५)

(घ) तू दयालु दीन हैं तू दानि हैं भिखारी ।

हैं प्रसिद्ध पातकी तू पाप-पुंजहारी ॥

नाथ तू अनाथ को अनाथ कौन मोसो ?

मो समान आरत नहिं आरतिहर तोसो ॥

ब्रह्म तू हैं जीव तुही ठाकुर हैं चेरो ।

तात भात गुरु सखा तू सब विधि हितु भेरो ॥

तोहिं मोहि नाते अनेक मानिये जो भावै ।

ज्यों त्यों तुलसी कृपालु ! चरन सरन पावै ॥ (तुलसीदास, वि. प., पद ७९)

(ङ) हैं सभीत तुम हरन सकल भय, कारन कौन कृपा विसराई ॥

तुम सुखधाम राम लभ भंजन, हैं अति दुखित त्रिविधि लभ पाई ॥

(तुलसीदास, वि. प., पद २४२)

(च) अधम चंडाल आमि, दयार ठाकुर तुमि

शुनियाछि वैष्णवेर मुखे । (प. क. त., पद ३०१९)

नाता जीव को बहुत बड़ा भरोसा देता है। उसकी व्याकुल अंतरात्मा उस इष्टदेव की ओर, चाहे वह राम हों, चाहे कृष्ण हों, चाहे गीरांग हों, देखती है और उसकी महानता का अनुभव करती है। वही तो भक्त का आलंबन है, जो शक्ति, दया और सौंदर्य से मंडित हो कर उसके हृदय में निरंतर निवास करता है। भक्तों में सूर ने कृष्ण की भक्त-वत्सलता का बहुत गान किया है।

सूरदास कहते हैं, कि—वासुदेव की बड़ी बड़ाई है। वे विना बदला पाए उपकार करते हैं, विना स्वार्थ के मित्रता करते हैं। भक्त के लिए कौन ऐसा करता है, जैसा जगदीश ने किया। उन्होंने प्रह्लाद की रक्षा की, क्योंकि उसने हठ-पूर्वक उन्हें भजा था। जन के हित के लिए 'यदुराई' ने क्या नहीं किया? दया के बश जो बात पहले कह दी थी, उसके कारण गोकुल में (जन्म लिया) गाय चराई। ऐसे भक्तवत्सल हैं कि नर-केहरी का शरीर धारण किया। दीनबंधु हरि ऐसे हैं, कि जो कोई जहां स्मरण करता है, वे वहीं उठ कर दौड़ते हैं। सूरदास कहते हैं, कि—प्रभु भक्तवत्सल हैं। तुम जाति, कुल, नाम, राजा, रंक, कुछ भी तो नहीं देख पाते।<sup>१</sup> कौन ऐसा है जो भगवान् की शरण में गया और उबरा नहीं। जब जब संतों पर विपदा पड़ी, उन्होंने सुर्दर्शन चक्र संभाला।<sup>२</sup> हरि जैसा मित्र तो देखा ही नहीं, विपत्ति में स्मरण करते ही आकर खड़े होते हैं।<sup>३</sup> तुम स्वयं पार्थ के सारथी हुए। निगम भी तो तुम्हारा नाम भक्तवत्सल करके गा गए हैं।<sup>४</sup> प्रभो! तुम्हारा बचन और भरोसा ही सच्चा है। दुश्सासन ने जब द्रौपदी को पकड़ा, तब उसका वस्त्र बढ़ाया। तुम भक्तवत्सल हो, मैं तुम्हारी शरण आया हूँ।<sup>५</sup> जहां-जहां भक्तों पर 'भीर' पड़ी, वहां-वहां सहायक होते हैं। परमानंद के प्रभु भक्त-वत्सल हरि हैं।<sup>६</sup> अकारण ही हित करने वाला (राम को छोड़

१. सू. सा., ११३, ५, ७, ११

२. सरन गए को को न उबारचौ।

जब जब भीर पड़ी संतन कौं, चक्र सुदरसन तहां संभारचौ।

(सूरदास, सू. सा. ११४, पृ. ५)

३. हरि सौं मीत न देख्यौ कोई।

विपत्ति-काल सुमिरत, तिंह औसर आनि तिरीछी होई।

(सूरदास, सू. सा. ११०, पृ. ४)

४. पारथ के सारथि हरि आप भए हैं।

भक्त-बछल नाम निगम गाइ गए हैं। (सूरदास, सू. सा. ११२३, पृ. ८)

५. प्रभु तेरौ बचन भरोसौ सांचौ।

दुश्सासन जब गही द्रौपदी तब तिंह बसन बढ़ायौ।

सूरदास प्रभु भक्तवत्सल हैं चरन सरन हों आयौ।

(सूरदास, सू. सा. ११३२, पृ. ११)

६. जागे जग जीवन जग नायक।

जहां जहां भीर परी भक्तन को तहं तहं होत सहायक।

परमानंद प्रभु भक्त-बछल हरि जिन के मन बच कायक। (परमानंद दास)

कर) और कौन है ? उनका विरद ही 'गरीब निवाज' है, फिर किस अन्य को जोहा जाय !<sup>१</sup> श्री रघुवीर की तो यह बान ही है, कि वे नीच से भी स्नेह और प्रीति करते हैं।<sup>२</sup> दूसरे पर दयालु हो, ऐसा दूसरा देवता और कौन है ! शीलनिधान, सुजान-शिरोमणि, शरणागत को प्रिय मानने वाला, और प्रनतपाल और कौन है !<sup>३</sup> रघुपति विपद नाश करने वाले हैं। अत्यंत कृपालु, प्रनत-प्रतिपालक, पतित पावन हैं। कूर, कुटिल, कुलहीन, दीन और अत्यंत मलिन यवन, इन सबको नाम-स्मरण करते ही अपने भवन भेज दिया। गज, पिंगला, अजामिल इत्यादि खलों की गिनती कहां तक की जाय ! प्रभु ने किसे गति नहीं दी ?<sup>४</sup> तुलसीदास कहते हैं, कि—हरि के समान आपदा हरने वाला और कौन है ! सहज में ही कृपा करने वाला और दुःसह दुःखसागर से तारने वाला भी अन्य कोई नहीं है। गज अपना बल देख कर भगवान् की शरण में गया। उसके दीन वचन सुन कर वे गरुड़ को भी त्याग कर दौड़ पड़े। द्रौपदी पर जब दुःशासन अत्याचार करने लगा तब उसके 'हा हरि, रक्षा करो' कहने पर वस्त्र बढ़ाए।<sup>५</sup> कृष्णदास कहते हैं, कि—नित्यानंद और चैतन्य दोनों वडे अवतार हैं, इनके बराबर दयालु और दाता और कोई नहीं है। म्लेच्छ, चांडाल, निदंक, पाखंडी इत्यादि जितने थे सब का करुणा से भर कर उद्धार किया।<sup>६</sup> बल्लभदास कहते हैं, कि— हे गौरांग ! तुम्हारा नाम ही पतित-पावन है। कलियुग में

१. अकारन को हितु और को है ?

विरव गरीब-निवाज कौन की भाँह जासु जन जोहै ?

(तुलसीदास, वि. प., पद २३०)

२. श्री रघुवीर की यह बानि ।

नीचहूं सो करत नेह सुप्रीति मन अनुमानि ।

(तुलसीदास, वि. प., पद २१५)

३. देव ! दूसरो कौन दीन को दयालु ?

सील-निधान, सुजान सिरोमनि, सरनागत-प्रिय, प्रनतपालु ।

(तुलसीदास, वि० प., पद १५४)

४. रघुपति विपति-दबन ।

परम कृपालु, प्रनत-प्रतिपालक पतित-पवन ।

कूर कुटिल कुलहीन दीन अति मलिन जवन ।

सुमिरत नाम राम पठें सब अपने भवन ।

गज पिंगला अजामिल से खल गनै धौं कवन ?

तुलसीदास प्रभु केहि न दीन्हि गति जानकी-रवन ।

(तुलसीदास, वि. प., पद २१३)

५. वि. प., पद २१३

६. निताइ चैतन्य दोहें बड़े अवतार ।

एमन दयाल दाता ना हइबे आर ॥

म्लेच्छ चंडाल निदुक पाखंडादि जत ।

करुणाय उद्धार करिला कत कत ॥

(प. क. त., पद २९९१)

जितने पातकी जीव थे, तुमने सब को अपना धाम दिया ।<sup>१</sup> नरोत्तमदास कहते हैं, कि—  
त्रिभुवन में तुम्हारे इसी यश की ख्याति है कि इस संसार में जो अधम दुर्गत जन हैं उन सबके  
लिए तुम्हारे मन में करुणा है ।<sup>२</sup>

भक्तवत्सल भगवान् भक्त के परम आश्रय हैं । वे भक्त के सबसे बड़े रक्षक हैं क्योंकि  
वे असीम शक्तिशाली हैं । त्रिताप, माया और सांसारिक दुःखों से पीड़ित भक्त उनकी शक्ति  
के ही भरोसे जीवित रहता है और रक्षा पाता है । आज से नहीं, अनादि काल से वे भक्तों  
की रक्षा करके भक्तों को अपनी महान् शक्ति का परिचय देते आ रहे हैं । जिन भृगु ऋषि  
को शिव और विरचि भी मारने दौड़े, उनके चरणों को अपने हृदय पर रख कर सुखदाई  
बचन कहे । हिरण्यकश्यप की सत्ता पूर्व से लेकर परिचम तक फैली थी । उसके पुत्र प्रह्लाद  
पर विपत्ति पड़ी, सबने धीरज छोड़ दिया, परन्तु हरि ने खंभे से प्रकट हो कर उसे छुड़ाया ।  
ग्राह ने गज को ग्रस लिया और पाताल ले चला, काल के डर से मुख में नाम आ गया ।  
गरुड़ त्याग कर वे दौड़े और उसे बचाया । इन्द्र के दान को जब ग्वालों ने स्वयं बलि समझ  
कर ले लिया, तब कृष्ण ने ही गोवर्धन उठाया और इन्द्र के कोप से रक्षा की । जब-जब दीनों  
पर विपत्ति पड़ी तब-तब तुमने रक्षा की । ठकुरायत तो गिरिधर की ही सच्ची है । ब्रह्म-  
रुद्र जिस काल से डरते हैं, वह काल उनके भू-भंग से डरता है । हाथ में धनुष-बाण लेकर  
रावण का संहार किया, और लंका में विभीषण की दुहाई करी । जिस दुर्योधन के सौ योद्धा  
भाई थे उसने भी हार मान ली । इन्द्र ने जब कोप करके जल वर्षाया, तब लीला से ही  
गोवर्धन धारण किया । श्याम तीन लोक के तापनिवारणकर्ता और सेवक को मुख देने  
वाले हैं । ऐसा तो इस संसार में कोई नहीं है, जो यम-यातना दूर करे ।<sup>३</sup> उन रामचन्द्र की

१. गौरांग पतित-पावन. तुया नाम ।

कलि-जीवे जत, आछिल कृत-पातकी,  
देओलि सबे निज ठाम ॥

(प. क. त., पद ३००९)

२. अधम दुर्गत जने, केवल करुणा मने,

त्रिभुवने ए जश खेयाति ॥

(प. क. त., पद ३०२२)

३. (क) भृगु कौ चरन राखि उर ऊपर, बोले बचन सकल-सुखदाई ।

सिंव-विरचि मारन कौं धाए, यह गति काहू देव न पाई ॥

(सूरदास, सू. सा. १३, पृ. १)

(ख) हिरनकस्यप बहुधौ उदय अह अस्त लौं, हठी प्रह्लाद चित चरन लायौ ।

भीर के परे तं धीर सबहिनि तजी खंभ तं प्रकट हूँ जन छुड़ायौ ॥

ग्रस्यो गज ग्राहि ले चल्यो पाताल कौं काल कौं त्रास मुख नाम आयौ ।

(सूरदास, सू. सा. १५, पृ. २)

(ग) जब जब दीननि कठिन परी । जानत हौं कहनामय जन कौं तब सुगम करी ।

ब्रह्म-बाण तं गर्भ उबार्यौ, टेरत जरी जरी ।

विपत्ति काल पांडव-बधु बन में राखी स्पाम ढरी ।

तब तब रच्छा करी भगत पर जब जब विपत्ति परी ।

(सूरदास, सू. सा. ११६, पृ. ६)

जय हो, जिन्होंने ऋषि के यज्ञ की रक्षा की, अहल्या का शाप से उद्धार किया, शिव का धनुष तोड़ कर राजाओं का धमंड दूर किया और परशुराम का मस्तक नत कर दिया। उन रामचन्द्र की जय हो जिन्होंने खर-दूषण, और त्रिशिरा को उनकी चौदह हजार सेना सहित मारा और मरीच का संहार किया। ऐसे राम की जय हो जिन्होंने अजेय लंका को जीता और रावण का वंशसंहित नाश करके लोकपालों को अभय किया और खेल में ही समुद्र पर पुल बांध लिया।<sup>१</sup> सुन्दर धनुष, तरक्स, वाण, शक्ति, तलबार और थ्रेप्ट कवच धारण करने वाले, धर्म की धुरी उठाने में धीर, रघुकुल में वीर और अपने भुजदंडों के प्रचंड प्रताप से लीलापूर्वक ही पृथ्वी के भारी भार को उतारने वाले राम की जय हो।<sup>२</sup> माधव ! तुमने वह भूजा कहां छिपा कर रखी है, जिन भुजाओं से गिरि उठाया, रावण का सिर फोड़ा, वलि को बांधा, हिरण्यकश्यप का हृदय फाड़ा, प्रह्लाद को बर दिया, अर्जुन का रथ हांका, महाभारत में लीला की और कंस को मारा।<sup>३</sup>

(घ) ठकुरायत गिरिधर की सांची ।

ब्रह्म-रुद्र डर डरत काल के, काल डरत भ्य-भंग की आंची ॥

(सूरदास, सू. सा. ११८, पृ. ६)

(ङ) गहि सारंग रन रावन जीत्यौ, लंक द्विभीषण फिरी दुर्वाई ।  
मानी हार बिमुख दुरजोधन, जाके जोथा हे सौ भाई ॥

(सूरदास, सू. सा. १२४, पृ. ८)

(च) कीन्हाँ कोप इन्द्र बरथा रितु, लीला लाल गोवर्धन धारी ।

तीनि लोक के ताप-निवारन, सूर स्याम सेवक-सुखकारी ॥

(सूरदास, सू. सा. १३०, पृ. ११)

(छ) ऐसौ सूर नाहिं कोउ दूजौ, दूरि करै जम-दायी ।

(सूरदास सू. सा. १६७, पृ. २२)

१. जयति ऋषि-मख-पाल, शमन सज्जन शाल, शापवश मुनि बधू-पापहारी ।  
भंजि भवचाप, दलि दाप भूपावली, सहित भृगुनाय नतमाय भारी ॥

जयति खर-त्रिशिर-दूषण चतुर्दश-सहस-सुभट-मारीच संहारकर्ता ।

गृध्र-शबरी-भक्ति-विवश करुणा-सिन्धु, चरित-निरुपाधि, त्रिविधातिहर्ता ॥

जयति पाथोधि-कृत-सेतु-कौतुक-हेतु, काल-मन-अगम लई ललकि लंका ।

सकुल सानुज सदल दलित दशकंठ रण, लोक-लोकप किए रहित शंका ॥

(तुलसीदास, वि. प., पद ४३)

२. जयति शुभग शारंग सु-निखंग-सायक-सक्ति-चाह-चर्मासि-बरवर्म-धारी ।

धर्मधुर धीर रघुवीर भुजबल-अतुल हेलया दलित भूभार भारी ॥

(तुलसीदास, वि. प., पद ४४)

३. ते भुज माथों कहां दुराये ।

ते भुज प्रकट करहु कि न नरहरि, जन कलियुग मँह बहुत सताए ॥

मदन-गोपाल और राम तो एक ही हैं। पहले अपनी भुजा से सागर बांधा था अब रास नचाया। तब रावण को मारकर सब असुर संहारे, अब गोवर्धन धारण किया है।<sup>१</sup> वे भगवान् समस्त सौन्दर्य के धाम हैं, समस्त संसार ही उनकी मूर्ति है, वे विराट् स्वरूप हैं, बड़े चतुर हैं, गुप्त गुण वाले हैं और बड़े महिमावान् और उदार हैं। वे अजेय हैं, उनकी महिमा अपार है, वे अत्यन्त दुर्गम हैं, स्वर्ग और मोक्ष के स्वामी हैं और संसाररूपी वृक्ष को उखाड़ने के लिए कुठार-रूप हैं। वे देवताओं के शत्रुओं के संहारकर्ता, पृथ्वी का भार हरण करने के लिए अवतार धारण करते वाले हैं।<sup>२</sup> श्रीराम वर देने वाले देवताओं के भी स्वामी हैं। वाणी के अधिष्ठाता, सर्वव्यापक, निर्मल, महान्, बलवान् और मुक्ति के स्वामी हैं। महामाया, महत्त्व, शब्द, गुण, देवता, व्योम, मरुदग्नि, अमलाम्ब, पृथ्वी, आत्मा, काल, परमाणु, शक्ति इत्यादि सब उनका ही रूप हैं। वे गूढ़ गंभीर ज्ञानबलभ, बड़ी महिमा के भंडार, और भयंकर संसार से तार देने वाले हैं।<sup>३</sup> तुम तो इन्हें शक्तिशाली हो, भगवन्, कि वे भी तुम्हारी कृपा की इच्छा रखते हैं जिनके बश में सर्वदा अनेक आज्ञाकारी गण और अनुचर हैं! तुम्हारे कहने से पवन बहता है, रवि-शशि भ्रमण करते हैं, और फनपति शीश नहीं

जिहि भुज गिरि भंदिर उत्पाट्यो, जिहि भुज बल रावन सिर तोरे ।

जिहि भुजबल बलि बंधन कीनों, अपने काज सकुचि भए थोरे ॥

जिहि भुज हिरन्यकसिपु उर फार्यो, जिहि भुज प्रल्हादहि वर दीनों ।

जिहि भुज अर्जुन के हय हाँके, जिहि भुज लीला भारथ कीनों ॥

जिहि भुज गोवर्धन राघ्यो जिहि भुज कमला धर आनी ।

जिहि भुज कंसादिक रिषु मारे, परमानन्द प्रभु सारंग पानी ।

(परमानन्ददास, अष्ट. व. सं., पृ. ६५३, फुटनोट)

१. मदन गोपाल हमारे राम ।

अपनी भुजा जिन जलनिधि बांध्यो, रास नचायो कोटिक काम ।

दसविर हति सब असुर संहारे, गोवर्धन धार्यो कर वाम ॥

(परमानन्ददास, रा. क. दू., भाग २, पृ. ७९७)

२. अखिल लावन्य गृह विश्वविग्रह परम प्रौढ़ गुन गूढ़ महिमा उदारं ।

दुर्दृष्ट दुस्तर दुर्ग स्वर्ग-अपवर्ग-पति भग्न-संसार-पादप-कुठारं ॥

दुष्ट-विवृथारि संघात-महिमार-अपहरन, अवतार कारन अनूपं ।

(तुलसीदास, वि. प., पद ५०)

३. विस्व विल्यात, विस्वेस, विस्वायतन, विस्व मरजाद, व्यालादगामी ।

ब्रह्म वरदेश, बाणीस, व्यापक, विमल, विपुल, बलवान् निर्वान स्वामी ॥

ग्रेय ग्यानप्रिय प्रचुर गरिमागार धोर-संसार-परपार दाता ॥

(तुलसीदास, वि. प., पद ५४)

दुलाते ! अग्नि अपनी दाह करने की शक्ति नहीं छोड़ पाता, सिंधु अपना जल नहीं बढ़ा पाता, शिव विरचि इन्द्र सब चाव से तुम्हारे चरणों की सेवा करते हैं । जो तुम करने को कहते हो, अत्यन्त आतुर होकर करते हैं । यदि कृपालु रथुपति की कृपा मिल जाय तब कोई क्या कर सकता है । कोई भी करोड़ों उपाय कर के मर जाय, भक्त का तो बाल भी बांका नहीं हो सकता । प्रह्लाद की कथा वेद-विदित है । गज का उद्धार किया । भगवान् ने विभीषण को गद्दी पर विठाया । ध्रुव को अविच्छल पद दिया । दुर्योधन ने क्या नहीं किया परंतु अपने अभिमान से ही वह नष्ट हो गया और प्रभुकी सहायता से पांडवों को विजय मिली । किसके दो शिर हैं जो भक्त की सीमा में भी पैर रख सके । रघुवीर के बाहुबल से मैं सदा अभय हूँ । कभी नहीं डरता । जिसे मनमोहन अंगीकार कर ले उसका बाल तक तो शिर से खसकेगा नहीं, चाहे सारा संसार बैरी हो जाए ! प्रभु के बल से ही तो प्रह्लाद तनिक भी नहीं डरे, हिरण्यकश्यप हार कर रह गया और उत्तानपाद का पुत्र आज भी राज कर रहा है । द्रुपद-सुता की लाज रखी और दुर्योधन का मान भंग किया ।<sup>9</sup> गोविंद हरे ! तुम कालीय-मर्दन,

### १. (क) तेज चाहत कृपा तुम्हारी ।

जिन के बस अनिमिष अनेक गन अनुचर अज्ञाकारी ।

बहूत पवन, भरमत ससि-दिनकर, फनपति सिर न डुलावै ।

दाहक गुन तजि सकत न पावक, सिंधु न सलिल बढ़ावै ।

सिव-विरचि सुरपति-समेत सब, सेवत प्रभु पद चाए ।

जो कछु करन कहत सोई सोइ कीजत अति अकुलाए ॥

(सूरदास, सू. सा., ११६३, पृ. ५३)

### (ख) जोपै कृपा रथुपति कृपालु की बैर और के कहा सरे ?

होइ न बांको बार भगत को, जो कोउ कोटि उपाय करै ॥

बेद विदित प्रह्लाद कथा सुनि को न भगति पथ पाड़ें धरै ?

गज उधारि हरि थप्यो विभीषण, ध्रुव अविच्छल कबहुँ न टरै ॥

अंवरीय की साप सुरति करि अजहुँ महामुनि गलानि गरै ॥

सो न कहा जो कियो सुजोधन अबुध आपने मान जरै ।

प्रभु प्रसाद सौभाग्य विजय-जस, पांडु-तनय बरिआइ बरै ॥

.....  
हैं काके द्वै सीस ईस के जो हठि जन की सीम चरे ?

तुलसीदास रघुवीर-बाहुबल, सदा अभय काहु न टरै ॥

(तुलसीदास, वि. प., पद १३७)

### (ग) जाको मनमोहन अंग करे !

ताकौ केस खसै नहिं सिर तैं, जौ जग बैर परै !

हिरनकसिंह-परहार थक्यौ, प्रह्लाद न नेंकु डरै ॥

अजहुँ लगि उत्तानपाद-सुत, अविच्छल राज करै ।

राखी लाज द्रुपद-तनया की, कृष्णपति चीर हरै ।

दुरजोधन की मान भंग करि, बसन-प्रवाह भरै ॥

(सूरदास, सू. सा. १३७, पृ. १३)

कंस-निसूदन, देवकीनंदन, राम हो । तुम ही मत्स्य, कच्छ, शूकर, नरहरि, वामन, और भूगुपति कुल के रक्षक हो । तुम्हीं श्री बलराम, बुद्ध, कल्पि, नारायण, जनार्दन देव और कंसारि हो । तुम केशव, माधव, यादव, यदुपति और दैत्यदलन हो ।<sup>१</sup> कमलेश कृष्ण केशि-राक्षस का नाश करने वाले और कंसारि हैं । हे केशव ! तुम काली का नाश करने वाले हो । तुम चानूर का नाश करने वाले हो । तुम दैत्यदलन हो । तुम मधुसूदन हो ।<sup>२</sup>

अतीव शक्तिशालिनी माया जीव के लिए सबसे बड़ी दुःखदात्री है । इस संसार में ऐसा कौन है जिसे उसने तंग न किया हो । वह नर, सुर, असुर सबको नाच नचा लेती है । वह माया भी केवल कृष्ण और राम के काटे से कटती है ! उनकी चरण-शरण में जाने वाला ही नींद भर सो सकता है ।<sup>३</sup> उनकी माया महाप्रबल है जिसने सब जग को वश में कर रखा है; <sup>४</sup> तुम्हारा यश कैसे गाया जाय । माया नटी कोटि-कोटि नाच नचाती है । लोभ में डाल कर दर दर लिए फिरती है और नाना प्रकार के स्वांग करवाती है । तुम्हारे प्रति कपट करवाती है और बुद्धि को भी भ्रम में डाल देती है । तुम्हारी कृपा विना कौन मेरा दुःख दूर

## १. हरे हरे गोविन्द हरे ।

कालिय-मद्दैन, कंस-निसूदन, देवकि-नन्दन राम हरे ।

मत्स्य कच्छवर, शूकर नरहरि, वामन भूगुपति रक्षकुलारे ।

श्री बल बौद्ध, कल्पि नारायण, देव जनार्दन श्री कंसारे ॥

केशव माधव, यादव-यदुपति, दैत्य-दलन दुख-भंजन शौरे ।

(परमानन्दवास, प. क., पद २९७४)

## २. कृष्ण कृष्ण कमलेश कृपामय, केशि-मथन कंसारि ।

केशव कालिदमन करुणामय कालिन्दि-कूल-विहारी ।

... ... ...

चैद्योद्धारी चक्रि चानूर-हर, चक्र-पाणि चित-चोर ।

... ... ...

मनहर मदनमोहन मधुसूदन, गाओत गोकुलवास ।

(गोकुलवास, प. क. त., पद २९७५)

## ३. इहिं राजस को कौन विगोयी ।

हिरनकसिंह, हिरनाच्छ आदि दै, रावन कुम्भकरन कुल स्त्रोयौ ।

कंस, केसि, चानूर, महाबल करि निरजीव, जमुन-जल बोयौ ।

जङ्ग-समय सिसुपाल सुजोधा, अनायास लै जोति समोयौ ।

ब्रह्मा-महादेव-सुर-सुरपति, नाचत फिरत महा रस भोयौ ।

सूरदास जो चरन-सरन रह्यौ, सो जन निपट नींद भरि सोयौ ।

(सूरदास, सू. सा. १५४, पृ. १८)

## ४. (गोपाल) तुम्हारी माया महाप्रबल,

जिहिं सब जग बस कीन्ही हो ।

(सूरदास, सू. सा., १४४, पृ. १५)

कर सकता है।<sup>१</sup> हे माधव ! तुम्हारी यह माया ऐसी है कि कितने ही उपाय करके मरने पर भी मैं इससे उद्धार तब तक नहीं पा सकता, जब तक तुम दया न करोगे।<sup>२</sup> मैं सब प्रकार से कठिन हूँ, तुम मृदुल हो परन्तु मेरे मन में दृढ़ विचार है कि यह मोह की शृङ्खला तुम्हारे छुटाने से ही छूटेगी।<sup>३</sup> कमलाकांत अत्यंत शक्तिशाली और परम सामर्थ्यवान हैं। वे जिस पर दया करते हैं, वह लकड़ी धास का बेचने वाला हो, तो भी उसके सिर पर छत्र रख सकते हैं। विद्या के स्वामी अविद्या के सामने पूर्ण समर्थ हैं, जो चाहे सो करें। खाली को भर सकते हैं, भरे को खाली कर सकते हैं और चाहते ही फिर भर सकते हैं। वे अविनाशी सिद्ध पुरुष हैं, किसी से डरते नहीं।<sup>४</sup> जीव एक बार जन्म लेता है, बार बार मरता है। जन्म लेते ही महा माया के बंधन में पड़ जाता है और कृष्ण-भजन मन में ही नहीं आता। कृष्ण का भजन करने से क्लेश दूर हो जाता है।<sup>५</sup> सूरदास कहते हैं कि—ऐसा जन्म बार बार

१. विनती सुनौ दीन की चित दै कैसे तुव गुन गावै ?

माया नटी लकुटि कर लीन्हे, कोटिक नाच नचावै ॥

दरन्दर लोभ लागि लिये ढोलति नाना स्वांग बनावै ।

तुम सौं कपट करावति प्रभु जू, मेरी बुधि भरमावै ॥

... ... ...

सूरदास प्रभु तुम्हरी कृपा विनु, को मो दुख विसरावै । (सूरदास, सू.सा. १४२, पृ. १५)

२. माधव ! अस तुम्हारि यह माया ।

करि उपाय पचि मरिय, तरिय नहिं, जब लगि करहु न दाया ॥

(तुलसीदास, वि. प., पद ११६)

३. सब प्रकार मैं कठिन, मृदुल हरि दृढ़ विचार जिय मोरे ।

तुलसिदास प्रभु मोह-शंखला, छुटिहि तुम्हारे छोरे ॥

(तुलसीदास, वि. प., पद ११४)

४. जापर कमलाकांत ढरै ।

लकड़ी धास को बेचन हारो ता सिर छत्र धरै ।

विद्यानाथ अविद्या समरथ जो कछु चाहैं, सोइ करैं ।

रीतैं भरैं भरे पुनि ढोरें जो चाहैं तौ फेरि भरैं ।

सिद्ध पुरुष अविनाशी समरथ काहू ते न ढरैं ।

परमानन्द सदा यह सम्पति मनमें कवहु ढरें ॥

(परमानन्ददास, अष्ट. व. सं. फुटनोट पृ. ६०७)

५. एक बार जन्मये आर बार मरे ।

तथापियो हरि-पद भजन ना करे ॥

... ...

जन्म-मात्र पड़े महामायार बन्धने ।

भजिते कृष्णेर पद ना पड़ये मने ॥

... ...

कृष्णेर भजन-तत्त्व करे उपदेश ।

भजये थीकृष्ण पद दूरे जाय क्लेश ॥ (बलरामदास, प. क० त., पद २९९९)

नहीं मिल सकता, हरि का भजन करके उस पार उत्तर चलो । हे मन ! तुम नाम ग्रहण कर लो, इससे तुम काल-अग्नि से बच जाओगे और सर्वदा सुख के संसार में रहोगे । कोई मार नहीं सकेगा, न कोई विघ्न ग्रसेगा और यम भी अपने किनारे नहीं चढ़ा सकेगा । सूरदास कहते हैं कि—इस अवसर पर प्रभु का भजन करके भवसागर से उत्तर चलो ।<sup>१</sup> तुलसीदास कहते हैं कि—रसना ! राम नाम क्यों नहीं गाती । सब वाद-विवाद छोड़ दे, स्वाद छोड़ दे और हरि का भजन कर । इस प्रकार मैं भव से तर जाऊँगा और तुम्हें यश मिलेगा ।<sup>२</sup>

भक्तों का दुःख दूर करने के लिए परम शक्तिशाली भगवान् असुरों का संहार करते हैं परन्तु वे कूर या निर्दयी नहीं हैं । वे अत्यंत दयालु हैं, भक्तों का कष्ट निवारण करने के लिए जिन दुष्टों को वे मारते हैं, उन्हें भी अपनी गति देते हैं, अतः उन्हें निर्दयी या कूर कैसे कहा जाय ।<sup>३</sup> रे मन ! कृपालु रामचन्द्र का भजन कर जो दारुण भव-भय का हरण करने वाले हैं । दीनों का उद्धार करने वाले रघुवर करुणाभवन हैं, संताप का शमन करने वाले और पाप का नाश करने वाले हैं । मैं उन करुणानिधान रघुपति की बंदना करता हूँ जिनसे भव छूट जाता हूँ और ज्ञान आता है । तुम दयालु हो, मैं दीन हूँ, तुम दानी हो और मैं भिखारी

१. (क) नहिं अस जनम वारम्बार ।

...                    ...                    ...  
सूर हरि कौ भजन करि-करि उतरि पल्ले-पार ।

(सूरदास, सू. सा. १८८, पृ. २८)

(ख) अब तुम नाम गहौ मन नागर ।

जातै काल अग्नित तै बांचौ सदा रहौ सुख-सागर ।

मारि न सकै, विघ्न नहिं ग्रासै, जम न चढ़ावं कागर ॥

...                    ...                    ...  
सूरदास प्रभु इहि औसर भजि उतार चलौ भवसागर ॥

(सूरदास, सू. सा. १९१, पृ. २९)

२. काहे न रसना रामहिं गावहि ।

...                    ...                    ...  
वाद-विवाद-स्वाद तजि भजि हरि सरस चरित चित लावहि ।

तुलसीदास भव तरहि तिहूं पुर तू पुनीत जस पावहि ॥

(तुलसीदास, वि. प., पद २३७)

३. (क) करनी करुना-सिन्धु की, मुख कहत न आवै ।

कपट हेत परसें बकी, जननी-गति पावै ॥

(सूरदास, सू. सा. १४४, पृ. २)

(ख) ऐसी कौन प्रभु की रीति ।

विरद हेतु पुनीत परिहरि पांवरनि पर प्रीति ।

गई मारन पूतना कुच कालकूट लगाइ ।

मातु की गति दई ताहि कृपालु जादवराइ ।

(तुलसीदास, वि. प., पद २१४)

हूँ । दीन-बन्धु, सुख-सिन्धु, कृपाकर कारणीक रघुराई ! सुनो ! मेरा मन विविध ज्वर में जलता है और पागलपन करता किरता है । तुम्हारी कृपा बिना अब रोग जायगा नहीं । रघुराया ! कुछ ऐसा समझ पड़ता है, दयालु, कि तुम्हारी कृपा के बिना मोह माया नहीं छूटती है । उन करुणामय स्वामी की बराबर बन्दना करता हूँ जिनकी कृपा से पंगु गिरि का लंबन करता है और अन्धे को सब कुछ दीखता है । दीन-दयालु, परम करुणामय, नाथ अनाथों के ही संगी हैं । तुमने कभी तो गहर नहीं किया । तुम तो स्वभाव से ही सुलभ और स्मरण के वश में हो । गो, गोपी और गोपों के कारण तुमने गिरि उठाया । केशी, काली, कंस और जरासंघ का वध किया और गुह-पुत्र को ला दिया । सभा में द्रोणदी का वस्त्र खींचा गया, तब वस्त्र बढ़ाया । श्याम ! तुम सर्वज्ञ हो, कृपानिधि हो और तुम्हारा हृदय करुणा से

(१) (क) श्री रामचन्द्र कृपालु भज् मन हरण-भवभय-दारुणं ।

(तुलसीदास, वि. प., पद ४५)

(ख) दीन उद्धरत रघुवर्यं करुनाभवन समन संताप पापौथ-हारी ।

विमल-विज्ञान-विग्रह अनुग्रह-रूप भूपवर विवृथ-नर्मद खरारी ॥

(तुलसीदास, वि. प., पद ५९)

(ग) दन्दौं रघुरति करुनानिधान ।

जाते छूँ भव भेद ज्ञान ॥

(तुलसीदास, वि. प., पद ७९)

(घ) तू दयालु दीन हूँ, तू दानि, हूँ भिजारी ।

(तुलसीदास, वि. प., पद ७९)

(ङ) दीनबन्धु, सुखसिन्धु, कृपाकर, का नीक रघुराई ।

सुनहु नाथ ! मन जरत त्रिविध ज्वर, करत किरत बौराई ॥

... ... ...

तुलसीदास भवरोग रामपद-प्रेमहीन नहि जाई ॥

(तुलसीदास, वि. प., पद ८१)

(च) अस कछू समुद्धि परत, रघुराया ।

विनु तब कृपा दयालु दास-हित, मोह न छूटै माया ॥

(तुलसीदास, वि. प., पद १२३)

(छ) चरन-कमल बन्दौं हरि राइ ।

जाही कृपा पंगु गिरि लंगै, अन्धे कौं सब कछू दरसाइ ॥

बहिरौ सुनै, गुंग पुनि बोलै, रंक चलै सिर छत्र धराइ ।

सूरदास स्वामी करुनामय, बार बार बन्दौं तिर्हि पाइ ॥

(सूरदास, सू. सा. ११, पृ. १)

(ज) नाय अनायनि ही के संगी ।

दीनदयाल, परम करुनामय, जन-हित हरि बहुरंगी ।

(सूरदास, सू. सा. १२१, पृ. ७)

मृदुल है। नन्द-नन्दन ! मैं किसकी शरण जाऊँ ? और कोई आश्रय नहीं।<sup>१</sup> दीनदयालु ! ऐसा ही कुछ करो जिससे जन क्षण भर के लिए भी चरणों का त्याग न करे। तुम करुण-सागर हो, भक्त-रसाल हो। हे समर्थ, सर्वज्ञ, कृपानिधि, अशरणशरण और जगजाल के हरण करने वाले कृपानिधि, न ! सुनो, सूर की यह गति है कि किससे कहे।<sup>२</sup> राम ! वह कृपा तुमने कहाँ विसारी जिसके कारण तुम दीर्घों का दुख सुन कर अपना लाभ त्याग कर दौड़ते हो। नागराज ने अपना बल विचार कर मन में हार मान ली और तुम्हारे चरणों में चित्त दिया, उसकी आर्त-वाणी सुन कर गहड़ त्यागकर चल पड़े। त्रासित प्रह्लाद की प्रतिज्ञा रखी। नृसिंह का शरीर धरण करके राक्षस का नाश किया, श्रुति इसकी साक्षी है।<sup>३</sup> संसार के अवम और दुर्गति में पड़े हुए व्यक्तियों के लिए तुम्हारे मन में केवल करुणा ही रहती है, यह तुम्हारी ख्याति और यथा विभूति में कैठी है।<sup>४</sup> हे गोविन्द ! गोपीनाथ ! कृपा करके अपने पास

१. कवृ तुम नाहिं न गहर कियौ ।

सदा सुभाव सुलभ सुमिरन बस, भूतनि अभै दियौ ।

गाइ-ग-प-नोरीजन-फ-रन, गिरि क-कमल लियौ ॥

अव अरिष्ट केती, कली मयि, दावानलहिं पियौ ।

कंस ब्रंस ब्रवि जरातंच हुति, गुरु-सुत आनि दियौ ॥

करघड़ सभा द्रुपद-तनया कौ, अम्बर अछप कियौ ॥

सूर स्याम सरबज्ञ कृपानिधि, कवना-मृदुल-हियौ ।

काली सरन जाऊँ नन्द-नन्दन, नार्हिन और वियौ ॥

(सूरदास, सू. सा. ११२१, पृ. ४०)

२. सोइ कठु कीजै दीनदयाल ।

जाते जन छन चरन न छाँड़े, करुणा-सागर, भक्त-रसाल ॥

\*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\*

सुनि समरथ सरबज्ञ कृपानिधि, असरन-सरन, हरन जग-जाल ।

कृपानिधि, सूर की यह गति, कात्तीं कहै कृपन इहि काल ॥

(सूरदास, सू. सा. ११२७, पृ. ४२)

३. कृष्ण सों धीं पहाँ विसारी राम ?

जेहि करुणा सुनि श्रवन दीन-दुख, धावत ही तजि धाम ॥

नागराज निज बल विचार हिय, हारि चरन चित दीन ।

आरत गिरा सुनत खगपति तजि, चलत विलम्ब न कीन ॥

दितिसुत-त्रांत-त्रसित निसि दिन, प्रह्लाद प्रतिज्ञा राखी ।

अतुलित बल भूगराज-मनुज तनु, दनुज हन्ती श्रुति साक्षी ॥

(तुलसीदास, वि. प., पद ९३)

४. राधाकृष्ण निवेदन इह जन फरे ।

अधम दुर्गत जने, केवल करुणा-मने, त्रिभुवने ऐ जश-खेयाति ।

(नरोत्तमदास, प. क. त., पद ३०२२)

रखो । दैव-माया ने तुम्हारी कृपा-डोर से छुड़ा कर मुझे भव-कूप में डाल दिया है । यदि तुम्हीं फिर से कृपा करोगे, और मेरे केश पकड़ कर ब्रजपुर में रखोगे, तभी मेरा भला होगा ।<sup>१</sup> इस प्रकार भक्तगण भगवान की दयालुता से अभिभूत होकर करुणासिन्धु, कृपासागर, कृपा-सिन्धु, करुणासागर, दयालु इत्यादि कह कर उनकी बार-बार बंदना करते हैं । अपने उद्धार के लिए उन भगवान से याचना करते हैं जो भक्तों का दुःख दूर करने के लिए सर्वदा तत्पर रहते हैं । उनके भगवान की यही महत्ता है ।

परम कृपालु भगवान भक्त की भावना और प्रेम देख कर ही रीझ उठते हैं । उन्हें जप, तप, कठिन व्रत इत्यादि नहीं चाहिए । वे इतने गुण-ग्राहक हैं कि केवल प्रीति से वश में होते हैं । वह प्रीति भी चाहे जिसकी हो । धनी, निर्धनी, बड़ा, छोटा, सब उनके प्रीति-पात्र हैं । वे किसी का कुल, जन्म, कुछ भी नहीं मानते ।<sup>२</sup> वे तो केवल सबकी प्रीति मानते हैं ।

१. हे गोविन्द, गोपीनाथ, कृपा करि राख निज पथे ।

... ... ... ...

दैव-माया-बलात्कारे, खसाइया सेइ डोरे, भव-कूपे दिले फेलाइया ॥

पुन जदि कृपा करि, ए जनार केशे धरि, टानिया तोलह ब्रज-भूमे ।

तवे से देखिये भाल, नहे बोल फुराइल, कहे दीन दास नरोत्तमे ॥

(नरोत्तमदास, प. क. त., पद ३०२३)

२. (क) काहू के कुल तन न विचारत ।

अविगत की गति कहि न परति है, व्याध अजामिल तारत ।

कौन जाति अरु पांति बिदुर की, ताही कैं पग धारत ॥

(सूरदास, सू. सा. ११२, पृ. ४)

(ख) गोविन्द प्रीति सबनि की मानत ।

जिंहि जिंहि भाइ करत जन सेवा, अन्तर की गति जानत ॥

(सूरदास, सू. सा. ११३, पृ. ५)

(ग) जन की और कौन पति राखै ?

जाति-पांति कुल-कानि न मानत, ब्रेद-पुराननि साखै ।

(सूरदास, सू. सा. ११४, पृ. ५)

(घ) ऐसी कौन प्रभु की रीति ।...

विरद हेतु पुनीत परिहरि पांवरनि पर प्रीति ।

(तुलसीदास, वि. प., पद २१४)

(इ) ऐसी हरि करत दास पर प्रीति ।

निज प्रभुता बिसारि जन के बस होत सदा यह रीति ।

(तुलसीदास, वि. प., पद ९८)

(च) रघुवर ! रावरि यहै बड़ाई ।

निदरि गनी आदर गरीब पर, करत कृपा अधिकाई ।

... ...

...

...

ऐसी प्रीति और किस प्रभु की है जो अपने विरद के लिए नीचों पर प्रीति करता है। प्रभु अपने दास पर ऐसी प्रीति करते हैं कि वे अपनी प्रभुता भूल कर जन के बश में हो जाते हैं यह उनकी रीति है। रघुवर ! आपकी यही बड़ाई है। आप धनी का निरादर करके गरीब का आदर करते हैं और उन पर कृपा करते हैं। इस दरबार में सर्वदा ही यह रीति चली आई है कि दीन का आदर होता है। राम प्रीति की रीति भली भाँति जानते हैं। वे बड़े की बड़ाई और छोटे की छोटाई दूर करते हैं।

**पश्चात्ताप—**दीन, दुःखी, और पथम्भष्ट जीव जब इतने महान् इष्टदेव को देखता है तब उसके पश्चात्ताप की सीमा नहीं रहती। वह तो कर्म-बंधन में पड़ा भटक रहा है। उसके दुःख का निवारणकर्ता तो सामने ही उपस्थित है परंतु उसे उससे कोई लाभ नहीं। कारण भगवान नहीं है, वह स्वयं ही है। भगवान तो असीम शक्तिशाली, भक्तवत्सल और गुणग्राहक हैं, परंतु वे क्या करें जब जीव उधर देखता ही नहीं। वे तो अकारण दया करते हैं परंतु जीव विमुखता करता ही जाता है। भक्त के प्राण जो शांति चाहते हैं अपनी इस अधमता पर पश्चात्ताप से भर उठते हैं। भक्त कहता है कि मैं ऐसे बहुत से जन्मों में बौराया रहा, हरि के कमल-चरण त्याग कर उनसे विमुख रहा, फिर भी मन में संतोष नहीं आया। जब जब इस संसार में प्रगट हुआ, अनेक शरीर धारण किए। काम, क्रोध, मद और लोभ के बश अत्यन्त भारी पाप किए।<sup>१</sup> जन्मों के समूह इसी प्रकार सिरा गए। रघुनाथ से प्रभु को छोड़कर मेरे ऐसे अधम व्यक्ति दूसरों के चरणों का सेवन करते फिरते हैं। जो जड़ जीव हैं, कुटिल और खल हैं और केवल कलियुग के मल में सने हुए हैं, उनकी ही प्रशंसा करके मन सूखता है और मैं उन्हें हरि से अधिक करके मानता हूँ। सुख के लिए कोटि उपाय निरंतर किए पर पैर कभी न दुखे और रास्ते की कीचड़ जैसा मन मलिन रहा।<sup>२</sup> ऐसा करते करते अनेक जन्म बीत गए, परंतु मन को संतोष

यहि दरबार दीन को आदर, रीति सदा चलि आई।

(तुलसीदास, वि. प., पद १६५)

(छ) राम की रीति आप नीके जनियत हैं।

बड़े की बड़ाई, छोटे की छोटाई दूरि करै ॥ (तुलसीदास, वि. प., पद १८३)

१. ऐसैहि जन्म बहुत बौरायौ ।

विमुख भयौ हरि-चरन कमल तजि-मन संतोष न आयौ ॥

जब जब प्रगट भयौ जल थल मैं तब तब बहु बपु धारे ।

काम-क्रोध-मद-लोभ-मोहब्स अतिहि किए अध भारे ॥ (सूरदास, सू. सा. ११२७, पृ. ९)

२. ऐसैहि जन्म समूह सिराने ।

प्राननाथ रघुनाथ से प्रभु तजि सेवत चरन विराने ॥

जे जड़ जीव कुटिल कायर खल, केवल कलिमल-साने ॥

सूखत बदन प्रसंसत तिन्ह कहुं, हरि तें अधिक करि माने ॥

सुख हित कोटि उपाय निरंतर करत न पाय पिराने ।

सदा मलीन पंथ के मल ज्यों कबहुं न हृदय यिराने ॥ (तुलसीदास, वि. प., पद २३५)

नहीं आया। दिन-प्रतिदिन दुराशा बढ़ती ही गई और मैं सब लोकों में भ्रमण कर आया। मैं काम, क्रोध, मद और लोभ की अग्नि में जलता रहा और शांति पाने के लिए स्वर्ग, रसातल, भूतल सब जगह घूम आया, परंतु वह अग्नि कहीं भी न बुझी।<sup>१</sup> यह जन्म भी व्यर्थ में ही नष्ट हो गया। हरि का स्मरण और गुरु सेवा नहीं की और न जाकर मधुबन में ही निवास किया। इस बार मनुष्य-देह पाकर भी कुछ उपाय नहीं किया। थोड़ी सी जूठन की लालच में इवान की तरह भटकता फिरा। विमल-यश गाकर गिरिधर को कभी नहीं रिखाया।<sup>२</sup> हे अधम, तूने नर-जन्म पाकर क्या किया। कूकर शूकर के समान उदर भरा और प्रभु का नाम नहीं लिया। कानों से श्रीभागवत नहीं सुनी और गुरु गोविंद को नहीं चीन्हा। हृदय में भाव-भवित कुछ भी नहीं उपजी और मन विषयों में लगा रहा। झूठे सुख को अपनाकर के माना, पापों के मेरु को बढ़ा कर अंत में बलहीन हो गया। चौरासी लाल योनियों में भ्रमण करके फिर उसी में मन दिया। सूरदास कहते हैं कि भगवान के भजन विना, हे अधम, तू 'अंजलिजल' के समान क्षीण होता जाता है।<sup>३</sup> जन्म यों ही जा रहा है, कुछ भी तो नहीं बन पड़ा। अत्यन्त दुर्लभ शरीर पाकर भी कपट त्यागकर रामका भजन मन, वचन और काया से नहीं किया। राम के सेवक साधुओं की सेवा नहीं की। श्री रान्चन्द्र के गुण न तो पुलकित चित्त से सुने, और न मुदित मन से कहे। अब जब जरा ने आकर अंग शिथिल कर दिए तब मणि-हीन सर्प के समान व्याकुल होता हूँ और शिर धुन कर पछताता हूँ। इस

१. ऐसे करत अनेक जन्म गए मन संतोष न पायौ ।

दिन-दिन अधिक दुरासा लाग्यौ, सकल लोक भ्रमि आयौ ॥

सुनि-सुनि स्वर्ग, रसातल, भूतल, तहाँ-तहाँ उठि धायौ ।

काम-क्रोध-मद-लोभ-अग्नितं कहूँ न जरत बुझायौ ॥ (सूरदास, सू. सा. ११५४, पृ. ५१)

२. जन्म तौ बादिहि गयौ सिराइ ।

हरि-सुमरिन नहिं गुरु की सेवा, मधुबन बस्यौ न जाइ ॥

अब की बार मनुष्य-देह धरि कियौ न कछू उपाइ ।

भटकत फिरौ स्वान की नाई नैकु जूठ कं चाइ ॥

कबहुँ न रिखाए लाल गिरिधरन, विमल-विमल जस गाइ ॥

(सूरदास, सू. सा. ११५५, पृ. ५१)

३. नर तै जन्म पाइ कह कीनौ ।

उदर भर्यौ कूकर-सूकर लौं, प्रभु कौ नाम न लीनौ ॥

श्री भागवत सुनी नहिं स्वर्वननि गुरु गोविंद नहिं चीनौ ।

भाव-भवित कछू हृदय न उपजी मन विषया में दीनौ ॥

झूठौ सुख अपनौ करि जान्यौ, परस प्रिया कं भीनौ ।

अध की मेरु बढ़ाइ अधम तू, अंत भयौ बल हीनौ ॥

लाल चौरासी जोनि भरमि कै फिरि वाहीं मन दीनौ ।

सूरदास भगवंत-भजन विनु ज्यौं अंजलि-जल छीनौ ॥

(सूरदास, सू. सा. ११६५, पृ. २२)

दुःसह विपत्ति में कोई तो मित्र नहीं दीखता ।<sup>१</sup> मनुष्य-तनु पाकर मैंने कौन सा लाभ पाया । स्वप्न में भी काया, बचन और मन से दूसरे के काम में नहीं आया । इस संसार में भय, निद्रा, मैथुन, और अहंकार की प्रवृत्ति सबमें समान रूप से है । देव-दुर्लभ शरीर धारण करके हरि का भजन नहीं किया और न अभिमान छोड़ा ।<sup>२</sup> आखिर यह दिन सब कैसे बीत गए ? यह दिन सब विषयों के लिए चले गए । तीनोंपन उसी प्रकार बीत गए, शीश पर के केश श्वेत हो गए, आँखें अंधी हो गयीं, कानों से सुना नहीं जाता, पैर थक गए, परंतु मुख जीव गंगोदक का त्याग करके कूप जल पीता है और हरि का त्याग करके प्रेत पूजता है । राम नाम मुख से लेने में कुछ भी तो खर्च नहीं लगता ।<sup>३</sup> मैंने न तो गोपाल का भजन किया, न उनकी रसाल लीला में मन लगाया, न सुबोधिनी सुनी और न साधु-संग किया । कभी घड़ी, आधी घड़ी को भी तो रसाना ने चाव से कृष्ण नाम नहीं रटा । लाज भी तो नहीं आती कि मनुष्य तनु पाकर मैंने क्या कमाया । श्रीनाथ की छबीली छवि भी नहीं देखी और न उन के द्वार पर शीश नवाया । मनुष्य जन्म पाकर पाप कमाया ।<sup>४</sup> भक्त सोचता है कि जब इस संसार

१. कछु है न आय गयो जन्म जाय ।

अति दुरलभ तन पाइ कपट तजि, भजे न राम मन बचन काय ॥

... ... ...  
सेये नहिं सीतापति-सेवक साधु सुमति भले भगति भाय ।

सुने न पुलकि तनु, कहे न मुदित मन, किए जे चरित रघु तंसराय ॥

अब सोचत मनि बिनु भुजंग ज्यों विकल अंग दले जरा धाय ।

सिर धुनि धुनि पछितात मींजि कर, कोउ न मीत हित दुसह दाय ॥

(तुलसीदास, वि. प., पद ८३)

२. लाभ कहा मानुष तनु पाए ।

काय बचन मन सपनेहुं कबहुंक घट्ट न काज पराए ॥

... ... ...  
भय निद्रा मैथुन अहार सब के समान जग जाए ।

सुर-दुरलभ तनु धरि न भजे हरि, मद अभिमान गंवाए ॥

(तुलसीदास, वि. प., पद २०१)

३. सब दिन गए विषय के हेत ।

तीनों पन ऐसें हीं खोए केस भइ सिर सेत ॥

आखिनि अंध, स्वन नहिं सुनियत, थाके चरन समेत ।

गंगा-जल तजि पियत कूप-जल हरि तजि पूजत प्रेत ॥

... ... ...  
सूरदास कछु खरच न लागत, राम नाम मुख लेत ॥ (सूरदास, सू.सा. १२९६, पृ. ९७)

४. (क) गायो न गोपाल मन लायो न रसाल लीला सुनी

न सुबोधिनी न साधु संग पायो है ।

सेव्यो नहिं स्वाद करि धरी आधी धरी हरि

कबहुं न कृष्ण नाम सरना रटायो है ॥

में आकर नर जन्म पाया, और विषय-वासना में ही लगा रहा तो इस संसार में जन्म ही वृथा लिया। हरि की भक्ति नहीं की, जननी को बोझ डाल कर मारा ही। यह काया हरि के काम नहीं आई। भाव-भक्ति और हरि-यश जहां सुनाया जाता है, वहां जाते अलसाती है। लोभातुर हो कर काम के लिए उठ कर दीड़ती है। जहां हरि के चरण कमल हैं, वहां किसी तरह भी नहीं झकती। स्थाम के अंग स्पर्श किए बिना मैं चारों ओर भटकता हूँ और भगवानका भजन करके मैंने विषय रूपी परम विष खाया है।<sup>२</sup> कितने दिन हरि-स्मरण के बिना खो दिए पर-निन्दा करते करते न जाने कितने जन्म बिता दिए।<sup>३</sup> यह जन्म 'ऊआबाई' करते ही बिता दिया। यदुपति के चरण-कमलों की वंदना नहीं की, देखता ही रह गया।<sup>४</sup> दोनों में से एक भी तो न हुआ। न तो हरि का भजन किया और न गृह-सुख ही पाया। अब पछताने से क्या होता है, बहुत देर हो गई।<sup>५</sup> मन, तूने भक्ति का स्वाद नहीं

रसिक कहे बार बार लाजहू न आवे तोहि मनुष्य जन्म पाय

मूढ़ कहा तू कमायौ है। (रसिक दास, की. र., पृ. ३७५)

(ख) गायो न गोपाल मन लायो न निवार लाज,

पायो न प्रसाद साधु मंडली मैं जायके।

श्री नाय जी को देख के छक्यो न छबीली

छवि सिंधपोर पूर्यो नाहि शीशहुं नवायके।

कहे हरिदास तोहि लाजहुं न आई अज मानस।

जन्म पाय के कमायो कहा आयके। (हरिदास, की. र., पृ. ३७५)

२. काया हरि के काम न आई।

भाव-भक्ति जहं हरि-जस सुनयित, तहां जात अलसाई ॥

लोभातुर हूँ काम मनोरथ, तहां सुनत उठि धाई ।

चरन-कमल सुन्दर जहं हरि के क्याँ हुँ न जार्ति नवाई ॥

जब लगि स्थाम-अंग नाहि परसत, अंधे ज्याँ भरमाई ।

सूरदास भगवंत-भजन तजि, विषय परम विष खाई ॥

(सूरदास, सू. सा. १२९५, पृ. ९७)

३. किते दिन हरि-सुमिरन बिन खोए।

पर निंदा रसना के रस करि, केतिक जन्म बिनोए ॥.....

सूरदास, सू. सा. १५२

४. जन्म गंवायौ ऊआबाई।

भजे न चरन-कमल जदुपति के रहाँ बिलोकत छाई ॥

(सूरदास, सू. सा. १३२८, पृ. १०८)

५. द्वै मैं एको ती न भई।

ना हरि भज्यौ, न गृह सुख पायौ, वृथा विहाइ गई ॥

...

...

होत कहा अबके पछिताएँ बहुत बेर विर्तई । (सूरदास, सू. सा. १२९९, पृ. ९८)

पाया। नंदसुवन लाडले ब्रजराज को हृदय में नहीं धारण किया। स्त्री, पुत्र और संपत्ति में मन भरमाता रहा। गिरिधर लाल के गुण और प्रेम का गान घड़ी भर भी नहीं किया। विषयों और इंद्रिय-परायणता में जन्म गंवाया। हरिदास कहते हैं कि ओ मूढ़! अंत समय में पछताता है।<sup>१</sup> कृष्ण की कथा, कृष्ण के नाम और कृष्ण की भक्ति के बिना दिन बीते जाते हैं। वे प्राणी क्यों जीते हैं जो कृष्ण की बात मुख से नहीं करते।<sup>२</sup> हरि! हरि! मैंने व्यर्थ में ही जीवन गंवाया। मनुष्य का जन्म पाकर राधा-कृष्ण को नहीं भजा। जान सुनकर भी विष खाया। गोलोक का प्रेम-धन जो हरि नाम संकीर्तन है उसमें रति नहीं हुई। संसार-दावानल से नित्यप्रति हृदय जलता है परंतु उसे जुड़ाने का उपाय नहीं किया।<sup>३</sup> मैंने कांच के भ्रम में भाणिक हार दिया, अब उसका शोक हो रहा है। सुख के लिए यह घर बांधा परंतु दुःख ही पाया। जलती आग देखकर भी पतंग के समान उसमें स्वेच्छा से पड़ कर मरा।<sup>४</sup> जान सुन कर भी मन कृष्ण-पद का भजन नहीं करता। पुनः पुनः गर्भ की यंत्रणा पाता है। जीव बार बार जन्म लेता है और बार बार मरता है। फिर भी भजन नहीं करता।<sup>५</sup>

१. मन तें भक्ति स्वाद नाहीं पायो ।

...

नंदसुवन ब्रजराज लाडिलो सो उर में नाहीं लायो ।

सुतदारा सुपने की संपत्ति तिनके संग भरमायो ॥

गिरिधर लाल रंगीले के गुन प्रेम धरी नहिं गायो ॥

इंद्रिय विषय परायण डोले मूरख जन्म गंवायो ॥

कहे हरिदास, मूढ़ मति बौरे अंत समय पछतायो ॥ (हरिदास, की. र., पृ. २६०)

२. कृष्ण कथा बिन कृष्ण नाम बिन कृष्ण भक्ति बिन दिवस जात ।

ते प्राणी काहे को जीवत नहिं मुख बदत कृष्ण की बात ॥

(परमानंददास, रा.क.दृ., भाग २, पृ. १७०)

३. हरि हरि बिफले जन्म गोयाइ दुःख ।

मनुष्य-जन्म पाजा, राधा-कृष्ण ना भजिया, जानिया शुनिया विष खाइ दुःख ।

गोलोकेर प्रेम धन, हरि नाम संकीर्तन, रति ना हझल केने ताय ।

संसार-दावानले, निरवधि हिया ज्वले, जुड़ाइते ना कैलुं उपाय ॥

(नरोत्तमदास, प. क. त., पद २९८८)

४. काचेर भरमे, माणिक हाराय्या, एखन हझले शोक ।

सुखेर लागिया, ए घर बांधिलुं, करिलुं दुःखेर तरे ।

ज्वलत आनल, देखिया पतंग, इच्छाये पुड़िया मरे ॥ (अनंददास, प. क. त., पद २९९५)

५. (क) जान्या शुन्या कृष्ण-पद ना करे भावना ।

पुनः पुन पाय सेह गर्भेर यंत्रणा ॥

एक बार जनमये आर बार मरे ।

तथापिओ हरि-पद भजन ना करे ॥ (बलरामदास, प. क. त., पद २९९९)

(ख) दास लोचन, भावे अनुक्षण, मिछाइ जन्म गेल ।

हरि ना भजिलुं विषये भजिलुं, हृदये रहल शेल ॥

(लोचनदास, प.क.त., पद ३०४३)

**भय प्रदर्शन**—पश्चात्ताप से भरा जीव अपने को बार बार प्रेरित करता है कि वह संसार से अलग होकर भगवान से प्रेम करे। यदि ऐसा न करेगा तो उसकी क्या दशा होगी। भक्त भयभीत होकर मन को डॉट फटकार कर हरि की ओर उम्ख करता है। भक्त कहता है कि नूने क्यों गोविंद का नाम भुला दिया। अब भी चेत और हरिका भजन कर; तेरे सिर के ऊपर भारी काल फिर रहा है। वे स्त्री, पुत्र और धन कुछ भी काम नहीं आएंगे जिनके लिए तूने अपना सब कुछ नष्ट कर दिया है। सूरदास कहते हैं, “भगवान के भजन विना पछता कर और आंसू गिरा कर रह जाओगे। काल बली से तो सारा संसार कांपता है, ब्रह्मा इत्यादि भी रोते हैं किर मुझ अधम की कौन सी गति होगी जो उदर भर कर सो रहता है।” रे मन! तू विषयों में लगना छोड़ दे। तू सेमर का सुवा क्यों होता है, अंत में कपट खूल ही जायगा। कनक और कामिनी को ग्रहण करता है, इससे हाथ में केवल पछताना रह जायगा। अभिमान त्याग कर राम कह, नहीं तो ज्वाला में जलना पड़ेगा। हरि के सुमिरिन विना जोगी के बंदर के समान नाचना पड़ेगा।<sup>१</sup> गोपाल का भजन कर लो, नहीं तो काल व्याल तुम्हें घरेगा। यदि तुम हरिका व्रत मन में नहीं लोगे, तो ऐसा कौन त्राता है जो कुठाव पर तुम्हारा हाथ पकड़ेगा।<sup>२</sup> अंत समय के साथी तो धनश्याम ही हैं। माता-पिता, बंधु-पुत्र सब तब तक के ही साथी हैं जब तक जिसका काम है। यह कोमल चाम भी तभी तक है, जब तक मांस, रक्त और अस्थियाँ शरीर में हैं। यह संसार भी तभी तक सगा है जब तक इसका मतलब है। इतना जानते हुए भी मूर्ख मन इसी संसार में घर बनाए हुए हैं। सूरदास कहते हैं कि संसार का दुःख छोड़कर वृन्दावन में निवास क्यों नहीं करता।<sup>३</sup> ओ मूढ़

१. किते दिन हरि-सुमिरन विनु खोए।

काल बली तैं सब जग काँच्यौ, ब्रह्मादिक हूं रोए॥

सूर अधम की कहौ कौन गति, उदर भरे, परि सोए॥ (सूरदास, सू. सा. १५३, पृ. १८)

२. रे मन, छांड़ि विषय कौं रंचिबौ।

कत तूं सुवा होत सेमर कौं, अंतर्हि कपट न बचिबौ॥

अंतर गहू कनक-कामिनि कौं, हाथ रहैगो पचिबौ॥

तजि अभिमान, राम कहि बैरे, नतरुक ज्वाला तचिबौ॥

सत गुरु कहौ, कहौं तोसौं हौं, राम-रतन धन संचिबौ॥

सूरदास-प्रभु-हरि-सुमिरन विनु जोगी-कपि जर्यौ नचिबौ॥

(सूरदास, सू. सा. १५९, पृ. २०)

३. जौ हरि-व्रत निज उर न धरेगौ।

तौ को अस त्राता जू अपुन करि, कर कुठावं पकरेगौ॥

(सूरदास, सू. सा. १७५, पृ. २५)

४. अंत के दिन कौं हैं धनस्याम।

माता-पिता-बंधु-सुत तौ लगि, जौ लगि जिंहि कौं काम॥

आमिष-रुधिर-अस्थि अंग जौलौं तौलौं कोमल चाम॥

तौ लगि यह संसार सगौ हैं जौ लगि लेहि न नाम॥

मन, मेरी शिक्षा सुन। हरि विमुखता से कभी भी किसीने सुख नहीं पाया, यह तो तू समझ ले। बिना भगवान के भजे हुए विपत्ति नहीं छुट्टी। अतः सब आशाओं का परित्याग करके राम का चेरा हो जा।<sup>१</sup> राम से प्रियतम की प्रीति भुलाकर जीवन व्यर्थ ही जाता है। जिस सुख को तू सुख मान रहा है, देख तू, उसमें कितना सुख है! मोह में फंसा हुआ फटे आकाश को सीने में अर्थात् असंभव साधन में क्यों लगा हुआ है? प्रभु का सुवश गा कर अमृत का पान क्यों नहीं करता?<sup>२</sup> सुन मन! मैं तुझ से वार वार हितकारी, प्रिय और पुनीत वचन कहता हूँ, उसे समझ कर सुगम पथ क्यों नहीं ग्रहण करता! विषयों को देख, ये क्या हैं! ये तो भार हैं जो कभी सिर पर, कभी कंधे पर लिए फिरना है। इसे ठीक से समझ ले, व्यर्थ में सांसात सहन करता है। सोच कर देख ले कि मृगजल मथ कर किसने धी पाया है। उसी प्रभु की शरण में जा जिससे सब प्रकार का आनन्द प्राप्त होता है।<sup>३</sup> हरि नाम लेने में आलस्य क्यों करता है? काल शर-संधान किए फिरता है; वह बेर-कुबेर कुछ नहीं समझता, सर्वदा कंधे पर चढ़ा रहता है। हीरे-जवाहर होने से और हाथी बंधे रहने से क्या होता है! जब वह (काल) आता है तब कुछ वश नहीं चलता।<sup>४</sup> रे मन! नंदनंदन के अभय दाता चरणार्दिंदों का भजन कर। इस धन, यौवन, पुत्र और परिजन किसी का भी विश्वास नहीं है। कमल-पत्र पर के जल-विद्वु के समान यह जीवन ढलमल है। हरिन्द्रिंदों का भजन नित्यप्रति कर। सोच कर देख कि और कोई गति ही नहीं है। धन, जन, पुत्र आदि अपने कोई नहीं हैं, इसलिए हरि-नाम को सार कर ले। उनकी लीला का गान कर ले और उसी में मत हो जा, उन चरणों

इतनी जउ जानत मन मूरख, मानत याहीं धाम।

छांडि न करत सूर सद्भव-डर बृन्दावन साँ ठाम॥

(सूरदास, सू. सा. ११७६, पृ. २५)

१. सुनू मन मूढ़ सिखावन मेरो।

हरिपद-विमुख लहूटो न काहु सुख सठ यह समुक्ति सबेरो॥

छुटै न विपत्ति भजे बिनु रघुपति, स्तुति संदेह निवेरो।

तुलसीदास सब आस छांडि करि होहि राम कर चेरो॥

(तुलसीदास, वि. प., पद ८७)

२. वि. प., पद १३२

३. वि. प., पद १३३

४. हरि के नाम को आलस कत करत है रे, काल फिरत सर सांधे।

बेर कुबेर न जानत चढ़यौ रहत है कांधे॥

हीरा बहुत जवाहर सांचे कहा भयो हस्ती दर बांधे।

कहे हरिदास महल में बनिता बनि ठाड़ी भई,

कछुन चलत जब आवत अंध की आंधे॥

(हरिदास, रा. क. हु., भाग १, पृ. २०७)

के घन को पाकर तू कृतार्थ हो जायगा।<sup>१</sup> मेरा-मेरा करके रात दिन मरता है, यम-दूत भी रंग देखते हैं। सुन्दर नगरों में एवं प्रतिघर में, यम का स्थान है। किसी भी दंड, दिवस या वर्ष में आकर वह 'हन' देगा। दारा, पुत्र, वधू सब नीम के समान तीते हैं। मुख भर हरि नहीं कहेगा तो कैसे तरेगा।<sup>२</sup> ओ मन! तू क्यों गर्व करता है? इस भवसागर से तैरने के लिए हरि-नाम को सार कर। तू इस अनित्य देह को धारण किए हैं। अपना अपना करके मरता है। पीछे से शमन हो या न हो, इसका भय है। मेरे प्राण रात दिन रोते हैं। पीछे से ब्रज-प्राप्ति नहीं होगी।<sup>३</sup> संत-समागम छोड़ कर तू असंतों का संग करता है। तू हरि विमुखों का संग छोड़ दे, जिसके संग से कुमति उपजती है और भजन में भंग पड़ता है। वे हरि-विमुख जन सर्वदा असत् पथ की ओर ले जाते हैं और कामिनी का संग करने की प्रवृत्ति उत्पन्न होती है। यम के दूत दूर से खड़े रंग देखा करते हैं। अतः उस हरि-नाम का जो परम मधु का

१. (क) भजहुं रे मन, नंद नंदन, अभय चरणार्दिंद रे।

ए धन जौवन, पुत्र परिजन, इथे कि आछे परतीत रे।

कमल-दल-जल, जीवन ढलमल, भजहुं हरि-पद नीत रे॥

(गोविंददास, प. क. त., पद ३०३२)

(ख) भज मन नंद-कुमार।

भाविया देखहु भाइ गति नाहि आर॥

धन जन पुत्र आदि केवा आपनार।

अतये करहु मन हरि-नाम सार॥

ताँर लीला-नाम गाने सदा हओ मत्त।

से चरण-धन पावे हइवे कृतार्थ॥

(आत्माराम, प. क. त., पद ३०३३)

२. वद वद हरि, छद ना करिह, विपदे बेढ़ल देश।

मोर मोर करि, रात्रि दिने मरि. यम-दूते देखे रंग॥

सुन्दर नगरे, प्रति घरे घरे, विषम जमेर याना।

दंड जे दिवस, वत्सर गणिछे, कोन दिने दिवे हाना॥

दारा पुत्र वधू, यतन करिछ, सकलि निमेर तिता।

मरण-समये, हाते गले बांधि, मुखे ज्वालि दिवे चिता॥

वदन भरिया, हरि ना बलिला, शमन तरिबे किसै॥

(लोचनदास, प. क. त., पद ३०३६)

३. अनित्य ए देह धरि, आपन आपन करि मरि, पाछे आछे शमनेर भय।

नरोत्तम दास मने, प्राण कांदे रात्रि दिने, पाछे ब्रज-प्राप्ति नाहि हय॥

(नरोत्तमदास, प. क. त., पद ३०१९)

सार है पान कर। तू हरि के चरण-कमलों में भूंग के समान मत्त रह।<sup>१</sup>

**उद्धार की प्रार्थना**—भक्त इस प्रकार अपने मन को समझा बुझा कर उसे भगवान की ओर प्रेरित करता है और भगवान से अपने उद्धार के लिए प्रार्थना करता है। इस असीम दुर्गति में पड़े हुए जीव का उद्धार एकमात्र भगवान से ही संभव है। भक्त कहता है कि नाथ! अब की मुझे उदार लो। मैं संसार-सागर में मन्न हूं, तुम कृपा-सिंधु हो। इस भवसागर का जल जो है वह तो अत्यंत गंभीर माया है और उसमें लोभ की लहरें और तरंगें उठ रही हैं। अनंग रूपी ग्राह पकड़ कर अगाध जल में लिए जाता है। इन्द्रियां-रूपी मछली शरीर को काटे लेती हैं और पाप की गठरी शिर पर है। मोह-रूपी सिवार में उलझ कर पैर इधर उधर भी नहीं होने पाता। क्रोध, दंभ, गुमान और तृष्णा की वायु ज्ञकज्ञोरती है। स्त्री-पुरुष जो हैं वे नाम-नौका की ओर नहीं देखने देते। हे करुणामय, सुनो! मैं थक कर बेहाल हो गया हूं। मुझे हाथ पकड़ कर इस भवसागर से निकाल लो।<sup>२</sup> नाथ! अब मुझे शरण में रख लो। अहंभाव में पड़ कर मैंने तुम्हें भुला दिया। विना तुम्हारी आराधना के कर्म, धर्म, तीर्थ सब अकारथ हो गए। अभय दान देकर मेरे शीश पर हाथ रखें।<sup>३</sup> अब तुम मुझ डूबते हुए को क्यों नहीं उबारते? दीन बंधु,

१. (क) तेज मन हरि-विमुखनके संग ।

जाको संगहि कुमति उपजतहि, भजनहि पड़त विभंग ॥

सतत असत-पथ लेइ जौ जायत, उपजत कामिनि-संग ॥

शमन-दूत परमायु परीखत, दूरहि नेहारत रंग ।

अतये से हरि-नाम सार परम मधु, पान करह छोड़ि ढंग ।

कह माधो हरि-चरण सरीखहे, माति रहु जनु भूंग ॥ (माधो, प. क. त., पद ३०३५)

(ख) तजौ मन, हरि-विमुखनि कौ संग ।

जिनके संग कुमति उपजत है, परत भजन में भूंग ॥ (सूरदास, सू. सा. ११३३२ पृ. ११०)

२. अब के नाथ, मोहि उधारि ।

मगन हौं भव-अंबुनिधि में, कृपासिंधु मुरारि ।

नीर अति गंभीर माया, लोभ-लहरि तरंग ।

लिए जात अगाध जल कौं, गहे ग्राह अनंग ॥

मीन इन्द्री तनहि काटत, मोट अघ सिर भार ।

पग न इत उत धरन पावत, उरजि मोह सिवार ॥

क्रोध-दंभ-गुमान-तृष्णा, पवन अति ज्ञकज्ञोर ।

नाहि चितवन देत सुत-तिय, नाम नौका ओर ॥

थक्यौ बीच बिहाल, बिहवल, सुनो कहनामूल ।

स्याम भूज गहि काढ़ि लोजै, सूर ब्रज के कूल ॥ (सूरदास, सू. सा. ११९९, प. ३१)

३. अब मोहि सरन राखियै नाथ ।

कृपा करी जो गुरुजन पठए, बह्यौ जात गह्यौ हाथ ।

अहंभाव तैं तुम विसराए इतनेहि छूट्यौ साथ ॥

करुणानिधि स्वामी ! जन के दुःखों को दूर करो । दुःख-हरन मुरारि ! मेरे ऊपर करुणा क्यों नहीं करते ? तुम तो विविध तापों को दूर करने वाले हो । मैं इस कलिकाल जनित मल से युक्त हूँ । इस पर भी तुम सम्हाल नहीं करोगे, तो मैं जिकंगा किस तरह ! तुम तो सब प्रकार से सामर्थ्यवान् हो, मैं सब प्रकार से दीन हूँ, यह जान कर मेरे ऊपर करुणा करो ।<sup>१</sup> हे रघुबीर गुसाई ! मेरी यही विनती है और यही आशा और विश्वास भी है कि तुम जीव की (मेरी) जड़ताई हरोगे । मेरे टेढ़े कर्म मुझे यहाँ से ले जायेंगे, वहाँ मुझे तुम उसी प्रकार नहीं छोड़ोगे, जिस प्रकार कछुआ अपने अंडे को ।<sup>२</sup> हे अंतर्यामी ! करुणाकर ! तुम जानते हो कि मैं अपराध-सिद्धु हूँ । मैं इस भवव्याल से यस्ति हूँ । हे गरुड़गामी ! तुम्हारी शरण आया हूँ ।<sup>३</sup> यद्यपि मेरे अवगुण अपार हैं, मैं इस संसार के ही योग्य हूँ परन्तु हे करुणानिधान ! अपने गुण विचार कर मेरे ऊपर दया करो ।<sup>४</sup> मैं कहाँ जाऊँ, किससे कहूँ, मेरा तो ठिकाना ही कहीं और नहीं है । मेरे दुर्दिन, दुर्दशा, दुःख और दूषण प्रतिविन ही बढ़ते जायेंगे, जब तक तुम मेरी ओर नहीं देखोगे ।<sup>५</sup> राम तुम ! सुखधाम अं.र श्रमभंजन हो । मैं तीनों तापों से

कर्म, धर्म तीरथ विनु राधन, हूँ गए सकल अकाथ ।

अभय-दान दै, अपनौ कर धरि, सूरदास के माथ ॥ (सूरदास, सू. सा. १२०८, पृ. ६९)

१. कस न करहु करुणा हरे ! दुखहरन मुरारि ।

त्रिविधि-ताप-संदेह-सोक संसय भयहारि ॥

यह कलिकाल-जनित मल मतिमंद मलिनमन ।

तेहि पर प्रभु नहि कर संभार, केहि भाँति जिये जन ?

सब प्रकार समरथ प्रभो ! मैं सब विधि दीन ।

यह जिय जानि द्रवहु नहीं मैं करम-विहीन ॥ (तुलसीदास, वि. प., पद १०९)

२. यह विनती रघुबीर गुसाई ।

और आस विस्वास भरोसो हरौं जीव जड़ताई ॥

...

कुटिल करम ले जाय मोर्हि जहं जहं अपनी वरिआई ।

तहं तहं जिनि छिन छोह छांडिए कमठ-अंड की नाई ॥

(तुलसीदास, वि. प., पद १०३)

३. मैं अपराध-सिद्ध करुणाकर जानत अंतरजामी ॥

तुलसीदास भवव्याल-प्रस्ति तव सरन-उरग-रिपु-गामी ॥

(तुलसीदास, वि. प., पद ११७)

४. जद्यपि मम अवगुन अपार संसार-जोग्य रघुराया ।

तुलसीदास निज गुन विचारि करुणा-निधान कर दाया ॥

(तुलसीदास, वि. प., पद ११८)

५. कहाँ जाऊँ कासों कहाँ और ठौर न मेरो ?

दिन दुरदिन, दिन दुरदसा, दिन दुख, दिन दूषन ॥

जब लौं तू न बिलोकिहै रघुवंस विभूषन ॥

(तुलसीदास, वि. प., पद १४९)

अत्यंत दुःखित हूँ । यह मन में जान कर मुझे अपनी शरण में रख लो ।<sup>१</sup> अहो दीन दयालु हरि ! मेरी ओर कब देखोगे ? मैं कलि-जाल से ग्रसित हूँ । मैं अत्यंत विपरीत साधन करता रहता हूँ, तुम्हारे बिना कौन निकाले ! तुम्हारे बिना और कहूँ किससे ! मेरा दुःख हरो और मुझे निहाल करो ।<sup>२</sup> हे हरि ! अब मुझे भूलने से नहीं बचेगा । तुम विपत्ति-विदारक हो और सुख में घने मित्र हो । अब मैं तुम्हारे अधीन हूँ, तुम बिना कौन सुने ? मेरी बिनती सुनो, मैं तुम्हारी शरण हूँ ।<sup>३</sup> हे हरि ! मैंने व्यर्थ ही अपना जन्म गंवाया । हे प्रभु नंदसुत, तुम्हारी हा हा खाता हूँ, वृषभान सुता के साथ इस बार मेरे ऊपर करुणा करो । मुझे अपने चरणों (के पास) से ठेलो मत । तुम्हारे बिना मेरा कौन है !<sup>४</sup> हे चैतन्य-निताई ! इस बार मेरे ऊपर करुणा करो । मेरे बराबर पापी संसार में और कोई नहीं है ।<sup>५</sup> ओ मेरे गौरांग ! जिसे मैं अपना कह सकूँ, ऐसा मेरे कोई नहीं है । तुम मुझे अपना करके अपने चरणों में रख लो । हे गोविंद, गोकुल<sup>६</sup>चन्द्र, परम आनंद कंद ! तुम गोपयों के प्रिय हो । मेरा तुमसे यही निवेदन है कि तुम मुझे अपने प्रिय चरणों की सेवा

१. तुम सुखधाम राम ऋमभंजन, हाँ अति दुखित विविध ऋम पाई ।

यह जिय जानि दास तुलसी कहूँ राखहु सरन समुद्दि प्रभुताई ॥

(तुलसीदास, वि. प., पद. २४२)

२. अहो हरि दीन के जु दयाल ।

कब देखोगे दिशा हमार प्रसितहूँ कलिकाल ॥

\*\*\*

करत अति विपरीत साधन चलत चाल कुचाल ।

काढ़वेकु नाहि समरथ तुम बिना नंद लाल ॥

तुम बिन और कौ सुं कहीये एही हमारो हाल ।

हंसो कहाजु हरो आरत रसिक करो निहाल ॥ (रसिकदास, की. र., पृ. ३७०)

३. गब हरि भूले नां ही बने ।

विपत विदारन तुम ही गिरिधर सुख में मित्र घने ॥

अब मैं अधीन कछु नाहीं जानत तुम बिन कौन सुने ।

इतनी बिनती सुनो श्रिय मेरी, ब्रजपति तुम सरने ॥ (ब्रजपति, की. र., पृ. २७३)

४. हरि हरि विफले जनम गोयाइलु ।

\*\*\*

हाहा, प्रभु-नंद सुत, वृषभान्-सुता, पूथ, करुणा करह एइ बार ।

नरोत्तम दास कथ, ना ठेलिहू रांगायाय, तोमा बिने के आछे आमार ॥

(नरोत्तमदास, प. क. त., पद २९८८)

५. एइ बार करुणा कर चैतन्य निताई ।

मो समान पातकी आर त्रिभुवने नाइ । (लोचनदास, प. क. त., पद ३००३)

६. आरे मोर गौरांग सोना ।

आपना बलिया मोर नाहि कोन जना ॥

\*\*\*

राखिहू चरण-तले करिया आपना ॥ (वासुदेव घोष, प. क. त., पद ३००८)

में रख लो । मैं बड़ा अधम जन हूँ । मेरे ऊपर कृपा करो और अपना दास बनाकर वृन्दावन में रख लो । हे गोविंद, गोपीनाथ ! कृपा करके अपने पास रख लो । बड़ी कठिनाई से मैं ब्रजपुर तक पहुँच पाया था । माया ने किर भवकूप में डाल दिया है, तुम मेरा उद्धार करो और ब्रज भूमि में पहुँचा दो ।<sup>१</sup>

**वंदना**—पदावली-साहित्य में वंदना अथवा विनती के पद सूरदास ने अपेक्षाकृत अधिक बनाए हैं । उन्होंने वंदना पदों में अपने इष्टदेव की संपूर्ण-रूप से स्तुति की है और उन्हें एकान्त रूप से भजा है । बंगला वैष्णव कवि नरोत्तमदास ने भी प्रार्थना पद अधिक बनाए हैं । नरोत्तमदास के प्रार्थना पदों के संबंध में श्री जगद्बन्धु भद्र का मत उल्लेखनीय है । वे 'गीर-पद-तरंगिणी' की भूमिका में उनका परिचय देते हुए कहते हैं कि "ठाकुर महाशयेर प्रार्थनार न्याय प्राणस्पर्शी, हृदयद्रवकारी, चित्त उन्मत्तकारी, प्रार्थनार जगतेन कोन भाषाय ओ कोन धर्मे आछे कि ना संदेह ।" अर्थात् ठाकुर महाशय के प्रार्थना पदों के समान प्राणस्पर्शी, हृदय को द्रवित करने वाली और चित्त उन्मत्त करने वाली प्रार्थना संसार की किसी भाषा, किसी धर्म में है, इसमें संदेह है ।

भगवान के माहात्म्य को हृदय में धारण कर उनकी स्तुति करना, नतमस्तक हो विनय करना तथा उनको प्रणाम करना वंदन-भक्ति है । वंदना संबंधी पदों में प्रायः यही भावना पाई जाती है । भक्त कहता है कि मैं हरि के चरण कमलों की वन्दना करता हूँ । उन चरणों की कृपा से पंगु पर्वत को लांघता है और अन्धे को सब कुछ दीखता है । बहरा सुनता और रंकछत्र धारण करके चलता है । हे स्वामी ! तुम करुणामय हो, मैं बार-बार चरणों की वन्दना करता हूँ ।<sup>२</sup> मैं जगदीश के उन चरण कमलों की वन्दना करता हूँ, जो गायों के पीछे दौड़ते

### १. (क) प्राणेश्वर निवेदन एइ जन करे ।

गोविन्द गोकुल चन्द्र, परम आनन्द-कन्द, गोपी-कुल-प्रिय-देह हरे ।

तुया प्रिय पद-सेवा, एइ धन मोरे दिवा, तुमि प्रभु करुणार निधि ॥

...      ..      ...      ...

मो बड़ अधम जने, कर कृपा-निरक्षणे, दास करि राख वृन्दावने ॥

(नरोत्तमदास, प. क. त., पद ३०२१)

### (ख) हे गोविन्द, गोपीनाथ, कृपा करि राख निज पथे ।

...      ..      ...

अनेक दुःखेर परे, लैयाछिला ब्रज-पुरे, कृपा-डोर गलाय वांधिया ।

दैव-माया-बलात्कारे, खसाइया सेइ डोरे, भव कूपे दिले फेलाइया ॥

पुन जदि कृपा करि, ए जनार केशे धरि, टानिया तोलह ब्रज-भूमे ॥

(नरोत्तमदास, प. क. त., पद ३०२३)

### २. चरन कमल वन्दो हरि-राइ ।

जाकी कृपा पंगु गिरि लंधै, अन्धे कौं सब कछु दरसाइ ॥

बहिरौ सुनै, गूँग पुनि बोलै, रंक चलै सिर छत्र धराइ ॥

थे। जिन धूल से भरे पदों को गोपियों ने हृदय से लगा रखा है, और शम्भु एवं चतुरानन ने हृदय-कमल में स्थिर कर रखा है। जो पद-कमल रमा के हृदय के भूषण हैं और जो तीन लोक-पावनकर्ता हैं, उन चरण-कमलों की बन्दना करता है।<sup>१</sup> मैं कहणानिधान रघुपति की बन्दना करता हूँ जिनकी कृपासे संसारी भेद-बुद्धि छूट जाय। उनके चरण-कमल का ब्रह्मा और महेश सेवन करते हैं। तीन लोकों के तिलक गुणधाम राम शांति के धार्म हैं।<sup>२</sup> हे राजीवलोचन राम, आप जानकी के जीवन, संसार के जीवन, और संसार के हितकारक हैं। संसार के पिता, माता, गुरु, हितू और मित्र हैं, सबके ऊपर कृपालु हैं, किसी पर भी टेढ़े नहीं हैं। आप दुःख दूर करने वाले, अतुल दानी, भक्त प्रतिपाल, कृपालु और पतित पावन हैं। समस्त संसार में वंदित, एवं समस्त देव सेवित हैं।<sup>३</sup> माधव का नाम ही मंगलमय है। उनका मुख और हाथ

सूरदास स्वामी करुनामय, बार बार बन्दौं तिर्हि पाइ ॥

(सूरदास, सू. सा. ११, पृ. १)

१. (क) चरन कमल बन्दौं जगदीस जे गोधन संग धाए।  
जे पद कमल धूरि लपटाने कर गहि गोपिन उर लाए ॥

... ... ...

जे पद कमल शम्भु चतुरानन हृदै कमल अन्तर राषे ।

जे पद कमल रमा उर भवन वेद भागवत मुनि भाषे ॥

जे पद कमल लोक त्रै पावन बलिराजा के पीठ धरे ।

सो पद कमल दास परमानन्द गावत प्रेम पीयूष भरे ॥

(परमानन्द, अष्ट. व. स., पृ. ५८७)

- (ख) बन्दौं चरन-सरोज तिहारे ।

मुन्द्र स्याम कमल-दल-लोचन, ललित त्रिमंगी प्रानपियारे ।

जे पद-पद्म सदा सिव के धन, सिंधु सुता उर ते नहिं टारे ॥

... ... ...

सूरदास तेई पद-पंकज, त्रिविध-ताप-दुख-हरन हमारे ॥

(सूरदास, सू. सा., १९४, पृ. ३०)

२. बन्दौं रघुपति करुनानिधान ।

जाते छूटै भव भेद ज्ञान ।

रघुबंस-कुमुद सुख-प्रद निसेस ।

सेवित पदपंकज अज महेस ॥

... ... ...

त्रैलोक्य तिलक गुनगहन राम ।

कह तुलसीदास विश्राम धाम ॥ (तुलसीदास, वि. प., पद ६४)

३. जानकी-जीवन, जगजीवन, जगत हित,

जगदीस, रघुनाथ, राजीवलोचन राम ।

(तुलसीदास, वि. प., पद ७७)

सब मंगलमय है। भक्तों का संसार सदा मंगलमय रहता है। बसुदेव के कुमार मंगल शरीर वाले हैं; उनका दर्शन, पूजन और भजन सब मंगलमय है।<sup>१</sup> हे गोविन्द हरे! आपही कालीय मर्दन, कंस-निसूदन, देवकीनन्दन, राम हैं। आप मत्स्य, कच्छ, शूकर, नरहरि, वामन, भूगुपति, बुद्ध, कल्पि इत्यादि रूपों में अवतरित होते हैं। आप कंसारि जनार्दन देव हैं। आप दैत्य-दलन-कर्ता, केशव, माघव, यादव, यदुपति सब कुछ हैं। आप गोकुल के चन्द्र हैं, आपका बाहन गरुड़ है और आप गज का दुख मोचन करने वाले मुरारि, पुरुषोत्तम, परमेश्वर, प्रभु और परब्रह्म हैं। हे देव, देवकी-सुत! दुखी पर दया करके दुर्मति की रक्षा करो।<sup>२</sup> भगवान का यश गाकर भक्तों ने उनकी जय जयकार की है और उनके वेश,

### १. मंगल माधव नाम उचार।

मंगल वदन कमल कर वंदन मंगल मंगल जन को सदा संसार ॥

देखत मंगल पूजत मंगल गावत मंगल चरित उदार ।

मंगल श्रवण कथा रस मंगल, मंगल तनु बसुदेव कुमार ॥

(परमानंदवास, रा. क. द्व., भाग २, पृ. ७१)

### २. (क) हरे हरे गोविंद हरे।

कालिय मर्दन, कंस निसूदन, देवकि नंदन राम हरे।

मत्स्य कच्छवर, शूकर नरहरि, वामन भूगुपति रक्ष कुलारे।

श्री बल बौद्ध, कल्पि नारायण, देव जनार्दन श्री कंसारे ॥

केशव माघव, यादव यदुपति, दैत्य-दलन दुख-भंजन शौरे ।

गोलक-नोकुल-चन्द्र गदाधर, गरुड़-ध्वज गज-मोचन मुरारे ॥

श्री पुरुषोत्तम, परमेश्वर प्रभु, परम ब्रह्म परमेष्ठि अधारे ।

दुखिते दयां कुरु, देव देवकिसुत, दुर्मति परमानंद परिहारे ॥

(परमानंद सेन, प. क. त., पद २९७४)

### (ख) कृष्ण कृष्ण कमलेश कृपामय, केशि-मथन कंसारि ।

केशव कालि-दमन करुणामय, कालिन्दि-कूल-विहारी ॥

गोपी-नाथ गोपीपति-नंदन, गोविंद गिरि-वर-धारी ।

गोकुल-चन्द्र गोपाल गहन, चरन-गोपीगण-मन-हारी ॥

घन-तनु-मुद्दर घोर तिमिर हर, घोवित-जश घनश्याम ।

चम्पक-गोरि-चीत-हर चंचल, चतुर चतुर्भुज नाम ।

चैट्योदधारी चक्रि चानूर हर, चक्र-पाणि चित-चोर ॥

श्रीपति श्रीधर, श्री वत्स-लांच्छन श्री मुख-चन्द्र चकोर ॥

जग-जीवन जगन्नाथ जनार्दन, जदुपति जलधर-श्याम ।

जशोदा-नंदन जगत्-दुर्लभ, घन-जलद-जलद रुचि-धाम ॥

अच्युतोपेन्द्र-अधोक्षज-अतिवल-अजिताद्भुत-अवतारी ।

अमल-कमल-आंखि अखिल-भुवन-पति अनुपम-अतनु-विहारी ॥

मुरली इत्यादि की भी वन्दना की है।<sup>१</sup>

आश्वासन—भगवान की वन्दना कर लेने के बाद भक्त को एक प्रकार का विश्वास सा हो जाता है। वह अपने दुःखी, श्रांत और विकल मन को आश्वासनदेता है कि उसे अब कोई डर नहीं है। उसके इष्टदेव सर्वशक्तिमान और दयालु हैं। वे भक्त का दुःख अवश्य दूर करेंगे। गोपाल का किया हुआ ही सब होता है। यदि कोई अन्य व्यक्ति समस्त कृतित्त्व अपने पुरुषार्थ से हुआ मानता है, तो वह व्यर्थ अभिमान करता है। साधन, मंत्र, उद्यम, बल ये सब व्यर्थ हैं। जिसके राम धनी हैं, उसे कौन सी कमी है। वे तो इच्छाओं के स्वामी हैं, मनोरथ पूर्ण करने वाले हैं, सुखनिधान हैं।<sup>२</sup> भक्त को अत्यंत आनन्द है। अर्थ, धर्म इत्यादि सब कुछ

त्रिभुवन-तिलक त्रिताप-विमोचन, तनु-जित-तरण-तमाल ।

दैत्य-दलन दामोदर देवकि-नंदन दीनदयाल ॥

नंद-नंदन नयनानंद-नागर निति नव-नीरद-कांति ।

पीताम्बर परमानंद प्रेमद-पुरुषोत्तम पद नख विघुपांति ॥

वंशी-वदन वनमालि बलानुज, भुवन-मोहन भुव-भव-भय-नाश ॥

मनहर मदनमोहन मधु-सूदन गाओत गोकुल दास ॥

(गोकुलदास, प. क. त., पद २९७५)

(ग) नंद-नंदन जगत-वंदन, श्रीकृष्णभानु-नंदिनी ।

आगम जाको पार ना पाओये, सुर-मुनिगण वंदिनी ॥

(माधो, प. क. त., पद २९६८)

१. (क) जय राखे कृष्ण गोविन्द ।

मधुर सुगोकुल नंद छबीले, श्री वृंदावनचन्द ॥

मुरली-धर मधुसूदन माधव, गोपीनाथ मुकुंद ।

केलि-कला-निधि कुंज-विहारी, गिरि-धर आनंद-कंद ॥

ब्रज-नागर ब्रज-राजके नंदन, ब्रज-जन नयनानंद ॥

(गोपालदास, प. क. त., पद २९६७)

(ख) जयति जयति श्री हरिदासवर्य धरने,

वारि वृष्टि निवारि धोष आरति टार, देव पति अभिमान भंग करने ।

जयति पट पीत, दामिनि रुचिर वर, मूढुल अंग सांवल सजल चलद बरने ।

(कुंभनदास, अष्ट. व. सं, पृ. ६५३)

२. (क) करी गोपाल की सब होइ ।

जो अपनौ पुरुषारथ मानत, अति झठी है सोइ ।

साधन मंत्र, जंत्र, उद्यम, बल, ये सब डारी धोइ ॥

(सूरदास, सू. सा. १२६२, पृ. ८४)

(ख) कहा कमी जाके राम धनी ।

मनसा-नाथ मनोरथ-पूरन, सुख-निधान जाकी भौज धनी ॥

(सूरदास, सू. सा. १३९, पृ. १४)

उन्हें प्राप्त है। हरि के जन की ठकुराई बहुत अधिक है। वह निर्भीक होकर राज्य करता है। अर्थ, धर्म, काम, मोक्ष, समस्त सिद्धियाँ उसकी दासी होती हैं। उसे माया और काल कुछ भी नहीं व्यापता। स्यामसुन्दर की जो सेवा करता है, उसकी गति तो दीन कभी नहीं होती। जो भगवान की चरण-शरण लेता है, वह तो नींद भर कर सोता है। ओ मन, भली प्रकार गोपाल का भजन कर ले। उनका भजन करने पर कौन नहीं उवरता! <sup>१</sup> मेरे अनेक पाप हैं, शारदा उनकी गणना करने वैठ जायें, तो भी अनेक युगों में भी पार नहीं लगेगा, परन्तु भगवान पतितपावन है, मुझे यही भरोसा है। <sup>२</sup> सब प्रपञ्च छोड़ कर भगवान के चरणकमलों में शीशज़ुकाओं और अभय हो जाओ। उन्होंने अनेक खल अपनाए हैं। यदि कृपालु रघुपति की दया बनी रहे, तो और का बैर क्या कर सकता है! भक्त का बाल बांका भी नहीं हो सकता, चाहे कोई कोटि उपाय कर डाले। रघुबीर के बाहुबल में सर्वदा अभय मिलता है, कोई किसी से नहीं डरता। <sup>३</sup> राधा-कृष्ण के चरणों में तनमन लगा रहे और वासना दूर रहे तो भक्त को

(ग) हरि के जन की अति ठकुराई।

माया, काल कछू नहिं व्यापै, यह रस-रीति जो जानै।

(सूरदास, सू. सा. १४०, पृ. १४)

१. (क) माधो जू, मन माया बस कीन्हों।

सूर स्यामसुन्दर जौ सेवै, कर्यों होवै गति दीन।

(सूरदास, सू. सा. १४६, पृ. १६)

(ख) इह राजस को को न बिगोयौ?

सूरदास जो चरन-सरन रहौं, सो जन निपट नींद भरि सोयौ॥

(सूरदास, सू. सा. १५४, पृ. १८)

(ग) नीकं गाइ गुपालाहि मन रे।

गाए सूर कौन नहिं उवर्यौ, हरि परिपालन पन रे!

(सूरदास, सू. सा. १६६, पृ. २२)

२. (क) मेरे अघ सारद अनेक जुग गनत पार नहिं पावै।

तुलसीदास पतित-पावनप्रभु, यह भरोस जिय आवै॥

(तुलसीदास, वि. प., पद ९२)

(ख) तुलसिदास परिहरि प्रपञ्च सब नाड राम पद-कमल माथ।

जनि डरपहि तो से अनेक खल अपनाये जानकीनाथ॥

(तुलसीदास, वि. प., पद ८४)

३. जोपै कृपा रघुपति, कृपालु की बैर और के कहा सरै?

होइ न बांको बार भगत को, जो कोउ कोटि उपाय करै॥

तुलसिदास रघुबीर-बाहुबल सदा अभय काहू न डरे। (तुलसीदास, वि. प., पद १३७)

कोई भय नहीं है क्योंकि उसने तन-मन उन्हें सौंप दिया है।<sup>१</sup> इस प्रकार इष्ट देव की शक्ति में विश्वास रख कर भक्त मन को आश्वासन देते हैं। हिन्दी वैष्णव साहित्य में इस प्रकार के पद अधिक हैं और बंगाली में अपेक्षाकृत कम।

**मनोराज्य**—मन को इस प्रकार आश्वस्त करके भक्तगण स्वस्थ हो जाते हैं। अब वे मन में अपने जीवन के लिए सुन्दर कल्पनायें करते हैं। भगवान के अपना लेने पर वे क्या करेंगे, कैसे रहेंगे, कहाँ रहेंगे, इन सबकी अपनी इच्छानुकल कामना करते हैं, और अपना मत स्थिर करते हैं। बंगाली भक्त मुख्यतया वृन्दावन में जाकर रहने की कामना करते हैं। दूसरी कामना जो कुछ बंगाली भक्त करते हैं, वह सखी-भाव से कृष्ण-राधा की सेवा करना है। वे कहते हैं कि हे हरि ! ऐसी दशा कब होगी जब इस भव-संसार को छोड़ कर ब्रजभूमि को जायेंगे। सुखमय वृन्दावन का कब दर्शन पायेंगे ? वहाँ की धूल को कब शरीर में लगायेंगे ? कब यमुनाके तीर पर जाकर अत्यंत प्रसन्न होकर पढ़े रहेंगे ? कब गोवर्धन पर्वत देखेंगे और कब राधा-कुण्ड पर निवास करेंगे ? वहाँ पर भ्रमण करते करते देह का पात कब होगा ?<sup>२</sup> वहाँ के कृष्ण के विहार-स्थल देखेंगे। उस वृन्दावन को वे अपना घर बनाने को वे अन्य सब कुछ

१. राधा-कृष्ण-दुहुं पाय, तनु मन रहु ताय,

आर द्वारे रहुक वासना ।

नरोत्तम दास कय, आर मोर नाहि भय,

तनु मन सौंपिलुं आपना ॥

(नरोत्तमदास, प. क. त., पद ३०२०)

२. (क) हरि हरि आर कि एमन दशा हव ।

ए भव संसार तेजि, परम आनंदे भंजि, आर कवे ब्रज-भूमे जाव ।

सुखमय वृदावन, कबै पाव दरशन, से धूल लागिवे कबै गाय ॥

कबै जमुनार तोरे, परश करिब नीरे, कबे खाब कर-पुटे तुलि ।

... ... ...

वंशी-वट-छाया पाजा, परम आनंद हैया, पड़िया रहिब कबे ताय ।

कबे गोवर्धन गिरि, देखिब नयान भरि, राधा-कुण्डे कबै हवे वास ॥

भ्रमिते भ्रमिते कबै, ए देह-पतन हवे, आशा करे नरोत्तमदास ॥

(नरोत्तमदास, प. क. त., पद ३०४८)

(ख) हरि हरि आर कबे पालटिबे दशा ।

ए सब करिया वामे, जाव वृदावन-धामे, एइ मने कर्याछि भरसा ॥

... ... ...

जमुनार जल जेन, अमृत समान हेन, कबे खाब उदर पूरिया ।

राधा-कुण्ड-जले स्नान, करि कुतूहले नाम, श्याम-कुण्डे रहिब पड़िया ॥

भ्रमिव दादश बने, रास-केलि जेइ स्थाने, प्रेमावेशे गड़ागड़ि दिया ॥

(नरोत्तमदास, प. क. त., पद ३०४९)

छोड़ने पर उद्यत हैं। सब भोग-विलास त्याग कर वहां रहने की अदम्य भावना उनके मन में है। वे सुन्दर वस्त्र त्याग कर कोपीन धारण करके वहां जाने को तत्पर हैं। वे सोचते हैं कि शयन सुख देने वाले विचित्र पलंग को त्याग कर ब्रज की भूमि में शरीर धूसरित करेंगे। घट् रस भोजन को त्याग कर ब्रज में माधुकरी मांग कर खायेंगे। सुवर्ण की ज्ञारी का जल त्याग कर यमुना जल पियेंगे।<sup>१</sup> भक्त उस दिन को सुदिन बताते हैं जिस दिन वृन्दावन में जाकर दिवस का अन्त आने पर फल-मल खाकर उदासीन भाव से भ्रमते रहेंगे।<sup>२</sup> स्त्री, पुत्र, भोग इत्यादि दार्शन जंजाल सबसे विरक्त होकर शुद्ध भागवत वैष्णव जन का आश्रय लेकर कोपीन धारण करके ब्रजवासी हो जायेंगे और भिक्षा मांग कर खायेंगे। संसार के समस्त सुखों के ऊपर आग डाल कर छोड़ देंगे। जातिकुल का समस्त अभिमान भी त्याग देंगे। हमारी यह आशा कब फलेगी?<sup>३</sup> इसी प्रकार की भावना तुलसीदास ने चित्रकूट के संबंध में की है। वे भी चित्रकूट जाकर उस भूमि का दर्शन करना चाहते हैं जो राम के चरणों से अंकित है। वहां के बनों को जो रामचन्द्र के विहार के स्थल हैं, देखना चाहते हैं। सब पाखंडों का नाश

१. (क) करंग कोपीन लैया, छिंडा कांथा, गाय दिया, तेयागिव सकल विषय ।

हरिअनुराग हवे, ब्रजेर निकुंजे कबे, जाइया करिब निजालय ॥

(नरोत्तमदास, प. क. त., पद ३०५०)

(ख) हरि हरि कबे हब वृद्वावन-वासी ।

निरखिव नयाने युगल-रूप-राशि ॥

तेजिया शयन-सुख विचित्र पालंग ।

कबे ब्रजेर धुलाये धूसर हबे अंग ।

घट्-रस-भोजन दूरे परिहरि ।

कबे ब्रजे मांगिया खाइब माधुकुरी ॥

कनक झाड़िर जल दूरे परिहरि ।

कबे जमुनार जल खाब कर पूरि ॥ (नरोत्तमदास, प. क. त., पद ३०५१)

२. हरि हरि कबे मोर हइबं सुदिन ।

फल मूल वृद्वावने, खाजा दिवा-अवसाने, भूमिव हइया उदासीन ।

(नरोत्तमदास, प. क. प., पद ३०५०)

३. हरि हरि आमार एमन कबे हबे ।

विषय-दार्शन-विष-जंजाल छुटिबे ॥

दारा-सुख-भोगे मुजि हइबे विरक्त ।

शरण लहिव वैष्णव भागवत ॥

करंग कोचलि हते गलाय काँथा दिया ।

माधुकुरी मामि खाब ब्रजवासी हैया ॥

संसार-सुखे मुखे आनल ज्वलिया ।

थुथु करिया कबे जाइब छाड़िया ।

जाति-कुल-अभिमान सकल छाड़िब ।

गोपालदासेर आशा कत दिवसे फलिब

(गोपालदास, प. क. त., पद ३०५४)

करने वाले शैल-श्रुंग को देखने के लिए मनसे कहते हैं और पवित्र पयस्तिनी का जल पीना चाहते हैं।<sup>१</sup> सूरदास भी एक पद में वृन्दावन में ही निवास करने की भावना व्यक्त करते हैं। वे कहते हैं कि अब तो मैंने मन में यही सोच लिया है कि इस वृन्दावन को जो राधाकृष्ण की राजधानी है, नहीं छोड़ूँगा। परमानन्द की इच्छा भी ब्रज में निवास करने और यमुना-जल पीने की है, यही वरदान वे कृष्ण से मांगते हैं।<sup>२</sup>

बंगाली भक्तों का जो दूसरा मनोराज्य है, वह उनकी बड़ी प्रिय कल्पना जात होती है। उस प्रकार की भावना हिंदी विनय पदों में नहीं मिलती है। पद कल्पतरु में ये प्रार्थना पद “अथसेवनोचित लालसामयी प्रार्थना यथा” कर के दिए हुए हैं। प्रायः अधिकांश पद नरोत्तमदास की रचना हैं। वे कहते हैं, “हे हरि! मेरा वह दिन भी होगा जब मैं दोनों (राधाकृष्ण) के अंगों का स्पर्श करूँगा, दोनों के अंगों को देखूँगा और दोनों की सेवा करूँगा। मैं ललिता-विशाखा के संग दोनों की सुखपूर्वक सेवा करूँगा। नाना प्रकार के फूलों से माला गूँथ कर उनके गले में पहनाऊंगा। स्वर्ण सम्पूट में करके कर्पूर और पान दोनों के लिए उपस्थित करूँगा।<sup>३</sup> कालिन्दी के तट पर जौ केलिकदम्ब के बन हैं, वहां रत्नजटित वेदी पर उन्हें बैठाऊंगा। श्याम और गौरी के अंग पर चोया-चंदन लगाऊंगा। चंवर डुलाकर उनका मुखचन्द्र देखूँगा।<sup>४</sup> फिर गोवर्धन गिरि के निर्जन स्थान में राधा-कृष्ण को शयन कराऊंगा।<sup>५</sup> ललिता-विशाखा की आज्ञा से उनके चरणारविन्दों की

१. अब चित चेति चित्रकूटहि चलु ।

कोपित कलि, लोपित मंगल-मगु, विलसत बढ़त मोह-माया-मलु ।

\*\*\*                    \*\*\*                    \*\*\*

सैल सूँग भवभंगहेतु लखु, दलन कपट-पाखांड-दंभ-दलु ।

राम-नाम-जप-जाग करत नित, मज्जत पथ पावन पीवत जलु ।

(तुलसीदास, वि. प., पद २४)

२. (क) अब तौ यह बात मन मानी ।

छांडँ नाहि स्याम-स्यामा की वृद्धावन रजधानी ॥

(सूरदास, सू. सा., १८७, पृ. २८)

(ख) यह मांगो यशोदानन्द नंदन ।

ब्रज बसिबो, जमुना जल पीऊं, श्री बलभक्तुल को दास यही फन ।

(अष्ट. व. सं., पृ. ५८१, फुटनोट)

(ग) श्री यमुनाजी यह प्रसाद हों पाऊँ ।

तिहारे निकट रहों निशब्दसर राम कृष्ण गुन गाऊँ ॥

मज्जन करों विमल जल पावन चिता कलह बहाऊँ ॥

(परमानन्ददास, की. र., पृ. ८)

३. प.क.त., पद ३०५९

४. प.क.त., पद ३०६०

५. प.क.त., पद ३०६३

सेवा करूँगा ।<sup>१</sup> हे हरि ! मेरा वह सुदिन कब होगा, जब मैं केलि-कौतुक (रास) का सेवन करूँगा ? दोनों (राधा-कृष्ण) को लेकर तथा ललिता-विशाखा इत्यादि सखियों सहित मंडली बनाऊंगा ? राधा-कृष्ण एक दूसरे को पकड़ कर जो नृत्य करेंगे, उसे मैं देखूँगा ?"<sup>२</sup> इस प्रकार की कल्पना करते करते भक्त स्वयं ही सखी-रूप में जन्म लेने की कल्पना करने लगा है । वह कहता है—“हे हरि ! मेरी यह दशा कब होगी । मैं वृषभान की नगरी में कब किसी अहीर के घर में कन्या होकर जन्म लूँगा ?<sup>३</sup> पुरुष की देह छोड़ कर प्रकृति का रूप होऊंगा ? (कृष्ण के) चूड़ा को बांधूँगा और नवीन गुंजा से युक्त नाना प्रकार के फूलों की माला उन्हें पहनाऊंगा ? सखियों के साथ उन्हें पीत वस्त्र पहनाऊंगा ?<sup>४</sup> राधा को नीला-म्बर से सजाऊंगा और रत्नों को लाकर विचित्र वेणी बांध दूँगा और उसमें मालती फूल गूढ़ दूँगा ? उस रूप माधुरी को देखूँ यही भन मैं अभिलाषा है ।”<sup>५</sup> नरोत्तमदास राधा से प्रार्थना करते हैं, कि “मुझे अपनी सेवा में रखो । मैं तुम्हारी सखियों सहित तुम्हारी सेवा करूँगा । मैं समस्त श्रृंगार सामग्री लाकर ललिता को दूँगा । ललिता सखी की आज्ञा से तुम दोनों को बयार करूँगा और तुम्हारी सेज बिछाऊंगा । तुम दोनों के सौ जाने पर मैं जागता रहूँगा ।” बलरामदास ने भी यही अभिलाषायें प्रगट की हैं ।<sup>६</sup> उस कुमुमित वृद्धावन

१. प.क.त., पद ३०६०

२. प.क.त., पद ३०६२

३. हरि हरि आर कि एमन दशा हव ।

कबे वृषभानु-पुरे, आहीर-गोपेर घरे, तनया हइया जनमिव ।

(नरोत्तमदास, प. क. त., पद ३०६५)

४. हरि हरि आर कि एमन दशा हव ।

छाड़िया पुरुष-देह प्रकृति हइव ॥

टानिया बांधिव चूड़ा, नव-गुंजा ताहे बेड़ा,

नाना फुले गांथि दिव हार ।

पीत-वसन अंगे, पराइव सखी संगे, बदने ताम्बुल दिव आर ॥

दुहुं-रूप मनोहारी, देखिव नयान भरि, नीलाम्बरे राइके साजाइया ।

नवरत्न जाद आनि, बांधिव विचित्र वेणी, ताहे फूल मालती गांथिया ॥

सेना रूप-माधुरी, देखिव नयान भरि, एइ करि मने अभिलाष ॥

(नरोत्तमदास, प. क. त., पद ३०६६)

५. प. क. त., पद संख्या ३०६७, ३०६८, ३०६९, ३०७०.

६. जागिया कामिनि जामिनि-शोष ।

जागव सखि सभे करब निदेश ॥

ललिता विशाखा घुमायव सखि संगे ।

सबहुं चरण सम्बाहव रंगे ॥

हरि हरि कबहुं श्री चरण सम्बाई ।

कनक-मंजरि मुख हेरव जागाई ।

में जहाँ शिखिगण मृत्यु करते हैं और कोकिला तथा भूंग झंकार करते हैं, मनोहर निकुंज के पास आकर सखियों के साथ मनोहर गान करने की अभिलाषा नरोत्तमदास करते हैं।<sup>१</sup>

सूर, तुलसी आदि हिन्दी के वैष्णव कवियों के मनोराज्य की भावना कुछ दूसरे प्रकार की है। तुलसीदास कहते हैं, “मैं अब राम सीता के चरण त्याग कर कहीं नहीं जाऊंगा। प्रभु के चरणों से विमुख हो कर अन्य कहीं भी सुख नहीं मिलता। तनु और मन को मैं यही शिक्षा दूँगा। कानों से और किसी की कथा नहीं सुनूंगा और रसना से अन्य किसी का भी भजन नहीं करूंगा और किसी की ओर नेत्र उठा कर नहीं देखूंगा। केवल भगवान की ओर शिर झुकाऊंगा। अपने नाथ से प्रेम और नाता कर के अन्य सब नाते और प्रेम दूर कर दूँगा। मेरा समस्त भार अब से उसी पर होगा, जिसका मैं दास कहलाऊंगा। कभी न कभी तो मैं इस प्रकार से रहूंगा ही। श्री राम की कृपा से संतोष करूंगा, किसी से कुछ नहीं चाहूंगा। मन-क्रम-वचन से निरंतर परहित करने का नियम निवाहूंगा। घमंड त्याग कर मन को समदर्शी बनाकर दूसरों के गुण ही बखानूंगा, अवगुण नहीं। देहजनित चित्ताओं का त्याग कर के समबुद्धि से दुःख और सुख को सहन करूंगा। इस पथ पर रह कर अविचल हृषि-भवित को प्राप्त करूंगा।”<sup>२</sup> सूरदास कहते हैं, “भगवान ! ऐसा कब करोगे कि मेरा चित्त निरंतर तुम्हारे चरणों में रहे, रसना तुम्हारे रसाल चरित को गाती रहे। सजल नेत्र हो, प्रेम से तन पुलकित हो, गले में आंचल और हाथ में माला हो।” सूरदास उस सरोवर में जाना चाहते हैं जिसमें कमल बिना रवि के आए ही खिलते हैं, उज्ज्वल पंख वाले हंस शरीर मल कर नहाते हैं, अनगिने फल और मुवित रूपी मुक्ता चुन चुन कर खाते हैं और अत्यन्त प्रसन्न रहते हैं।<sup>३</sup> परमानंददास उस देश को जाना चाहते हैं जहा नंदनंदन से भेंट होगी। उनके मुख कमल को निरख कर वे

धूमल सखि गणे जागब शयने ।

कर्पुर ताम्बुल देयब वदने ॥

विरचिव सिंदुर काजर वेश ।

वसन पिंधायब बांधब केश ॥

तनु अनुलेप चंदन गंध ।

पुनर्हि परायब कांचलि-बंध ।

आरति करब हैरब मुख-चंद ।

टूटब चिरदिन विरहक धंद ॥

शयन-निकुंजे गवात्व आगोरि ।

हैरब सखिगणे आनंद भोरि ।

बलराम हैरब दुहुं-मुख-चंद ।

भागब कब दिठि श्रवणक दंद ॥ (बलराम, प. क. त., पद ३०७१)

१. प. क. त., पद ३०७४.

२. वि. प., पद १०४, १७२.

३. सू. सा. ११८९, ३४०.

अपना विरह-ताप मिटायेंगे, उस मुख की रूप-सुधा को नेत्रपुट से पियेंगे, समस्त अंग को स्पर्श कर सकेंगे, रास इत्यादि लीलाओं का सुख पायेंगे और भक्तों के झुंड के साथ रस-निधि को देखेंगे।<sup>१</sup>

१. जाइये वह देश जहाँ नंदनंदन भेटिये ।  
निरखिये मुख कमल कांति विरह ताप भेटिये ॥  
सुन्दर मुख रूप सुधा लोचन पुट भीजिये ॥

... ... ...  
नख शिख मृदु अंग अंग कोमल कर परसिये ।  
अह अनन्य भाव सो भजि भन क्रम बच सरसिये ।  
रास हास भुव विलास लीला सुख पाइये ।  
भक्तन के यूथ सहित रस निधि अवगाहिये ॥

(परमानंददास, रा. क. हु., भाग २, पृ. ७५)

## विनय-चैतन्य, वल्लभ और विट्ठल सम्बन्धी

पीछे कई बार कहा जा चुका है कि चैतन्यदेव को गौड़ीय वैष्णव समाज में वही पद प्राप्त है जो कृष्ण को। उन्हें गुरु या धर्म-संस्थापक के रूप में कोई नहीं देखता। उनके संबंध की विनय-पदावली में प्रायः वह समस्त भावनाएं पाई जाती हैं जो कृष्ण-विनय-पदावली में। हिन्दी के विनय-पदावली-साहित्य में वल्लभाचार्य और विट्ठलनाथ दोनों के ही संबंध में ऐसे पद पाए जाते हैं जिनमें और चैतन्यदेव संबंधी पदों में उक्तिसाम्य है। ब्रज का वैष्णव समाज उन्हें तत्व रूपसे कृष्ण मानता हो ऐसा तो ज्ञात नहीं होता। अतः वल्लभाचार्य और विट्ठलनाथ के संबंध में जो कुछ कहा गया है वह अनुयायी भक्तों का भावभरा उच्छ्वास है। नीचे इन तीनों से संबंधित पदों का तुलनात्मक अध्ययन दिया जा रहा है।

**वंदना**—वल्लभाचार्य, विट्ठलनाथ और चैतन्यदेव के भक्तों ने इन तीनों की जो वंदना की है, वह उन्होंके द्वारा की गई कृष्ण और राम की वंदनाओं से भावना और भक्ति के उच्छ्वास में समान ही है। भक्त वल्लभ-विट्ठल से कहते हैं : “हम तुम्हें नमस्कार करते हैं और तुम्हारी जय मनाते हैं। तुमने इस युग में अखंड अवतार लेकर लीला की है और आसुरी जीवों की मोह से रक्षा की है। निगम हाथ जोड़ कर स्तुति करते हैं और नेति नेति कहते हैं। सनक, शुक और व्यास भी आपका पार नहीं पाते हैं। शेष, अज, रुद्र और तेंतीस कोटि देवता आपका ध्यान करते हैं और मुनिगण रात्रि दिन रटते हैं।”<sup>१</sup> हम तुम्हारे चरणों का भजन करते हैं। तुम लोगों ने सब पतितों के उद्धार के लिए और ताप-मोह दूर करने के लिए अवतार लिया है।<sup>२</sup> तुम्हारे चरण-कमलों की हम जय मनाते हैं। तुम परमानंद,

**१. (क) नमो श्री वल्लभाचार्य स्वामी ।**

अखंड अवतार जुगधार लीलाकरी आसुरी जीव सब मोह पामी ॥

निगम करजोर के करत स्तुति सदा सनक शुक व्यास नहीं परपामी ।

शेष अज रुद्र सुर तेंतीस ध्यावत सदा रटत हे मुनि सकल दीवास जामी ॥

(कृष्णदास, की. र., पृ. ३६५)

**(ख) जयति चतुरानन स्तुति करत विमल जस इशा स्तुति करत स्वर्गवासी ।**

श्री वल्लभ तनय प्रगट भव तरन वर गिर शिखर तरनीजा तट निवासी ॥

जयति नेति नेति निगम रटत देव गंधर्व संतत मुनि जन चाहृत दुर आसी ॥

(गोविंद, की. सं., भाग बीजो, पृ. १४९)

**२. (क) भजीए श्री वल्लभवर चरन ।**

सकल पतित उद्धारन कारन,

प्रकट कीयो अवतरन ।

...     ...

आशरो करि रहे जेजन,

मिटे जनम और मरन ।

(हरिदास, की. र., पृ. ३६९.)

और साकार शरद-शशिमुख हो, एवं कमल समान नेत्र वाले हो।<sup>१</sup> तुमको हम नमस्कार करते हैं। तुम पुरुषोत्तम हो तुम लोगों ने भक्तों के लिए शरीर धारण किया है। तुम सकल गुणनिधान हो और सब तरह से समर्थ हो।”<sup>२</sup>

चैतत्यदेव की वंदना करते हुए उनके भक्त कहते हैं:—“हे सर्व प्राणनाथ विश्वम्भर! तुम्हारी जय हो। करुणासागर गौर चन्द्र! तुम्हारी जय हो। भक्तों के वचन सत्यकरने वाले! तुम्हारी जय हो। महा अवतारी महाप्रभु, तुम्हारी जय हो।<sup>३</sup> उन विश्वम्भर के चरणों में मेरा नमस्कार है, जो नवधन जैसे है और पीताम्बर जिनका वस्त्र है। उन शची-नंदन के चरणों में मेरा नमस्कार है, शिखि-पुच्छ जैसे नव गुजा जिनका भूषण है। गंगादास के उन शिष्य के चरणों में मेरा नमस्कार है जिनके हृदय पर वनमाला है और हाथ में दधि-ओदन है। जगन्नाथ के उन पुत्र के चरणों में मेरा नमस्कार है, जिनका रूप करोड़ों चन्द्रमा

(ख) भजो श्रीबल्लभसुत के चरण ।

नंदकुमार भजन सुखदायक पतितन पावन करण ॥

(नंददास, की. सं., भाग बीजो, पृ. १४९)

(ग) भज श्री विट्ठल विमल सुचरण ।

ताप शोक भय मोह माया लपटी विपति सब टरन दुख दुरि हरण ॥

(चतुर्भुजदास, की. सं., भाग बीजो, पृ. १४८) ।

१. (क) जय श्री बल्लभ चरन कमल शिर नाइये ।

परम आनंद साकार शशी शरद मुख मधुर बानी भक्त जनन संग गाइये ॥

(ब्रजपति, की. र., पृ. ३६६)

(ख) जयति नाथ विट्ठल नवल चाह लोचन कमल

अमल रस ताहि कों सर्वव्यापी । (हरिदास, की. स., भाग बीजो, पृ. १४८)

२. (क) श्रीमद् बल्लभ नमो नमो ।

विमल बाहु जिन द्विज वपु धार्यो पुरुषोत्तम जय नमो नमो ।

आगम अगम निगम सब जानत सब विधि समरथ नमो नमो ॥

सकल कला संपूरण गुणनिधि आदि अंत जय नमो नमो ॥

(कृष्णदास, की. र., पृ. २८६)

(ख) श्री विट्ठल प्रभु नमो नमो ॥

भक्त हेत प्रकटे पुरुषोत्तम गोपिनाथानुज नमो नमो ॥

\*\*\*                    \*\*\*                    \*\*\*

प्रेम समुद्र सकल गुण पूरण, राज शिरोमणि नमो नमो ॥

(भगवान, की. स., भाग बीजो, पृ. १४८)

३. जय जय सर्व प्राणनाथ विश्वम्भर ।

जय जय गौरचन्द्र करुणासागर ॥

जय जय भक्त-वचन-सत्यकारी ।

जय जय महाप्रभु महाअवतारि ॥

(वृद्धवनदास, गौ. प. त., ११२१६४)

के समान है।<sup>१</sup> उन शची-जगन्नाथ नंदन की जय हो, त्रिभुवन जिनके चरणों की वंदना करता है।<sup>२</sup> कीर्तन-रसमय, आगम को भी अगोचर, केवल आनंद की निधि, अखिल लोकमति, एवं भक्तों के प्राणपति गौर की जय हो।<sup>३</sup> मेरे गौरांग गोस्वामी! तुम्हारे बिना तो दीन पर दया करने वाला कोई नहीं है।<sup>४</sup> तुम तो पतितों को दृढ़ कर उन्हें करुणापूर्ण दृष्टि से देखते हो और संसार से पार कर देते हो। भव-भय-भंजन और पाप का निवारण करने वाला तुम्हारा अवतार धन्य है।<sup>५</sup> गौरांग चन्द्र के चरणों का भजन करो। इन तीनों लोकों में भी दया का ठाकुर और कोई भी नहीं है। गौरांग पतित पावन हैं। स्वर्ण के धन हैं और करुणा के अवतार हैं। इस भव-पारावार से वे हरि नाम रूपी मंत्र से पारकर देते हैं।<sup>६</sup> "वृद्धावनदास गौरांग की वंदना करते हुए कहते हैं—‘हे आदि हेतु और सब के पिता! तुम्हारी जय हो। वेद धर्म

१. विश्वम्भर चरणे आमार नमस्कार ।  
नवधन पीताम्बर बसन जांहार ॥  
शचीर नंदनपाये मोर नमस्कार ।  
नवगुंजा शिखि-पुच्छ भूषण जांहार ॥  
गंगादासशिष्यपाये मोर नमस्कार ।  
बनमाला करे दधि ओदन जांहार ॥  
जगन्नाथपुत्रपाये मोर नमस्कार ।  
कोटि-चन्द्र जिनि रूप बदन जांहार ॥

(वृद्धावनदास, गौ. प. त., १२१६३)

२. जय जय जगन्नाथ शचीर नंदन ।  
त्रिभुवने करे जांर चरण वंदन ॥

(वासुदेवघोष, गौ. प. त., १२१३)

३. कीर्तन रसमय, आगम अगोचर, केवल आनंदकंद ।  
अखिल लोकगति, भक्त प्राणपति, जय गौर नित्यानंद चंद ॥

(रामानंद, गौ. प. त., १२१३७)

४. आरे मोर आरे मोर गौरांग गोसाङि ।

दीने दया तोमा बिने करे नाइ ॥ (बल्लभदास, प. क. त., ३००१)

५. हेरि पतित गण, करुणावलोकन, जगभरि करल अपार ।

भव-भय-भंजन, दुरित-निवारण, धन्य श्रीचैतन्य अवतार ॥

(रामानंद, गौ. प. त., १२१३७)

६. भज गोराचांदेर चरण ।

ए तिन भुवने भाइ, दयार ठाकुर नाइ, गोरा बड़ पतित पावन ॥

हेम जलद किय, प्रम सरोवर, करुणा सिंधु अवतार ॥

भव तरिखारे हरि-नाम-मंत्र भेला करि आपनि गौरांग करे पार ।

(परमानंद, गौ. प. त., १२१४०)

और साधु जन के प्राण, सब के मूल स्थान, तुम्हारी जय हो। पतितपावन दीनबंधु, तुम्हारी जय हो। तुम कृपा सिंधु और परम शरणस्थल हो। सर्वं सत्यमय कलेवर धारी, तुम्हारी जय हो। इच्छामय महामहेश्वर तुम्हारी जय हो।<sup>१</sup>

२. चैतन्य एवं वल्लभ की महत्ता—चैतन्य और वल्लभ की वंदना कर चुकने पर उनके भक्तों को उनके महत्त्व का भी अनुभव होता है। वे केवल गुरुमात्र नहीं हैं, न केवल धर्मप्रचारक हैं; वे कृष्ण के, ब्रह्म के, अथवा राम के अवतार भी हैं। कहीं कहीं पर तो भक्तों ने उन्हें स्वयं ही ब्रह्म, परमेश्वर आदि बताया है। इन सब भावनाओं की संक्षिप्त विवेचना यहां दी जा रही है।

(क) चैतन्य, वल्लभ एवं विठ्ठल ब्रह्म या ईश्वर या परमेश्वर हैं—भक्तों ने कई बार इस बात को कहा है कि वल्लभ और चैतन्य ईश्वर हैं। वह ईश्वर पूर्ण पुरुषोत्तम है, समस्त कला और गुण निधान है और उसने नंदसुत के रूप में पहले भी जन्म लिया था, तब तो वह भू भार हरने आया था। अब वह भक्ति प्रचार कार्य के लिए आया है।<sup>२</sup> वल्लभाचार्य के रूप में वह ब्रह्म अवतरित हुआ है जो पूर्ण ब्रह्म है, परमानंद पुरुष है और सनातन है, एवं सब को सुख देने वाला है।<sup>३</sup> चैतन्यदेव के ब्रह्मत्व अथवा ईश्वरत्व के संबंध में स्पष्ट कथन करने वाले पद कुछ कम हैं। प्रायः अधिकांश उक्तियां उन्हें ईश्वर ब्रह्म मान कर

१. गौ. प. त., १२।२।६५, ६६.

२. (क) प्रकट भये पूरण पुरुषोत्तम सकल श्रुतिन के सार।

तबही प्रकट भये वसुदेव के तुम हर्ये सकल भू भार॥

(रामदास, की. सं., भाग बीजो, पृ. २०७)

(ख) माधव मासे भर बैशाखे, श्री वल्लभ हरि जन्म लिया।

श्री लक्ष्मण नंदना, विभुवन वंदना, भक्ति मार्ग जिन प्रगट किया॥

(गोपालदास, की. सं., भाग बीजो, पृ. २१०)

३. (क) श्री लक्ष्मण गृह बजत बधाई।

पूरण ब्रह्म प्रगटे पुरुषोत्तम श्री वल्लभ सुख दाई।

(नंददास, की. र., पृ. २७१)

(ख) पुरुष परमानंद पूरण भक्त हित वपु धारियो।

नाम सुमरत भये पावन सकल खल कलि के जिया॥

कृष्णदास प्रभु की गाय लीला मन मनोरथ कर लिया॥

(कृष्णदास, की. र., पृ. २७५)

(ग) सुखद स्वरूप श्री विठ्ठलेश राय।

वेद वदत पूरण पुरुषोत्तम श्री वल्लभ गृह प्रकटे आय॥

(छीत स्वामी, की. सं., भाग बीजो, पृ. १२२)

(घ) श्री वल्लभ गृह मंगलचार।

पूरण पुरुषोत्तम प्रकटे हैं श्री विठ्ठल अवतार॥

(सगुणदास, की. सं., भाग बीजो, पृ. १२३)

उनकी वैसी वंदना-मात्र तक सीमित हैं। कवि कहते हैं, “शचीनंदन, जगन्नाथ हैं। त्रिभुवन उनकी चरण-वंदना करता है।”<sup>१</sup> वह ईश्वर जिसने सत्ययुग, त्रेता और द्वापर में ध्यान, यज्ञ, पूजा इत्यादि का प्रकाश किया था और फिर गोकुल में अवतरित हुआ था, अब गौर-हरि हो कर आया है।<sup>२</sup> उन शचीनंदन की वंदना करता हैं, जिनका ध्यान योगी-यति करते हैं, देवी-देवता चरणों की वंदना करते हैं और जो ब्रह्म, परमात्मा और भगवान् कहलाते हैं।<sup>३</sup> “चैतन्य को सब का आदि हेतु, सब का जनक और सब का अंत बता कर भी ब्रह्म होने की भावना बताई गई है।<sup>४</sup> वे स्वयं ईश्वर हैं, परन्तु दैन्य भाव का प्रकाशन करके रोते हैं।<sup>५</sup> वे तो विष्णु हैं, महाविष्णु हैं, पद-प्रभु हैं। उनकी पद-नख-काँति से ब्रह्मांड की स्थिति है।<sup>६</sup>

गौर-चैतन्य और बल्लभ विष्णु हैं—चैतन्य और बल्लभाचार्य ‘विष्णु’ हैं इसका उल्लेख बहुत थोड़े से पदों में मिलता है। चैतन्य के विष्णुत्व के बारे में वृद्धावनदास कहते हैं कि “चैतन्यदेव क्षीरर्सिधु में शयन कर रहे थे, अद्वैत की प्रीति के कारण वे आए।<sup>७</sup> शिव विरचि जिन्हें ध्यान करके भी नहीं पाते, सहस्र मुखों से शेष जिसका गुण गाते हैं और लक्ष्मी जिसकी चरण वंदना करती है वे अब नदियों में विलास करते हैं।<sup>८</sup> बल्लभ के रूप में गरुड़-

१. जय जय जगन्नाथ शचीर नंदन ।

त्रिभुवने करे जार चरण वंदन ॥

(वासुदेवघोष, गौ. प. त., १२१३)

२. सत्य त्रेता द्वापर, सत्ययुगेर ईश्वर, ध्यान यज्ञ पूजा प्रकाशिला ।

सेइ वृद्धावन चांद, भरि नटवर छांद, से जुगे गोपीरे प्रेम दिला ॥

सेजन गोकुलनाथ, कंश केशी कंला पात, जारे कहे यशोदा कुमार ।

नवद्वीपे अवतरि, सेइ हैल गौर हरि पातकीर करिते उद्धार ।

(माधवदास, गौ. प. त., १२२६)

३. ब्रह्म आत्म भगवान, जारे सर्वशास्त्र गान, देव-देवीर चरणवंदन ।

योगी यति सदा ध्याय, तबु जारे नाहि पाय, वंदो सेइ शचीर नंदन ॥

(गौ. प. त., १२१६१)

४. जय आदि हेतु जय जनक सवार

(वृद्धावनदास, गौ. प. त., १२१६५)

५. निदारण दारण संसार ।

आपने ईश्वर हैया, दैन्य भाव प्रकाशिया रोदन करिया आर्तनादे ॥

(नरहरिदास, गौ. प. त., १३१९)

६. गौर गोविन्दगण, शुन हे रसिक जन, विष्णु, महाविष्णु पद पहुँ ।

जार पदनखयुति, परम ब्रह्मेर स्थिति, सुर-मुनि प्राणेर गण तुहुँ ॥

(वृद्धावनदास, गौ. प. त., १३११)

७. क्षीरनिधि-जलमाले, आछिला शयन शोजे, नित्यानंद गदाधर संगे ।

अद्वैत पिरीति वशे, आइला कीर्तन रसे, हरि भक्ति विलाइते रंगे ॥

(वृद्धावनदास, गौ. प. त., १३५२)

८. शिव विरचि जारे ध्याने नाहि पाय ।

सहस्र आनने शेष जार गुण गाय ॥

गामी प्रगट हुए हैं। उनका उद्देश्य दीनों पर करुणा करने का है।”<sup>३</sup>

चैतन्य, बल्लभ और विट्ठल कृष्ण हैं—चैतन्य, बल्लभ और विट्ठल संबंधी पदों में भक्तों ने उन्हें कृष्ण भी बताया है। इस प्रकार के पदों की संख्या कुछ अधिक तो नहीं है परन्तु जो भी है वह नगण्य नहीं है। बल्लभ के लिए भक्तगण बार बार कहते हैं कि वे कृष्ण हैं। बल्लभ अवतार का वर्णन करते हुए वे कहते हैं कि “वे गोकुलपति हैं, फिर से गोकुल में प्रगट हुए हैं।” कमल दल के नेत्र वाले और मधुर वाणी वाले भक्तों के प्राणाधार, सब सुखदायक श्री गोकुल नाथ हैं।<sup>४</sup> पहले वे नंदनंदन कहलाते थे, अब वे द्विजवर के रूप में हैं। नंदनंदन जो है, श्री लक्ष्मण-सुत वे ही हैं। वे जगत्-वंदन हैं, स्मरण करते ही तीनों ताप हरते हैं।<sup>५</sup> कोई उन्हें कुछ कहे, परन्तु भक्तजन उन्हें कृष्ण मानने का ही निश्चय किए हुए हैं।<sup>६</sup> उन व्रजेश के गुणों को कौन कह सकता है? दीन हो कर चरणों में शीशा नवाते हैं। उनकी शरण में तो जाने पर भाग्य का पार नहीं मिलता। उन आनंद-निधि व्रजराज के चरणाम्बुज का स्मरण करके भव से निस्तार मिल जाता है।<sup>७</sup>

जार पादपथ लक्ष्मी करये सेवन ।..

अपरूप ऐवे नवद्वीपेर विलास ।

हैरिया मुगथ मेल वृंदावन दास ॥ (वृंदावनदास, गौ. प. त., १३५३)

१. नमो श्रीबल्लभावीश स्वामी ।

...

...

...

देख के दीन पर अतुल करुणाकरी,

भाग्यनिधि प्रकट भये गरुड़गामी ॥

(कृष्णदास, की. र., पृ. ३६५)

२. वरनों श्री बल्लभ अवतार ।

गोकुल पति प्रकटे फिर गोकुल सकल विश्व आधार ॥

(कुम्भनदास, की. सं., भाग बीजो, पृ. २०६)

३. कमल दल नेना मधुरे बेना, भक्तन प्राण आधार वहाँ ।

श्री गोकुलनाथा सकल सुख दाता, शोभा परम उदार वहाँ ॥

(कृष्णदास, की. र., पृ. २७५)

४. गोविंद प्रभु नंदनंदन, श्री लक्ष्मण सुत जगत् वंदन

सुमरत ब्रय ताप हरत चरण रेण् पाउ । (गोविंद स्वामी, की.र., पृ. २८२)

५. कोउ कहे विप्र कोउ विविध पंडित कहे,

कोउ कहे अंश कोउ आत्मारामी ।

स्वकीय जन एक निर्धार निश्चे कीये ।

वस्तुतः कृष्ण जो बंधे दामी ॥ (कृष्णदास, की. र., पृ. ३६५)

६. (क) कोन गुण कहि शके अखिल व्रज ईश के,

दीन वहे चरनतर शीश नामी ।

शरन बल्लभ गही भाग्य को पार नहीं

भजो कृष्णदास प्रभु अंतरजामी ॥ (कृष्णदास, की. र., पृ. ३६५)

चैतन्यदेव के लिए भी भक्तों ने बहुत कुछ ऐसा ही कहा है। वे कहते हैं, ‘वे ही गोकुल नाथ जिन्होंने कंस और केशी का नाश किया था और जो यशोदाकुमार कहलाते थे, नवद्वीप में आए हैं और वे गौर-हरि हैं।’<sup>१</sup> ब्रजेन्द्रनंदन जो थे, वे ही शची-सुत हुए हैं।<sup>२</sup> नंदनंदन, गोपी-जन-वल्लभ, राधानायक, नागर श्याम शची-नंदन हैं, नदिया के पुरन्दर हैं, और सुर-मुनिगण के मन मोहन हैं।’<sup>३</sup>

विट्ठल नाथ के लिए भी इसी प्रकार की उकित्यां मिलती हैं। वे कृष्ण हैं। पहले भी गोकुल में थे, अब भी हैं। वे पूर्ण ब्रह्म कृष्ण हैं। उनमें और कृष्ण में कुछ अंतर नहीं है।<sup>४</sup>

चैतन्य और वल्लभ अवतार हैं—कुछ पदों में ऐसी भी भावना मिलती है जहां

(ख) श्रीमद वृदावनविधु प्रकटे आनंद निधि ब्रजराज ।...

गोविंद प्रभु वल्लभपद अंबुज सुमरत भव निस्तार ॥

(गोविंद स्वामी, की. सं., भाग बीजो, पृ. २०८)

१. सेजन गोकुल नाथ, कंश केशी कैला पात, जारे कहे जशोदाकुमार ।  
नवद्वीपे अवतारि, सेइ हैल गौर हरि....

(माधवदास, गौ. प. त., १२१२६)

२. ब्रजेन्द्र नंदन जेइ, शची सुत हैल सेइ...  
(गोविंददास, गौ. प. त., १२११८)  
३. जय नंदनंदन, गोपीजन वल्लभ, राधानायक नागर श्याम ।  
सो शचीनंदन, नदीया पुरन्दर, सुर-मुनि-गण मनोमोहन धाम ॥

(गोविंददास, गौ. प. त., १२११)

४. (क) सदा ब्रज ही में करत विहार ।  
तब कें गोप भेख वपु धार्यो अब द्विजवर अवतार ॥  
तब गोकुल में नंद सुवन अब वल्लभ राजकुमार ॥  
(चतुर्भुजदास, की. सं., भाग बीजो, पृ. १४०)

(ख) तुमसे तुम ही वल्लभ नंद ।

\*\*\*                    \*\*\*                    \*\*\*

श्री गिरिधरन प्रकटित लक्षणकुल पुरुषोत्तम ब्रज चंद ।

(माणिकचन्द, की. सं., भाग बीजो, पृ. १४२)

- (ग) जयति द्विकमणी नाथ...  
जयति सकल तीरथ फलित नाम स्मरण मात्र वास ब्रज नित्य गोकुल बिहारी ।  
नंददासनि नाथ पिता गिरिधर आदि प्रकट अवतार गिरिराजधारी ॥  
(नन्ददास, की. सं., भाग बीजो, पृ. १३९)

(घ) कलि में एक बड़ो आधार ।

श्री वल्लभ गृह श्री विट्ठल प्रभु आन लियो अवतार ॥

पूरण ब्रह्म श्री कृष्ण विराजत खेलत अंगन द्वार ॥

(माधवदास, की. सं., भाग बीजो, पृ. १३६)

चैतन्यदेव और बल्लभ को अवतार, कृष्ण-अवतार, राम या ब्रह्म का अवतार भी बताया है। इन अवतारों के लेने का कारण और कृष्ण-अवतार से भिन्नतायें भी बताई गयी हैं। भक्त गण कहते हैं कि “पुरुषोत्तम बल्लभ के रूप में प्रकट हुए हैं। गोकुलपति फिर से गोकुल आए हैं। इन पूर्ण पुरुषोत्तम ने भक्तों के हित के लिए शरीर धारण किया है। उस पूर्ण ब्रह्म ने कलियुग में केशव का अवतार लिया है।”<sup>१</sup> इस प्रकार वे ब्रह्म का अखंड

(क) नमो श्री बल्लभधीश स्वामी ।

अखंड अवतार जुगधार लीला करी आसुरी जीव सब मोह पामी ॥

(कृष्णदास, की. र., पृ. ३६५)

(ख) श्रीमद बल्लभ नमो नमो ।

विमल बाहु जिन द्विज वपु धार्यो, पुरुषोत्तम जय नमो नमो ॥

(कृष्णदास, की. र., पृ. २८६)

(ग) श्री बल्लभ सुखकारी । पुरुषोत्तम लीला अवतारी ॥

काल अकाल ते न्यारे । रस निधि प्रेम भक्ति प्रतिपारे ॥

(गोविद स्वामी, की. र., पृ. २७२)

(घ) लग्न महरत माधो मासे । शुभ दिन सत श्री बल्लभ प्रकाशो ॥

पुरुषोत्तमदास अवतार मनोहर । उदयो कोटि किरन ले दिवाकर ॥

(कृष्णदास, की. सं., भाग बीजो, पृ. २१६)

(ङ) लक्षण घर बाजत आज बधाई ।

पूरण ब्रह्म प्रकट पुरुषोत्तम श्री बल्लभ सुखदाई ॥

(नन्ददास, भाग २, परिशिष्ट, पृ. ३७९)

(च) प्रकटे कृष्णानन द्विजरूप ।

माधव मास कृष्ण एकादसी, आये अग्नि स्वरूप ॥

(अन्नात, की. सं., भाग बीजो, पृ. २०६)

(छ) वरनों श्रीबल्लभ अवतार ।

गोकुल पति प्रकट फिर गोकुल सकल विश्व आधार ॥

(कुंभनदास, की. सं., भाग बीजो, पृ. २०६)

(ज) जय श्रीबल्लभ वर अवतार ।

प्रकट भये पूरण पुरुषोत्तम सकल श्रुतिन के सार ।

तब ही प्रकट भये वसुदेव के तुम हर्यों सकल भू भार ॥

(रामदास, की. सं., भाग बीजो, पृ. २०७)

(झ) भये श्री बल्लभराय रघुपति श्रीयदुपति शामलघन ।

(की. र., पृ. २७३)

(ज) पुरुष परमानंद पूरण भक्तहित वपु धारियो ।

(की. र., पृ. २७५)

(ट) गोपालदास अनंत लीला प्रकट श्री बल्लभ भया ।...

पूरण ब्रज सनातन माधो । कलि केशव अवतार वहां । (की.र., पृ. २७४)

अवतार हैं।<sup>१</sup>

चैतन्यदेव के संबंध में इसी प्रकार के कथन मिलते हैं। वे अवतार हैं, करुणा-अवतार हैं। ये वे प्रभु हैं जिनके चरणों की समाधि शंकर और चतुरानन लगाते हैं। ब्रज भूमि को शून्य करके अब वे नदिया में आए हैं। द्वापर युग में श्याम नाम था, कलियुग में चैतन्य नाम है। बैकुंठनाथक हरि द्विजकुलमें अवतरीण हुए हैं और उन्होंने संकीर्तनका प्रचार किया है। कोई कहता है,—इन्होंने पूर्व काल में रावण का वध किया था अर्थात् वे राम थे, वे जानकी-वल्लभ थे, नंदलाल थे। चैतन्य अवतार हैं और ब्रह्म के अवतार हैं जिसे गौड़ीय वैष्णव समाज में भगवान कहते हैं। इस भावना का दर्शन उन पदों में होता है जिनमें चैतन्य को

१. (क) बोहोरि कृष्ण श्रीगोकुल प्रकटे श्रीविद्धिलनाथ हमारे ।

.....

माणिकचंद प्रभु को शिव खोजत गावत वेद पुकारे ॥

(माणिकचंद, की. सं., भाग बीजो, पृ. ११६)

(ख) जय श्रीवल्लभ राज कुमार ।

.....

छीत स्वामी गिरिधरन श्रीविद्धिल प्रकट कृष्ण अवतार ।

(छीतस्वामी, की. सं., भाग बीजो, पृ. ११७)

(ग) सुखद स्वरूप श्रीविद्धिलेश राय ।

वेद बदत पूरण पुरुषोत्तम श्री वल्लभ गृह प्रकटे आय ।

(छीतस्वामी, की. सं., भाग बीजो, पृ. १२२)

(घ) प्रकटे श्रीविद्धिलेश लाल गोपाल ।

कलियुग जीव उद्धारण कारण संत जनन प्रतिपाल ॥

द्विज कुल मंडन तिलक तैलंग श्रीवल्लभ कुल जो अति रसाल ।

कुंभनदास प्रभु गोवर्धनधर नित्य उठ नेह करत ब्रजबाल ॥

(कुंभनदास, की. सं., भाग बीजो, पृ. १३८)

(ङ) प्रकटे रसिक विद्धिल राय ।

भक्तहित अवतार लियो बोहोरि ब्रज में आय ।

शिव ब्रह्मादिक ध्यान धरत हैं निगम जाकों गाय ॥

(की. सं., भाग बीजो, पृ. १५३)

(च) चहुंयुग वेद वचन प्रतिपार्यो ।

धर्म ग्लानि भई जब ही जब, तब तब तुम वपु धार्यो ॥

सत्युग इवेत वाराह रूप धर हिरण्याक्ष उर फार्यो ॥

त्रेता रामरूप दशरथ गृह रावण कुल संहार्यो ॥

द्वापर ब्रज बूढ़त तें रास्यो सुरपति पायन पार्यो ॥

(माणिकचंद, की. सं., भाग बीजो, पृ. ११६)

पूर्व काल में कृष्ण, राम, शूकर, मत्स्य इत्यादि सब बताया है। गौरांग भी अखंड अवतार है।<sup>१</sup>

१. (क) कलि तिमिराकुल, अखिल लोक देखि, बदन चाँद परकाश ।  
लोचने प्रेम सुधारस रविखये, जगजनतापविनाश ।

गौर करुणा-सिंधु अवतार ॥

(गोविंददास, गौ. प. त., १२१२०)

(ख) जा कर चरण समाधिये शंकर, चतुरानन कह आशा ।  
सो पहुँ पतित कोरे करि कांदये, कि कहव गोविंददास ।

(गोविंददास, गौ. प. त., १२१२१)

(ग) द्रज भूम करि शून्य, नदीयाय अवतीर्ण, एतेक तोमार चतुराल ।  
दुःख दिया निरंतर... (नरहरि, गौ. प. त., १२१२८)

(घ) द्वापर जुगे ते श्याम, कलिते चैतन्य नाम, गर्गवाक्य भागवते लिखि ।  
चिते करि अनुमान, श्याम हैल गौरांग... (नरहरि, गौ. प. त., १२१२९)

(ङ) बैकुंठ-नायक हरि, द्विजकुले अवतरि, संकीर्तन करिला प्रचार ।  
धन्य सुरधुनीतीरे, धन्य नवद्वीप पुरे सांगोपांग करिला विहार ॥

(बूदावनदास, गौ. प. त., १२१३१)

(च) केह बले पूरवे रावण बधिला ।  
गोलोकेर विभव लीला प्रकाश करिला ॥

(वासुदेव घोष, गौ. प. त., १२१३)

(छ) त्रैताय धरिल तनु द्वापरेर वांशी ।  
कलिजुगे दंधधारी हइला सन्यासी ॥

(बलरामदास, गौ. प. त., १२१४७)

(ज) जय जय जगन्नाथ शचीर नंदन ।  
त्रिभुवने करे जाँर चरण बंदन ॥

नीलाचले शंख-चक्र-गदा-पद्मधर ।

नदीया नगरे दंड-कमंडलु-कर ॥

केह बले पूरवे रावण बधिला ।

गोलोकेर विभव लीला प्रकाश करिला ॥

श्री राधार भावे एवे गोरा अवतार ।...

(वासुदेव घोष, गौ. प. त., १२१३)

(झ) श्री कृष्ण चैतन्य गोरा शचीर दुलाल ।

एइ जे पूरवे छिल गोकुलेर गोपाल ।

केह कहे जानकीबल्लभ छिल राम ।

केल बले नंदलाल नवधन श्याम ॥

(गोविंददास, गौ. प. त., १२११७)

चैतन्य, वल्लभ और विट्ठल को कृष्ण, ब्रह्म, राम इत्यादि बता कर उनकी महत्ता का स्थापन आगे चल कर उसी प्रकार से किया गया है जिस प्रकार राम और कृष्ण का। वह उनकी शक्तिमत्ता, भक्त-वत्सलता, गुण-ग्राहकता और दयालुता में निहित है। उन दोनों के इन गुणों का गान किया गया है, यद्यपि इनकी शक्तिमत्ता अन्य किसी प्रकार की ही है। वे निशाचर-हृता करके नहीं बताए गए हैं। उनकी शक्तिमत्ता तो अंधकार में पढ़े हुए व्यक्तियों को संसार-सागर से पार करने में निहित है। चैतन्य को अवश्य जगाई-मर्हाई का उद्धारकर्ता बताकर कृष्ण के कांस-विनाश से समानता बताई गई है। उन सब भावनाओं से संबंधित कुछ पद यहां दिए जा रहे हैं।<sup>9</sup>

(ज) जय जय सर्व प्राण नाथ विश्वभर । जय जय गौर चन्द्र करुणासागर ॥

जय जय भक्त-वचन-सत्यकारी । जय जय महाप्रभु महा अवतार ॥

.....

तुमि विष्णु, तुमि कृष्ण, तुमि नारायण ।

तुमि मत्स्य, तुमि कूर्म तुमि सनातन ॥

तुमि से वराह प्रभु तुमि से बामन ।

तुमि कर जुगे जुगे देवेर पालन ॥

तुमि रक्ष-कुलहृता जानकी-जीवन ।

तुमि प्रभु वरदाता अहल्या-मोचन ॥

तुमि से प्रह्लाद लागि हैला अवतार ।

हिरण्य वधिया नरसिंह नाम जार ॥

(वृद्धावनदास, गौ. प. त., १२१६४)

१. (क) श्रीवल्लभ चाहे सोई करे ।

जो उनके पद दृढ़ करी पकरे महारस सिंघु भरे ।

.....

श्री वल्लभ के पदरज भजके भव सागर ते तरे ॥

(पद्मनाभ, की. र., पृ. ३७३)

(ख)] निताइ चैतन्य दोहें बड़ अवतार ।

ए मन दयाल दाता ना हृद्वे आर ॥

म्लेच्छ चंडाल निंदुक पाखंडादि जत ।

करुणाय उद्धार करिला कत कत ॥

(कृष्णदास, प. क. त., पद २९९१)

(ग) अशेष पापेर पापी जगाइ माधाइ ।

ता सभारे उद्धारिला तोमरा दुटि भाइ ॥

(लोचनदास, प. क. त., पद ३००३)

(घ) पतित उद्धारणा कलिमल तारणा ।

श्री वल्लभ परम उदार वहां ।

रूप और सौंदर्य—चैतन्य और बल्लभ के रूप-सौंदर्य के वर्णन में कृष्ण के रूप और परिधान के वर्णन की ही झलक है। 'यदु' भणिता से युक्त जो पद 'पदकल्पतरु' में पाया जाता है, उसका सारांश यहां दिया जा रहा है। उसमें चैतन्य के रूप का वर्णन है। "गौरांग के रूप की छटा देखो। वह छटा हरिद्रा, हरिताल, स्वर्ण, कमल दल, अथवा स्थिर विजली है। उनके कुंचित कुंतल राशि पर मालती और मलिलका की बेणी है, भाल पर ऊर्ध्व तिलक है। नेत्र-

दीन दयाला परम कृपाला ।

सब जीवन की कियो उद्धार वहाँ ॥

उद्धार जीवन को कियो प्रभु कर कृपा करुणामया ॥

जात देख वहे कली में चित्त में उपजी दया ॥ (की. र., पृ. २७५)

(इ) प्रकटे श्री बल्लभ सुखधाम ।

श्री लक्ष्मण नन्दन दुःख निकन्दन भक्तन पूरण काम ॥

(विट्ठल गिरिधर, की. स., भाग बीजो, पृ. २६५)

(च) नमो श्री बल्लभाधीश स्वामी ।

देख के दीन पर अतुल करुणा करी भाग्य निधि प्रगट भये गहड़गामी ॥

(कृष्णदास, की. र., पृ. ३६५)

(छ) हरि हरि बड़ दुख रहल मरमे ।

दीन हीन जत छिल, हरि नामे उद्धारिल, तार साक्षी जगाइ माधाइ ।

एमन दयालु दाता, आर न हइवे कोथा, पाइया हेलाय हाराइलु ॥

(गोविन्ददास, प. क. त., पद २९८७)

(ज) के आछे एमन हेन, उद्धारे पतित जन, पर दुःखे दुःखित हइया ।

चिताय आकुल-मन, नरहरि अनुक्षण, प्रेम-सिन्धुर उद्देश ना पाइया ॥

(नरहरि, प. क. त., पद २९९४)

(झ) गौरांग पतित-पावन तुया नाम ।

कलि-जीवे जत, आछिल कृत-पातकी, देओलि सबे निज ठाम ॥

(बल्लभदास, प. क. त., पद ३००९)

(ঘ) দেখ দেখ অপরূপ গৌর চরিত ।

সো গোকুলপতি, অব পরকাশল, পুন কিয়ে বামনরীত ।

নিরাখি প্রতাপ, প্রতাপ রূবলী, তনু মন সরবস দেল ॥

জগাই মাধাই আদি অসুরগণে, চরণ প্রবলে নিজ কেল ॥

(বলরামদাস, গৌ. প. ত., পদ ১৩১৬)

(ট) জে জন শরণ আয়ে তে তারে ।

দীনদয়াল প্রগট পুরুষোত্তম শ্রী বিট্ঠলনাথ ললা রে ।

बाण कान तक हैं, भू तने हुए धनुष के समान हैं। उसे देख कर करोड़ों कामदेव मूर्छित हो जाते हैं। उनके हेम-वर्ण गंड-स्थल पर श्रुति-मूल में हिलते हुए कुण्डल दोलायमान हैं। मौती के समान दंत-पंकित हैं। सिंह की सी उनकी गर्दन है और हाथी जैसे स्कंध हैं। कंठ में मणिहार है और दोनों हाथों में स्वर्ण के अरंगल हैं। रक्त-कमल के समान करतल हैं। चन्द्र के समान नख झिलमिल करते हैं। उनके प्रशस्त हृदय पर मालती की माला है और सूक्ष्म यज्ञोपवीत है। नाभि सरोवर पर सर्प जैसी रोमावली है अथवा मनोहर काम दंड है। सिंह जैसी उनकी कटि में स्वर्ण की किंकणी है। स्वर्ण-रंभा जैसे उर हैं और पदों में मंजीर हैं। वे पद-तल रक्त कमल के समान हैं और स्वर्ण चम्पक की कली जैसी उनकी उंगलियाँ हैं।<sup>१</sup>

बल्लभ के रूप के लिए उनके भक्तगण भी इसी प्रकार का परंपरागत वर्णन करते हैं। श्री बल्लभ के सुन्दर विशाल नयन हैं, कमल जैसा रंग है। भुजा मृणाल जैसी है।<sup>२</sup> मुख चन्द्रमा के समान है।<sup>३</sup> नेत्र कमल के समान हैं। सौभाग्य-सूचक भाल शोभित है। भुजदंड प्रबल हैं। चरण-युगल कमल के समान हैं। नख संसार में प्रकाश फैलाने वाले हैं।

जितनी रवि छाया की कणिका तितने दोष हमारे ॥

तुमारे चरण प्रताप तेज तेज तत छिन टारे ॥

माला कंठ तिलक मायें धर शंख चक्र वधु धारे ।

माणिक चंद्र प्रभु के गुण ऐसे महापतित निस्तारे ॥

(माणिकचंद्र, की. सं., भाग बीजो, पृ. १२०)

(१) प्रकट भये संतन हित कारण सकल कला वुंदावन चंद ॥

परम उदार कृपाल कृपानिधि रसिक शिरोमणि आनंद कंद ।

कृष्णदास बल बल प्रताप की यशगावत मुनि नौतन छंद ॥

(कृष्णदास, की. सं., भाग बीजो, पृ. १३२)

(२) ब्रज में श्री विठ्ठलनाथ विराजें ।

जिनको परम मनोहर श्री मुख देखत ही अघ भाजें ॥

जिनके पद प्रताप तेजतेज सेवक जन सब गाजें ।

छीतस्वामी गिरिधरन श्रीविठ्ठल प्रगट भक्त हित काजें ॥

(छीत स्वामी, की. सं., भाग बीजो, पृ. १३४)

(३) श्री विठ्ठलनाथ अनाय के तारण ।

श्रीबल्लभ गूह प्रकट रूप यह धर्यो भक्तहित कारण ।

दीनबन्धु कृपासिन्धु सहजही भक्ति विस्तारण ॥

(चतुर्भुजदास, की. सं., भाग बीजो, पृ. १४२)

१. प. क. त., २४०८

२. की. र., पृ. २७२

३. मुख विधु लावण्य अमृत इकट्ठक पीवत नाही अधैरे ।

(रसिकदास, की. र., पृ. २७८)

युगल गंडस्थलों पर इतनी आभा है कि करोड़ों सूर्य न्यौछावर किए जा सकते हैं। मुखारविंद पर कुचित केश-भ्रमर शोभित हैं।<sup>१</sup>

बल्लभाचार्य के रूप-सौंदर्य के वर्णन-संबंधी विनयपदों में भी इसी प्रकार का वर्णन है। गौरांग के रूप-वर्णन में इस परम्परागत वर्णन के साथ कुछ अन्य प्रकार के वर्णन भी हैं। एक तो उनकी भाव-दशा का घोतक सौंदर्य वर्णन और दूसरा नागरी भाव का वर्णन अर्थात् 'रमणी मोहन' गौरांग का रूप वर्णन। यह वर्णन बल्लभ के संबंध में नहीं पाया जाता। भाव-दशा का वर्णन करने में उनके छलछलाते नेत्र, मृदु हास्य, गदगद् अंतर इत्यादि का वर्णन है।<sup>२</sup> दूसरे प्रकार के वर्णन में, वैसे तो गौर के सर्वांग का ही वर्णन है परन्तु अंत में यादीच में उन्हें रमणी-मोहन या कामदेव का कोड़ा कह दिया गया है। नीचे इसी प्रकार के पद दिए जा रहे हैं।<sup>३</sup> कुछ पद इस प्रकार के भी पाए जाते हैं, जिनसे गौर के रूप सौंदर्य

१. की. सं., भाग बीजो पृ. २१३

२. चम्पक, शोण कुमुम, कनकाचल, जितल गौर-तनु-लावणी रे।

उन्नत गीम, सीम नाहि अनुभव, जग-मन-मोहन भाडनि रे।

विपुल पुलक कुल आकुल कलेवर, गर गर अन्तर प्रेम भरे।

लहु लहु हासनि गद गद भाषणि, कत मंदाकिनी नयने झरे।

(गोविन्ददास, की. प., पृ. १३)

३. (क) मरमे लागिल गोरा ना जाय पासरा।

नयाने अंजन हैया लागि रैल पारा॥

जलेर भितरे डुबि सेथा देखि गोरा।

त्रिभुवनमय गोराचांद हैल पारा॥

तेजि बलि गोरालूप अमिया पाथार।

डुबिल तरुणीर मन ना जाने सांतार॥ (वासुदेव घोष, की. प., पृ. ९)

(ख) लाखवाण कांचन जिनि।

प्रेमे अंग ढर ढर, मुबि जाड निछनि॥

कि छार शरद कोटि शशी।

जगत करिल आलो गोरा-मुखेर हासि॥

भाड गंजे मदन धानुकि।

कुलवती उनमत कैले डुटि आंखि॥

मदन विजइ दोले माला।

इये कि पराणे वांचे कामिनी अबला॥ (ज्ञानदास, की. प., पृ. १२)

(ग) मलुं मलुं सह ! देखिया गौर ठाम।

बधिते युवती, गढ़ल कि विधि कामेर उपरे काम॥

चाँपा नागेश्वर, मलिलका सुन्दर, विनोद केशेर साज॥

ओ रूप देखिते, जुवती उमती, छाड़ल धैरज लाज॥

(बलरामदास, की. प., पृ. १६)

और प्रसाधन की कृष्ण से भिन्नता दिखाई देती है।<sup>१</sup>

**दीनता-प्रदर्शन और पश्चात्ताप**—दीनता-प्रदर्शन करने वाले और पश्चात्ताप प्रकट करने वाले पद कुछ थोड़े ही से प्राप्त हैं। विट्ठल-बल्लभ से संवंधित इस भावना के प्रदर्शक पद प्रायः नहीं ही हैं। चैतन्यदेव के कुछ भक्तों ने अपने इष्टदेवता की महानता को देख कर जो छुद्रत्व अनुभव किया है और उनकी भक्ति न करने का उन्हें जो पश्चात्ताप है, उसका उन्होंने प्रकटीकरण किया है। प्रायः उन सबने जिनके इस प्रकार के पद प्राप्त हैं यह भाव प्रकट किया है कि इस संसार में चैतन्यदेव का करुणावतार हुआ है। उनके संकीर्तन से संसार भर गया है, परन्तु हम अभाग लोग अपनी ही करनी से उस सुख एवं उस करुणा से वंचित रह गए हैं। अपने कर्म-दोष से हम स्वयं ही डूब गए हैं। गौर-गोविंद की लीला सुन कर शिला भी द्रवीभूत हो जाती है, परन्तु हम लोगों का चित्त उस ओर उन्मुख नहीं हुआ। उनकी करुणा से कितनों का भला हुआ परन्तु हमारा ही कुछ नहीं हुआ। स्वर्गीय प्रेम-धन हमने नहीं पाया, इसका बड़ा 'शेल' विधा रह गया।<sup>२</sup>

१. (क) पूरवे बाधिल चूड़ा एवे केशहीन ।

नटवरवेश छांडि परिला कौपिन ।

गामी-दोहन भांड छिल बाम करे ।

करंग धरिला गोरा सेइ अनुसारे ॥

त्रेताय धरिल धनु द्वापरेते बांशी ।

कलिजुगे दंडधारी हइला सन्यासी ॥

(बलरामदास, गौ. प. त., १२१४७)

(ख) हरि हरि ! ए बड़ विस्मय लागे मने ।

जिनि नव जलधर, पूव्वे जांर कलेवर, से ऐवे गौरांग भेल केने ॥

शिखिपुच्छ गुंजावेड़ा, मनोहर जांर चूड़ा, से मस्तक केशशून्य देखि ।

जांर बांका चाहनिते, मोहे राधिकार चिते, एवे प्रेमे छल छल आंखि ॥

सदा गोपी संगे रहे, नाना रंगे कथा कहे, एवे नारीनाम ना शुनये ।

भुजजुगे बंशीधरि, आकर्ष्ये ब्रजनारी, सेइ भुजे दंड केन लये ।

पिंगल पाटेर धुति, शोभा करे जांर कटि, ताहे केन अरुण वसन ॥

ना पाइया भावेर ओर, बलरामदास भोर, विवाद भावये मने मन ॥

(बलरामदास, गौ. प. त., १२१५१)

२. (क) निताइ चैतन्य दोहें बड़ अवतार ।

एमन दयाल दाता ना हइवे आर ॥

म्लेच्छ चंडाल निंदुक पाखंडादि जत ।

करुणाय उद्धार करिला कत कत ॥

हेन अवतारे मोर किछुइ ना हैल ।

हाय रे दारुण प्राण कि सुखे रहिल ॥

(कृष्णदास, प. क. त., पद २९९१)

उद्धार की प्रार्थना—अपनी हीनता को देखने से पहले भक्तों ने अपनी भक्ति के पात्र चैतन्य और बल्लभ की महानता को जो अनुभव किया था, उसी के कारण वे अपने उद्धार के लिए उनसे प्रार्थना करते हैं। उद्धार की इन प्रार्थनाओं में उस प्रकार की आकुल भावना प्रायः कम ही दिखाई देती है जैसी राम-कृष्ण से की गई प्रार्थनाओं में थी। गौड़ीय वैष्णव भक्त तो मुख्यतया चैतन्यदेव की कृपा और सान्निध्य की ही याचना करते हैं। वे कहते हैं, “हे गौरांग देव, दया करके मुझे अपने चरणों में स्थान दो। करुणा करके एक बार मुझे देखो, अपना जन मान कर मुझे देखो। मैं तुम्हारे चरण पकड़ता हूं, मेरा उद्धार करो। तुम्हारे बिना और है कौन! इस बार मेरे ऊपर करुणा करो। मेरे समान पातकी इस संसार में और कोई नहीं है। यदि तुम ही मेरे ऊपर दया नहीं करोगे, तो कौन करेगा! तुम मेरे ऊपर कृपा करना मत छोड़ना। अपना करके रखना। मैंने तुम्हारे लिए सब कुछ त्याग दिया है। तुम्हारे चरण अत्यंत शीतल हैं। मुझ तापित जन को स्थान दो।”<sup>१</sup> वृदावनदास कहते हैं, “हे कृपासिंधु, सर्वदेव नाथ। तुम मेरी रक्षा करो। मुझ पातकी पर शुभ दृष्टिपात

(ख) हरि हरि बड़ दुख रहल मरमे ।

गौर-कीर्तन-रसे, जग-जन मातल, वंचित मो हेन अधमे ।

हेन प्रभुर श्री चरणे, रति ना जन्मिल केने, ना भजिलाम हेन अवतार ।

दारुण विषय-विषे, सतत मजिया रैलुं, मुखे दिलुं, ज्वलंत अंगार ॥

(गोविन्ददास, प. क. त., पद २९८७)

(ग) निदारुण दारुण संसार ।

शुनिया वैष्णव-मुखे, देखि आंखि-परतेखे, ना भजिलाम गोरा-अवतार ॥

(नरहरिदास, प. क. त., पद २९९४)

(घ) बड़ शेल मरमे रहिल ।

ब्रजेन्द्र-नन्दन हरि, नवद्वीपे अवतरि, जगत भरिया प्रेम दिल ॥

मुक्ति से पामर-मति, विशेषे कठिन अति, तेजि मोरे करुणा नहिल ॥

(नरोत्तमदास, प. क. त., पद २९९६)

१. (क) जय रे जय रे मोर गौरांग राय ।

करुणा करिया, स्वचरणे राख, ए मोर पापिष्ठ मति ।

तोमार चरणे, भरसा केवल, ना देखि आर उपाय ॥

मोर दुष्टमने राख श्री-चरणे, एइ मोगो तुया पाय ॥

(वंशीदास, गौ. प. त., पद १२१८)

(ख) करुणानयन-कोणे एक बार देख ।

आपन जनेर जन करि मोरे लिख ॥

पाय धरि, दया करि, तारे हेन नाइ ।

करो। स्वतंत्र विहारी कृपासिंधु! मेरी रक्षा करो। श्रीकृष्ण चैतन्य दीन बंधु! मेरी रक्षा करो। श्री गौर सुन्दर महाप्रभु! मेरी रक्षा करो। ऐसी कृपा करो कि फिर न छोड़ दो।”<sup>१</sup>

बल्लभाचार्य से भी भक्तों ने अपने उद्धार के लिए प्रार्थनायें की हैं। उन्होंने केवल उनकी कृपा की ही याचना नहीं की है, वे उनके सहारे से कर्मों से भी छुटकारा चाहते हैं। वे अपने को पापी बताकर उद्धार चाहते हैं। पापी बताने की भावना चैतन्य के भक्तों में भी एक दो स्थानों पर पाई जाती है।<sup>२</sup> बल्लभ से जो उद्धार की प्रार्थनायें की गई हैं वे नीचे दी

परिहार पतित देखिये सब ठांइ ॥

दयामय कथा कथ हैन केवा आछे ।....

मुञ्जि पापी निवेदिया कथ पहुँ पाछे ॥

(बल्लभदास, गौ. प. त., १२४४)

(ग) इद बार करुणा कर चैतन्य निताइ ।

मो समान पातकी आर त्रिभुवने नाइ ॥

लोचन बले मुञ्जि अधमे दया नैल केने ।

तुमि ना करिले दया के करिबे आने ॥

(लोचनादास, प. क. त., पद ३००३)

(घ) गौरांग तुमि मोरे दया न छाड़िह ।

आपन करिया रांगा चरणे राखिह ॥

तोमार चरण लागि सब तेयोगिलुं ।

शीतल चरण पाञ्चा शरण लहलुं ॥

वासुदेव घोषे बले चरणे धरिया ।

कृपा करि राख मोरे पद-छाया दिया ॥

(वासुदेव घोष, प. क. त., पद ३००७)

(ङ) आरे मोर गौरांग सोना ।.....

आपना बलिया मोर नाहिं कोन जना ।

राखिह चरण-त्तले करिया आपना ॥

कमल जिनिया तोमार, शीतल चरण ।

वासुदेवे देह छाया ए तापित जन ॥ (वासुदेव घोष, प. क. त., पद ३००८)

१. गौ. प. त., १२४६६

२. (क) गौरांग पातकी उद्धार करुणाय ।

साधु-मुखे शुनि आमि, पतित-पावन तुमि, उद्धारिया लेह निज पाय ॥

ओक शोकमय हय, विषम-विषम भय, पड़िया रहिलुं माया-जाले ॥

के हेन करुण जन, तारे करों निवेदन, उद्धार पाइव कत काले ।

(बल्लभदास, प. क. त., पद ३००२)

जा रही हैं। भक्तगण बल्लभ से याचना करते हैं कि हमें उबारो, हम संसार-सागर में फँसे हैं, हम भले बुरे जैसे भी हैं, तुम्हारे ही हैं।<sup>१</sup> विट्ठलनाथ से उद्धार की प्रार्थना बहुत कम

(ख) एह बार करुणा कर चैतन्य निताई ।

मो समान पातकी आर त्रिभुवने नाइ ॥

मुञ्जि अति मूढ़-मति मायार नफर ।

एह सब पापे भार तनु जर जर ॥ (लोचनदास, प. क. त., पद ३००३)

१. (क) श्री बल्लभ अब की ओर उगारो ।

सब पतितन में विल्यात पतितहु, पावन नाम तिहारो ।

ओर पतित नाही मेरे सम, अजमिल कोन विचारो ।

भाज्यो नरक नाम सुनि मेरो, यम ने दोयो हड़तालो ।

कृपासिन्धु करुणानिधि केशव, अब न करेगे उधारो ।

सूर अधम को कहु ठोर नांही, बिना शरनजु तुमारो ॥

(सूरदास, की. र., पृ. ३८४)

(ख) श्री बल्लभ लीजे मोर्हि उबारी ।

या कलिकाल कराल विष्म ले, लागत हैं डर भारी ।

तण्णा तरंग उठत भव सिन्धु ते, डारत किते उछारी ।

कर्म भंवर मद मत्सर मोकुं, दावे देत पतारी ।

काम क्रोध और मोह लोभ जल जन्तु रहे मुखफारी ॥

चरणांबुज नौका नर्हि सूक्ष्म, बीच अविद्या पहारी ॥

(रसिकदास, की. र., पृ. ३८४)

(ग) श्री बल्लभ लीजे मोहे बुलाय ।

बहोत दिना बीते दिन देखे, ताते जीय अकुलाय ॥

(गोविन्ददास, की. र., पृ. ३८४)

(घ) श्री बल्लभ भले बुरे तो तेरे ।

तुम्ही हमारी लाज बढ़ाई विनती सुनो प्रभु मेरे ॥

\* \* \*

सब त्यज तुम शरणागत आयो, दृढ़ कर चरण गहेरे ॥

(सूरदास, की. र., पृ. ३८५, ३८६)

(ङ) श्री बल्लभ अब तो भयो तिहारो ।

जन्म जन्म को हों अपराधी यम लिखिही लिखि हायों ।

अपनेहैं सुकृत नही कीनो, भयो पाप भंडारो ॥

तुम सों कहा कहों करुणानिधि, सकुच होत जिय भारो ॥

वैश्वानर सब सुख के दाता सुनत भन धीरज धारे ।

रसिकदास ज बड़ी ठोर के कहा अन्य रिपु विचारे ॥

(रसिकदास, की. र., पृ. ३८५)

की गई है ।<sup>१</sup>

आइवासन तथा अनन्याश्रयता—यद्यपि अपनी दशा और हीनता को देख कर भक्तों के प्राण व्याकुल अवश्य हुए हैं, परन्तु उन्हें इस बात का विश्वास है कि बल्लभ, विट्ठल और चैतन्य का भरोसा बड़ा भारी है क्योंकि उनके समान दयालु और कौन है ! वे अकारण ही दीन पर दया करते हैं । चैतन्यदेव ने तो इसीलिए अवतार लिया है ।<sup>२</sup> श्री गौरांग की अमृत वाणी सुन कर न जाने कितने लोग प्रेम की तरंगों में डूबते उत्तराने लगते हैं । रे मन ! क्यों अनुताप करता है, प्रभु के प्रताप रूपी मंत्र का जाप कर ।<sup>३</sup> जो कोई उनके पतित-पावन चरणों की शरण ले लेता है, वह उनकी सुखदात्री लीला देख पाता है । उस मुख-चंद्र को देखते ही समस्त अंधकार दूर हो जाता है और सब कर्म छूट जाते हैं ।<sup>४</sup> गोरा-चांद के चरणों का भजन करो । वे ही हरि नाम का मंत्र देकर संसार सागर से पार करेंगे ।<sup>५</sup>

इसी प्रकार बल्लभाचार्य के लिए भी भक्तगण कहते हैं । वे कहते हैं, “हमें श्री बल्लभ

१. तुमारे चरण कमल के शरण ।

राखो सदा सर्वदा जन कों, विट्ठलेश गिरिधरण ।

(भगवान्दास, की. सं., भाग बीजो, पृ. १२०)

२. कलि कवलित, कलुष जड़ित, देखिया जीवेर दुःख ।

करल उदय, हड्डिया सदय, छाड़िया गोकुलसुख ॥

देख गौर गुणेर नाहि सीमा ।

दीन हीन पाजा, विलाय जाचिजा, विरचि-वांछित प्रेमा ॥

जाति ना विचारे, आचंडले तारे, करुणासागर गोरा ॥

(गोविन्ददास, गौ. प. त., १२१२३)

३. श्री मुखवचन श्रवण अनुषंगी ।

अनुभवि कत भेलि प्रेमतरंगी ॥

रे मन काहे करसि अनुताप ।

पहुंक प्रताप मंत्र करु जाप ॥

(गोविन्ददास, गौ. प. त., १२११४)

४. पतितपावन, प्रभुर चरण, शरण लहल जे ।

इह परलोके सुखेर से लीला, देखिते पाओल से ॥

शून शून शून सुजन भाइ, भाँगल सकल धंद ।

मनेर आंधार, सब दूरे गेल, भाविते से मुखचन्द ॥

(गोविन्ददास, गौ. प. त., १२१२५)

५. भज गोराचांदेर चरण ।

.. .. ..

भव तरिवारे हरि-नाम-मंत्र भेला करि, आपनि गौरांग करे पार ।

(परमानन्द दास, गौ. प. त., १२१४०)

का भरोसा है। हम किसी और को न तो जानते हैं, न मानते हैं। हमें इन्हीं का खरा आसरा है<sup>१</sup> हमें इन चरणों का दृढ़ भरोसा है। वल्लभ के नख-चन्द्र की छटा बिना संसार में सब अंधेरा है। इस कलियुग में और तो कोई साधन ही नहीं है।<sup>२</sup> श्री वल्लभ का ही भरोसा रखना चाहिए, सब काम क्षण में पूरे हो जायेंगे। इनके गुणों का गान करो। रात-दिन भक्तों का साथ करो और असर्पित मत खाओ। श्रीवल्लभ के पद-रज बिना और सब तत्व व्यर्थ हैं।<sup>३</sup> हम वल्लभजी के दास हैं। हमारा मन किसी और की आशा नहीं करता।<sup>४</sup> विट्ठल का भरोसा बड़ा भारी है, हम उनके हैं।<sup>५</sup>

**मनोराज्य**—अपने अपने इष्टदेवों की वंदना करके और उनकी महत्ता के अनुभव से उद्भूत आश्वासन प्राप्त करके वे लोग अपने मनोरथ व्यक्त करते हैं। वे अपने अपने लिए एक विशेष जीवन की कामना करते हैं जिसमें वे उनकी कृपा प्राप्त करते रहेंगे और सुखपूर्ण जीवन व्यतीत करेंगे।

१. मोही श्री वल्लभ जी को भरोसो ।

अन्य दैव को जानुं न मानुं इनको आशरो खरोसो ॥..

(रसिक, की. र., पृ. ३७६)

२. भरोसो दृढ़ इन चरनन केरो ।

श्री वल्लभ नख चन्द्र छटा बिन सब जग मांझ अंधेरो ।

साधन और नहिं या कलि में जासु होत निवेरो ॥..

(सूरदास, की. र., पृ. ३७६)

३. भरोसो श्री वल्लभ जी को राखो ।

सधरे काज सरेंगे छिनमे इन ही के गुण भालो ।

निशादिन संग करो भक्तन को असर्पित नहीं चालो ॥

वल्लभ श्री वल्लभ पद रज बिन और तत्त्व सब नालो ॥

(वल्लभ, की. र., पृ. ३७६)

४. हो श्री वल्लभ जू को दास ।

मन न धरत काहू की आस ॥

(रसिकदास, की. र., पृ. २२४)

५. (क) हमारे श्री विट्ठलनाथ धनी ।

भवसागर ते काढे कृपानिधि, राखे शरन अपनी ॥

रसना रट रहत निशिवासर, शेष सहस्र फनी ॥

छीत स्वामि गिरिधरन श्री विट्ठल त्रिभुवन मुकुट मनी ॥

(छीतस्वामी, की. र. पृ. ३७६)

(ख) हम तो श्री विट्ठलनाथ उपासी ।

सदा सेवुं श्री वल्लभनन्दन कहा कहुं जाय काशी ।

इन कुं छाँड औरकुं धावे सो कहीए असुरासी ॥

(छीतस्वामी, की. र., पृ. ३७६)

चैतन्यदेव के भक्त इस बात की कामना करते हैं कि वे कब उनका दर्शन कर पायेंगे और कब वह दिन होगा, जब वे गौरांग के संकीर्तन को सुन कर आनंद से दिन व्यतीत करेंगे। गौरांग का नाम लेकर उनका शरीर पुलकित हो उठेगा और नाचना न जानते हुए भी नाच उठेंगे और गाना न जानते हुए भी गायेंगे। संसार उनके लिए तुच्छ हो उठेगा। उस चंद्र-मुख को देख कर प्रेमानंद पायेंगे और ये दो नेत्र सफल होंगे।<sup>9</sup>

बल्लभाचार्य के भक्त अपने इष्टदेव की दया चाहते हैं। वे उनका गुण गाना चाहते हैं। द्वार पर खड़े होकर गुण गाने का निश्चय करके जन्म सफल करना चाहते हैं और उनकी एकमात्र चाहना उनकी दया की प्राप्ति है जो भक्तोंके जीवन का फल है। सोना, ग्राम, आभूषण, सुख संपत्ति, उन्हें कुछ नहीं मुहाता। उन्हें बल्लभ की जूठ चाहिए। वे उनके कमल-मुख की शोभा देख कर दोनों नेत्र शीतल करेंगे। उनकी कृपा दृष्टि से खिच कर उनके पास जायेंगे और चरण-स्पर्श करके प्रसन्न होंगे। यदि वे अपना समझ कर बोल दें, तब तो फूले नहीं समायेंगे। और सब भूल कर चरणों की सेवा करेंगे। भाल, कंठ और उर पर चरण-रेणु

(क) हरि हरि ऐछे कि होयब हामार।

सहचर-संगे रंगे पहुँ गौरक, हेरब नदिया विहार।

सुरथुनि-तीरे नटन-रसे पहुँ मोर, कीर्तन करब विलास।

सो किये हाम नयन भरि हेरब, पूरब चिर-अभिलाष॥

(रामानन्द, प. क. त., पद ३०५७)

(ख) चन्द्रशेखर दास, एइ मने अभिलाष, आर कि एमन दशा हब।

गोरा-पारिषद संगे, संकीर्तन-रस-रंगे, आनन्दे दिवस गोडाइब॥

(चन्द्रशेखरदास, प. क. त., पद ३०३०)

(ग) गौरांग बलिते हबे पुलक-शरीर। हरि हरि बलिते नयने बबे नीर॥

कबे मोरे निताइ चाँद करुणा करिबे॥

(नरोत्तमदास, प. क. त., पद ३०४६)

(घ) नाचिते ना जामि तमु, नाचिये गौरांग बलि, गाइते ना जानि तमु गाइ।

सुखे वा दुःखेते थाकि, गौरांग बलिया डाकि, निरन्तर एइ मति चाइ॥

(हरिदास, प. क. त., पद ३०१४)

(ङ) कबे मोर निताइचाँद करुणा करिबे॥

संसार-वासना मोर कबे तुच्छ हबे॥

विषय छाड़िया कबे शुद्ध हबे मन॥

कबे हाम हेरब श्री वृन्दावन॥

(नरोत्तमदास, प. क. त., पद ३०४६)

(च) रामानन्द आनन्दे कि हेरब,

सफल करब दु नयान॥

(परमानन्द, प. क. त., पद ३०५७)

लगायेंगे एवं रूप-सुधा का पान करते नहीं अधायेंगे ।<sup>१</sup>

विट्ठलनाथ के चरणों में मन लगाने की इच्छा सगुणदास करते हैं ।<sup>२</sup>

१. (क) तुव गुण गाऊँ लाड़ लड़ाऊँ ।

ठाड़ो निशदिन द्वार वहाँ ॥

द्वार ठाड़ो करुं विनती चित्त चरणन में धरुं ।

ये ही निश्चय जान जिय में अपनो जन्म सुफल करुं ॥

चाहना नहि ओर मेरे जीवन को फल प्रभु दया ॥

(सगुणदास, की. र., पृ. २७५)

(ख) श्री बल्लभ मुख कमल की हो बल बल जाउँ ।

शोभा निधि निरख निरख नयन युग सिराउँ ॥

करुणाकर चित्तवत इत तब हों ढिंग आउँ ।

चरण कमल युगल परसि मन में सचु पाउँ ॥

अपनों कर बोलत तब न कहुं समाउँ ।

आनन्द निधि उमगाहिये गुण गण हों गाउँ ॥

सेवो निश दिवस चरण ओर फल भुलाउँ ।

चरणरेणु नयन भालकंठ उर लगाउँ ॥

रूप सुधा अच्चवत दृग नेक नाही अधाउँ ॥

रसिक सुखद बल्लभ को जन्म जन्म दास कहाउँ ॥

(रसिक, की. सं., भाग बीजो, पृ. २२३)

२. श्री विट्ठल के चरण-कमल पर सदा रहे मन मेरो ।

शीतल सुभग सदा सुख दायक भवसागर को बेरो ।

रसना रटत रहों निसवासर प्रभु पावन यश तेरो ॥

सगुणदास इतनी मागत हैं भूत्य भूत्य को चेरो ॥

(सगुणदास, की. र., पृ. ३६०)

## गुरु-वंदना

गौड़ीय वैष्णव समाज में चैतन्यदेव के बाद केवल दो व्यक्तियों का अधिक महत्वपूर्ण स्थान है, एक तो नित्यानंद प्रभु और दूसरे अद्वैत आचार्य। नित्यानंद प्रभु को वे लोग संकर्षण बलराम का अवतार मानते हैं। इस हिसाव से उन्हें अनेक पदकर्त्ताओं ने चैतन्यदेव का बड़ा भाई भी बताया है।<sup>१</sup> संकर्षण बलराम का अवतार होने पर भी वे चैतन्यदेव के स्नेही भक्त हैं और कदाचित् पदकर्त्ता भक्तों की दृष्टि में वे इसीलिए अधिक महत्वपूर्ण स्थान के अधिकारी हैं, क्योंकि उनकी प्रशस्तियों में यह बात कई बार कही गई है कि वे चैतन्य के स्नेह को बांटते हैं, मनुष्यों से उनकी भक्ति करने को कहते हैं<sup>२</sup> और उन्हें 'भैया, भैया' कह कर बार बार बुलाते हैं<sup>३</sup> और उन्हें देख कर पुलकित होते हैं। कुछ पदकर्ता तो उनके समकालीन ही थे अतः उन्होंने नित्यानंद प्रभु की चैतन्य-भक्ति के बारे में जो कुछ कहा है, वह उनका आंखों देखा है अतः उन पदों का ऐतिहासिक महत्व भी है। परन्तु पदकर्त्ताओं ने ऐतिहासिकता के लिए ऐसा नहीं लिखा है।। चैतन्य का अनन्य-स्नेही होना उनकी दृष्टि में बड़ी भारी बात है, इसीलिए उनकी प्रशस्ति का यह एक बड़ा भारी अंग बन गया है।<sup>४</sup>

१. (क) अशेष पापेर पापी जगाइ मधाइ ।

ता सभारे उद्धारिला तोमरा दुटि भाइ ॥ (लोचन, प. क. त., पद ३००३)

(ख) चैतन्य-अग्रज पदावतीर कोडर,

(नरहरि, गौ. प. त., ६११६६)

२. चंडाल पतित जीवेर घरे घरे जाग्रा ।

हरिनाम महामंत्र दिछे बिलाइया ॥

जारे देखे तारे कहे दंते तृण घरि ।

आमारे किनिया लह बल गौरहरि ॥

(लोचन, गौ. प. त., ६११२५)

३. दिग नेहारिया जाय, डाके पहुं गोराराय, अवनी पढ़े मूरछिया ॥

मेघ-गभीरनादे, पुनः भाया बलि डाके, पद भरे कंपित घरणी ॥

(वासुदेव घोष, गौ. प. त., ६११३१)

४. (क) गौर पिरीति रसे, कटिर बसन खसे, अवतार अति अनुपाम ।

नाचत गाओत, हरि हरि बोलत, अविरत गौर गोपाल ॥

(ज्ञानदास, गौ. प. त., ६११३३)

(ख) आरे मोर आरे मोर नित्यानन्द राय ।

आपे नाचे आपे गाय चैतन्य बोलाय ॥

लम्के लम्के जाय निताइ गौरांग आवेश ।.... (ज्ञानदास, गौ. प. त., ६११३७)

(ग) ओ चांद बदने सदा बोले गोरा गोरा ।

बुक मुख बाहिया नयने बहे लोरा ॥ (नरहरि, गौ. प. त., ६११६६)

अद्वैत आचार्य का महत्व भी गौर-भक्त के रूप में है। गौड़ीय वैष्णवों का कथन है कि देश की दुर्गति और दुराचार को देख कर अद्वैत आचार्य दुखी होकर हुंकार भरते थे और ईश्वर को पुकारते थे, उसी के फलस्वरूप चैतन्य आए।<sup>१</sup> अद्वैत आचार्य का महत्व इसी में है। इसी महत्व के अनुरूप उनकी प्रशस्तियाँ हैं।

नित्यानन्द प्रभु को बलराम का अवतार बताया गया है इसलिए उनकी प्रशस्तियाँ भी उसी के अनुरूप हैं। भक्तों ने उनका गुण गान किया है, साथ ही उनकी कृपा, शक्ति, दयालुता, भक्तवत्सलता संबंधी महत्ता का वर्णन किया है। उनके रूप-सौंदर्य का भी वर्णन किया गया है। चैतन्यदेव के रूप वर्णन के समान इस वर्णन में भी वात्सल्य भाव और शृंगार भाव दोनों प्रकार की आसक्तियाँ पाई जाती हैं। भक्त-नाण अपनी दीनता का स्मरण करके उनसे उद्धार की याचना करते हैं, फिर मन को आश्वासन भी देते हैं। इन सब भावों से संबंधित कुछ पद नीचे दिए जा रहे हैं।<sup>२</sup>

१. (क) अद्वैत हुंकारे, सुरधुनी तीरे, आइला नागरराज ।

ताहार पिरीते, आइला तुरिते, उदय नदीया माझ ॥

(बून्दावनदास, गौ. प. त., ६।२।१)

(ख) जय जय अद्वैत आचार्य दयामय ।

जार हुहुंकारे गौर अवतार हय ॥ (लोचनदास, गौ. प. त., ६।२।२)

२. (क) जय जगतारण-कारण-धाम ।

आनन्द-कन्द नित्यानन्द नाम ॥

जगमग लोचन कमल ठुलायत,  
सहजे अथिर गति दिठि मातोयार ।

भाइया अभिराम बलि घन घन गरजइ,  
गौर प्रेम-भरे चलइ ना पार ॥

कलियुग काल, भुजंगम दंशल, दगधल थावर जंगम पेखि ।

प्रेम सुधारस, जगभरि बरिखल, दास गोविंद काहे उपेखि ॥

(गोविन्ददास, गौ. प. त., ६।१।२)

(ख) जय जय पवावती-सुत सुन्दर, नित्यानन्द गुण-भूप ।

जग-जन-नयन, ताप भर भंजन, जिनि कणा कारुण अपरूप रूप ॥

(घनश्याम, गौ. प. त., ६।१।६)

(ग) जय जय नित्यानन्द राय ।

अपराध पाप मोर, ताहार नाहिक ओर ।

उद्धारह निज करुणाय ॥

आमार असत मति, तोमार नामे नाहि रति,

कहिते ना बासि मुखे लाज ।

जनमे जनमे कत, करियाछि आत्मधात,

अतये से मोर ऐ काज ॥

नित्यानंद प्रभु के बाद जिनकी प्रशस्तियां अधिक मात्रा में मिलती हैं, वे अद्वैत आचार्य ह। भक्तों ने उन्हें बार बार गौरांग को पृथ्वी पर लाने वाले रूप में स्मरण किया है और इसी रूप में उनकी महत्ता बताई गई है। इसी रूप में उनकी प्रशस्तियां भी मिलती हैं। उनकी वंदनाओं में अलौकिकता की भावना प्रायः नहीं ही है। केवल एक पद में

तुमि ते करुणासिन्धु, पातकी जनार बन्धु,  
एबार करह जदि त्याग ॥

पतित-पावन नाम, निर्मल से अनुपाम,  
ताहाते लागये बड़ दाग ॥  
पुरुषे यवन आदि कत कत अपराधी,  
ताराय्याछ शुनियाछि काणे ।

कृष्णदास अनुमानि, ठेलिते नारिवे तुमि,  
जदि धूणा ना करह मने ॥ (कृष्णदास, प. क. त., पद ३००६)

(घ) कीर्तन-रसमय, आगम-आगोचर, केवल आनन्द-कन्द ।

अखिल लोक-गति, भक्त प्राणपति, जय जय नित्यानन्द चन्द ॥

हेरि पतित गण, करुणावलोकन, जगभरि करल अपार ।

भव-भयभंजन, दुरति-निवारण, धन्य धन्य अवतार ॥

हरि संकीर्तने, साजल जगजने, सुर नर नाग पशु पाखी ।

सकल वेद सार, प्रेम सुधा रस, देवल काहु न उपेखि ॥

त्रिभुवन-मंगल-नाम-प्रेम-बले, दूरे गेल कलि आंधियार ।

शमन-भवन पथ, सबे एक रोधल, वंचित राम दुराचार ॥

(रामराय, गौ. प. त., ६।१।१८)

(ङ) जय जय नित्यानन्द राम ।

कनक-चंपक पाति, अंगुले चांदेर पांति, रूपे जितल कोटि काम ।

ओ मुख-मंडल देलि, पूर्णचंद्र किसे लेलि, दीघल नयान भाड धनु ।

आजानुलंबित भुजतल थल-पंकज, कोटि क्षीण करि अरि जनु ॥

(कृष्णदास, गौ. प. त., ६।१।१८)

(च) दया कर मोरे निताइ दया कर मोरे ।

अगतिर गति निताइ साधु लोके बले ॥

जय प्रेम-भक्तिदाता पताका तोमार ।

उत्तम अधम किछु ना कर विचार ॥

प्रेमदान जगजनेर मन कैला सुखी ।

तुमि दयार ठाकुर आमि केन दुःखी ॥

कानुराम दास बले कि बलिव आमि ।

ए बड़ भरसा मोर कुलेर ठाकुर तुमि ॥

(कानुरामदास, गौ. प. त., ६।१।५७)

नरहरि दास उन्हें देव देव महेश्वर रूप करके स्मरण करते हैं (गौ. प. त., ६।२।१७)। अन्य प्राप्त पदों में उनकी महता केवल गौरांग का अवतार कराने वाले भक्त-साधक के रूप में ही है। वे गौरांग को भी किसी अन्य स्वार्थ-वश नहीं लाए। संसार के पाप-ताप को देख कर वे विचलित हुए थे और रक्षा के लिए कृष्ण-चैतन्य को लाए। इन सब भावनाओं से संबंधित प्रशस्तियां नीचे दी जा रही हैं। उनमें उनका रूप वर्णन भी है।<sup>१</sup> यह रूप वर्णन शास्त्रानुकूल आलंकारिक भावनायुक्त है। उनका वर्ण स्वर्ण चम्पक जैसा है, प्रति अंग अनंग को लज्जित

(क) जय जय अहूत आचार्य दयामय ।

जार हुङ्कारे गौर अवतार हृथ ॥

प्रेमदाता सीतानाथ करुणा-सागर ।

जार प्रेमरसे आइला गौरांग-नागर ॥

जाहरे करुणा करि कृपादृष्टे वाय ।

प्रेमवशे जेजन चैतन्य-मृण गाय ॥

ताहार पदेते जेवा लहला शरण ।

सेजन पाइला गौर प्रेम-महावन ॥

एमन दयार निधि केन ना भजिनु ।

लोचन बले निजमाथे बजर पाड़िनु ॥ (लोचनदास, गौ. प. त., ६।२।३१)

(ख) सीतानाथ मोर अहूतचांद ।

प्रेममय महा मोहनफांद ॥

जाहार हुङ्कारे प्रकट गोरा ।

नित्यानंद सह आनन्दे भोरा ॥

अनुपम गुण करुणा-सिन्धु ।

पतित अधम जनार बन्धु ॥

(नरहरिदास, गौ. प. त., ६।२।२१)

(ग) अहूत बन्दिव शिरे, जे आनिल धीरे धीरे, महाप्रभु अबनी माझार ।

नंदेर नन्दन जे, शचीर नन्दन से, नित्यानन्द चांद सखा जार ॥

(बलरामदास, गौ. प. त., ६।२।३५)

(घ) नास्तिकता अपधर्म जुड़िल संसार ।

कृष्णपूजा कृष्णभक्ति नाहि कोया आर ॥

देखिया अहूत प्रभु विषादित हैला ।

केमने तरिये जीव भाविते लागिला ॥

नेत्र बुजि तुलसी प्रदानि विष्णुपदे ।

हुङ्कारि दिलेन लम्फ आचार्य आहूलादे ॥

जितिलु जितिलु भुखे बले बार बार ।

जीव निस्तारिते हवे गौर अवतार ॥

(लोचनदास, गौ. प. त., ६।२।३०)

करता है। सुरंग अधर है, विशाल विमल लोचन हैं। कंठ कंचु जैसा है। बाहु आजानुलंबित है। प्रशस्त वक्ष है, अपरूप नाभि है।<sup>9</sup>

इन चार महापुरुषों के अतिरिक्त कुछ अन्य व्यक्तियों से संबंधित प्रशस्तियाँ पाई जाती हैं। ये व्यक्ति या तो पदकर्ताओं के गुरु हैं या वैष्णव मत के व्यवस्थाकार हैं या गुरुओं के शिष्य या पुत्र हैं। उन व्यक्तियों के नाम यहाँ दिए जा रहे हैं।

|                          |                                                                                                                                                                                            |                                   |
|--------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| नाम                      | प्राप्त प्रशस्तियाँ (प्रथम पंक्तियाँ)                                                                                                                                                      | पदकर्ता                           |
| अभिराम                   | पुरुषे श्रीदाम, एवे भेल अभिराम, भहा तेजः<br>पंज राशि ।                                                                                                                                     | उद्घवदास<br>गौ. प. त.,<br>६।३।१८  |
| आचार्य बलराम             | धनि धनि गोवर्धन दास<br>धनि चांदपुर ग्राम, धनि गोवर्धन को<br>पुरोहित आचार्य बलराम ॥                                                                                                         | राधावल्लभ<br>गौ. प. त.,<br>६।३।३७ |
| गदाधर दास                | (क) जय जय पंडित गोसाइ ।<br>जार कृपा बले से चैतन्य गुण गाइ ।                                                                                                                                | शिवानंद<br>गौ. प. त.<br>६।३।३     |
|                          | (ख) जय जय श्रील गदाधर पंडित,<br>मंडित भाव भूषण अनुपाम ।<br>श्री चैतन्य अभिन्न शक्ति गुणनाम,<br>धन्य सुदूरम जल्दु रस धाम ।                                                                  | शिवार्ड,<br>गौ. प. त.<br>६।३।५    |
| श्रीगंगानारायण चक्रवर्ती | जय जय श्री गंगानारायण चक्रवर्ती<br>अति धीर गंभीर ।<br>धैरजहरण वरण वर माधुरी,<br>निरूपम भूदुतर रुधिर शरीर ।                                                                                 | नरहरि,<br>गौ. प. त.,<br>६।३।७१    |
| गोपाल भट्ट               | दक्षिण देशोते भ्रमिते भ्रमिते<br>गौरांग जलन गेला ।...<br>परम पंडित, अति सुचरित,<br>भट्ट-पुत्र श्री गोपाल ।                                                                                 | बल्लभदास,<br>गौ. प. त.,<br>६।३।४० |
| गोविंददास                | राखिया प्रभुरे, आपनार घरे,<br>सेवा करे सदा काल ॥<br>श्री गोविंद कविराज बंदित<br>कवि समाज,<br>काव्य-रस अमृतेर खनि ।<br>वाग्देवी जाहार द्वारे<br>दासी भावे सदा फिरे,<br>अलौकिक कवि शिरोमणि । | बल्लभ,<br>गौ. प. त.,<br>६।३।७०    |

१. गौ. प. त., ६।२।८ (घनश्यामदास)

|                |                                                                                                                                |                                  |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| गौरीदास        | श्री बृन्दावन नाम, रत्न चितामणि धाम<br>ताहे हरि बलराम पाश ।<br>सुबल चन्द्र नाम छिल, एवे गौरीदास हैल,<br>अम्बिका नगरे जार वास । | कृष्णदास,<br>गौ.प.त.,<br>६।३।१९  |
| जीव गोस्वामी   | अनुप तनय, सदय हृदय, श्री जीव गोसाङि पहुँ । उद्धवदास,<br>वितर प्रसाद, कर आशीर्वाद, तव पदे मति<br>रहुँ ॥                         | गौ.प.त.,<br>६।३।३८               |
| दुःखी कृष्णदास | जय श्रील दुःखी कृष्णदास<br>गुण कहिते शक्ति कार ।<br>हृदयचैतन्य पदाम्बुजे<br>सदाचित-मधुकर जार ॥                                 | नरहरि,<br>गौ.प.त.,<br>६।३।४३     |
| नरहरिदास       | भूखंड मंडल माझे, ताहाते श्रीखंड साजे,<br>मधुमती जाहे परकाश<br>ठाकुर गौरांग सने, बिलसये रात्रि दिने,<br>नाम धरे नरहरि दास       | शेखरराय,<br>गौ.प.त.,<br>६।३।१२   |
| नरोत्तमदास     | (क) जय रे जय रे जय, ठाकुर नरोत्तम,<br>प्रेम भक्ति महाराज ।<br>जांको मंत्री, अभिन्न कलेवर,<br>रामचन्द्र कविराज ॥                | गोविंददास,<br>गौ.प.त.,<br>६।३।६० |
|                | (ख) जय जय श्री नरोत्तम परम उदार ।<br>जग जन रंजन, कनक कंज हृचि,<br>जनु मकरंद बरिषे अनिवार ।                                     | नरहरि,<br>गौ.प.त.,<br>६।३।६१     |
|                | (ग) ओ मोर करुणामय, श्री ठाकुर<br>महाशय, नरोत्तम प्रेमेर मूरति ।                                                                | नरहरि,<br>गौ.प.त.,<br>६।३।६२     |
|                | (घ) जय शुभ मंडित, सुपंडित, नरोत्तम<br>महाशय, मनोज सब रीतवर<br>गौरव गभीर अति धीर गुणधाम ॥                                       | घनश्यामदास<br>गौ.प.त.,<br>६।३।६३ |
| परमानन्दसेन    | जय सेन परमानन्द, कर्णपुर कविचन्द्र,<br>प्रभु जारे कहे पुरिदास                                                                  | उद्धवदास,<br>गौ.प.त.,<br>६।३।४७  |
| मुरारि         | जय जय रसिक सुरसिक मुरारि ।                                                                                                     | घनश्याम,<br>गौ.प.त.,<br>६।३।४८   |
| रघुनंदन        | श्री नरहरि सुचतुर कुलराज ।<br>माधव तनयक, नियड़े विराजत,                                                                        | घनश्याम,<br>गौ.प.त.,             |

रघुनाथदास स्वामी

भंगी सुसदृश अदृश जगमाल ।

६।३।१५

जय भट्ट रघुनाथ गोसामी ।

राधावल्लभ,

गौ.प.त.,

राधाकृष्ण लीला शुणे, दिवा निशि

६।३।३५

नाहि जाने, तुलना दिवार नाहि ठाड़ी ।

कानुदास,

१. विद्यानगरधिप, अपार संपदशाली,

गौ.प.त.,

रामराय पुरुष प्रधान ।

६।३।१९

रामानंद राय

२. गूढ़ रूपे राम, पूरे निज काम, अनंग-  
मंजरी हैया ।

वृद्धावनदास,

गौ.प.त.,

६।३।१०

रामचन्द्र कविराज

जय जय रामचन्द्र कविराज ।

नरहरि

सुल्लित रीत, नामरत निरवधि,

मगन आनंद महोदधि माल ॥

नरहरि,

रामकृष्ण आचार्य

जय जय रामकृष्ण आचार्य सुधीर

गौ.प.त.,

महाशय सुखद उदार ।

६।३।७२

भावावेषे निरंतर कीर्तन लम्पट,

अतिशय सुधड़ प्रचार ।

राधावल्लभ,

रूप गोस्वामी

आरे मोर श्री रूप गोसामी ।

गौ.प.त.,

गौरांगचंद्रेर भाव, प्रचार करिया सब ॥

६।३।२८

वृद्धावनदास

धन्य धन्य वृद्धावनदास ।

उद्धवदास,

चैतन्यमंगले जार कवित्व प्रकाश ।

गौ.प.त.,

महाप्रभु लीलारसामृत ।

६।३।२१

जार गुणे जगते विदित ॥

धनश्यामदास

श्यामानंद

जय जय सुखमय श्यामानंद ।

गौ.प.त.,

अविरत गौर-प्रेमरसे निमग्न,

६।३।४१

श्लक्षण तनु नव पुलक आनंद ॥

यदुनंदनदास,

१. अनुकूण गौर प्रेमरसे गरगर,

गौ.प.त.,

ढर ढर लोचने लोर ।

६।३।५०

गदगद भाव हास क्षणे रोयत

यदुनंदनदास,

आनंदे, मगन धन हरिबोल ॥

गौ.प.त.,

पहुं मोर श्री-श्रीनिवास ॥

६।३।५०

२. आरे मोर आचार्य ठाकुर ।

राधावल्लभ-

दयार दागर, बड़ जगभर

दास गौ.प.

विद्यारल-राधाकृष्ण-लीला रसपूर

त., ६।३।५१

३. जय प्रेम भक्ति दाता सदय हृदय ।

राधावल्लभ-

|                                 |             |
|---------------------------------|-------------|
| जय श्री आचार्य प्रभु जय दयामय ॥ | दास, गौ.प.  |
| ४. जय जय गुणमणि श्रीश्रीनिवास । | त., दा.३।५२ |
| धनि धनि अवनीभाग किये अपरूप,     | घनश्यामदास  |
| गौर प्रेमस्वय मूरति प्रकाश ।    | गौ.प.त.     |
| ५. जय जय श्रीनिवास आचार्य,      | दा.३।५४     |
| जगतजन-जीवन, परम रसिक            | नरहरिदास,   |
| गुणधाम                          | गौ.प.त.,    |
| ६. जय जय श्रीनिवास गुणधाम ।     | दा.३।५५     |
| दीन हीन तारण, प्रेम रसायन,      | गोविंददास,  |
| जैछन मधुरिम नाम ।               | गौ.प.त.,    |
|                                 | दा.३।५७     |

## हिन्दी पदावली साहित्य में प्राप्त प्रशस्तियाँ

|          |                                                                               |                      |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| गोकुलनाय | जयति धन्य विठ्ठल सुबन प्रकट वल्लभ बली<br>प्रबल पन करि तिलक माल राखी ॥         | वल्लभ,<br>की. सं.,   |
| घनश्याम  | खंड पाखंड दंडी विमुख दूर कर हन्यो<br>कलिकाल तम नियम साखी ॥                    | भाग बीजो,<br>पृ. १६९ |
| घनश्याम  | जयति पद्मावती सुबन विठ्ठल तनय<br>नाम घनश्याम सुख चन्द्र सरखो ॥                | रसिक,<br>की. स.,     |
| हरिराय   | रुचिर अंग अंग बहु सजे भूषण वसन ।<br>दरस करि ध्यान निज रूप परखो ॥              | भाग बीजो,<br>पृ. १७६ |
| हरिदास   | जयति घनश्याम रस रूप निज देह धरि<br>प्रकट भये आप श्री वल्लभ कुमार घर ॥         | रसिक,<br>की.सं.,     |
|          | रास रसिक भाव रूपस्वामिनी स्वरूप रूप<br>प्रकट भये अति अनूप श्री हरिराय ॥       | भाग बीजो,<br>पृ. १७७ |
|          | हों हरिदास वर्य पें वारी ।<br>शीतल झरना झरत निरंतर<br>पदन सुगंध परम सुखकारी ॥ | रसिकदास,<br>की.र.,   |
|          |                                                                               | पृ. १३१              |
|          |                                                                               | रसिकदास,<br>की. र.,  |
|          |                                                                               | पृ. ३८७              |

हिन्दी पदावली साहित्य में कम ही प्रशस्तियाँ पाई जाती हैं। ऊपर दी हुई प्रशस्तियों के अतिरिक्त बंगाली पद साहित्य में कुछ थोड़े से पद ऐसे हैं जिनमें कई कई नाम दिए हुए

१. गौ. प. त., पृ. ४८२, ४८३, ४८९, पद कर्ता, वल्लभदास, दुखिया शेखर, नरोत्तमदास, उद्धवदास ।

हैं और उन सब को आदर से स्मरण किया गया है। उन पदों में प्राप्त नामों की सूची यहाँ दी जा रही है—

अद्वैत, उद्घवदास, कर्णपूर, काशीश्वर, गदाधर, गीत गोविद, गंगानारायण चक्रवर्ती, गोपीरमण, गोकुलानंद, गोविददास, गोपीनाथ, गौरीदास, गौरांग प्रिया, चैतन्य, चांद राम, चौधरी जगदानंद, दामोदर, द्रौपदी, नरहरि, नंदाई, नित्यानंद, नरोत्तम, नूरसह, परमानंद पुरी, भूगर्भ, मुकुंद, मुरारि, माधव, माधो, रघुनाथ, रूप गोस्वामी, रघुनंदन, रामानंद, रामचन्द्र, राम चरण, राम, रामकृष्ण, रामकृष्ण आचार्य, राधावल्लभ, रूप, लोकनाथ, लोचन, बनमाली, वक्रेश्वर, व्यास, वल्लभीदास, वीर हाम्बीर, श्री निवास, शुभानंद, श्री सुन्दर, श्री धर, शिखाई, श्रीदास, श्यामदास चक्रवर्ती, श्री जीव, सनातन, स्वरूप, हरिदास, हेमलता।

## लीला गान

### जन्म-लीला

१. जन्म-लीला—(राम-कृष्ण संबंधी) बंगला पद साहित्य में कृष्ण जन्म-लीला सम्बन्धी पद अल्पसंख्यक ही हैं। हिन्दी पद साहित्य में राम-कृष्ण जन्म-लीला संबंधी पदों की अपेक्षाकृत वहुलता है।

श्री कृष्ण का जन्म तो मथुरा में हुआ था। जन्म हो जाने के अनन्तर वसुदेव उन्हें यशोदा के पास उनकी बेसुधी में पहुंचा गए थे। इस कथा का उल्लेख सूरदास ने किया है।<sup>१</sup> बंगाली पद कत्तियों ने इस समस्त कथा का उल्लेख नहीं किया है। वैसे सूर के समान वे भी कहते हैं कि ब्रजेश्वरी ने जग कर पुत्र का मुँह देखा और प्रसन्नता से भर कर नंद को बुलाया और दिखाया।<sup>२</sup> राम-जन्म तो अयोध्या में ही हुआ था और उनकी माता कौशल्या ही थीं।

जन्म चाहे जहां हुआ हो परन्तु कृष्ण के जन्म का समाचार मिलते ही और राम का जन्म होते ही समस्त नगर में उत्साह भर गया। नंद के गोप-गवाल और दशरथ की प्रजा गाती नाचती हुई उन दोनों के निवास-स्थान की ओर चली।<sup>३</sup> झुंड की झुंड स्त्रियां स्वर्ण

१. सू. सा., १०४—१२

२. (क) जागी महरि, पुत्र-मुख देख्यौ, पुलकि अंग उर में न समाइ।

गदगद कंठ, बोल नाहि आवै, हरषवंत हूँ नंद बुलाइ।

आवहु कंत, देव परसन भए, पुत्र भयौ मुख देख्यौ धाइ।

(सूरदास, सू. सा. १०११३, २६१)

(ख) निशि अवशेषे जागि बरजेश्वरी,

हेरह बालब मुख चांदे।

कलहुं उल्लास कहइ ना पारिये,

तथलइ हिया नाहिं बांधे।

आनंद को कहुं और।

सुनि धनि नंद गोपेश्वर आथल,

शिशु मुख हैरिया विभोर॥

(शिवरामदास, प. क. त., ११२८)

३. (क) नंद सुनंद जशोमति रोहिणि आनंद करत बाधाइ।

गोकुल नगर-लोक सब हरषित, नंद-महल चलु धाइ॥

(शिवराम, प. क. त., पद ११२९)

(ख) ढोटा है रे भयौ महर कं कहत सुनाइ-सुनाइ।

सबहि धोष में भयौ कुलाहल, आनंद उर न समाइ॥

वत हौं गहर करत बिन काजैं, बेगि चलौ उठि धाइ।

(सूरदास, सू. सा. १०१२०, २६३)

के थालों में सामग्री भर कर गाती हुई चलीं।<sup>१</sup> यह उत्साह समस्त नगर में तो फैला ही है, देवताओं तक जाकर पहुंचा है। नर-नारी गाते-नाचते हैं, अध्यरायें भी नाचती हैं और देवता बाजा बजाते हैं, यहां तक कि प्रसन्नता में भर कर नंद भी नाचते हैं। गौड़ीय वैष्णव पदों में तो नंद की माँ भी नाचती हुई बताई गई है। दशरथ को नाचते हुए नहीं बताया गया है। नंद और उनके भाइयों का हाथ फैला कर नृत्य करना चैतन्य देव का पार्षदों सहित नृत्य करने जैसा ही ज्ञात होता है। कृष्ण जन्म पर गोपी-नवाल दूध और दही लुढ़कते और छिड़कते हैं। इन सब से संबंधित कुछ पद यहां दिए जा रहे हैं।<sup>२</sup> जन्म समय के संस्कार करने का उल्लेख भी सब में मिलता है। तुलसीदास ने श्री राम के जन्म समय के जात-

(ग) लै लै ढोव प्रजा प्रमुदित चले,

भांति भांति भरि भार।

कराहं गान करि आन राय की,

नाचाहं राज दुवार ॥ (तुलसीदास, गी. व., वा. २, पृ. २७१)

१ (क) नंद गृह बाजत कहां बधाइ ।

जुरि आई सब भीर आंगन में जन्में कुंवर कहाइ ।

सुनत चली सबे ब्रजसुन्दरि कर लिये कंचन थाल ॥

(परमानंद दास, की. र., पृ. ८१)

(ख) दल फल फूल दूब दधि रोचन जुवतिन्ह भरि भरि थार लए ।

गावत चलीं भीर भइ बीथिन्ह, बंदिन्ह बांकुरे बिरद बए ।

(तुलसीदास, गी. व., वा. ३, पृ. २७३)

२. (क) सजि आरती विचित्र थार कर जूथ जूथ वरनारि ।

गावत चलीं बधावन लैलै निज निज कुल अनुहारि ॥

(तुलसीदास, गी. व., वा. २, पृ. २७०)

(ख) सहेली युनु सोहिलो रे ।

नृत्य कराहं नट नटी, नारि नर अपने अपने रंग ।

मनहुं मदनरति विविध वेष धरि न नट सुदेस सुहंग ॥

(तुलसीदास, गी. व., वा. २, पृ. २७१)

(ग) राम जन्म आनंद बधाइ ।

अन्तरिक्ष जन फिरत अवनी पर

मेलत परस्पर दूब बधाइ ।....

भीर गंभीर नाचे नर नारी

बाजे बहुत गिने नहीं जाई ॥ (अग्रदास, की. स., भाग बीजो, पृ. १९५)

(घ) आज नंदराय के पूत भयो ।

करो बधायो मन को भायो उर को शूल गयो ॥

मंगल चार करत भवनन में आइ सकल ब्रजबाल ।

गावत आइ गीत गोपी सब नाचत आये खाल ॥

(विठ्ठल गिरिधर, की.र., पृ. ६७)

कर्म, छठी इत्यादि संबंधी उत्साह और सजावट इत्यादि का अपेक्षाकृत अधिक वर्णन

(ङ) आज त्रज भयो सकल आनंद ।

नाचत तरहनी और गोप सब प्रगटे गोकुल चंद ।

विविध भांत वाजे वाजत हैं निरम पड़त द्विज छंद ।

छिरकत दूध दहीं माखन प्रकुलित मुख अर्द्धदि ॥ (गोविंद, की. र., पृ. ६७)

(च) गावत गीत पुनीत करत जग जसुमति मंदिर आई ।

बदन किलोकि बलैया ले ले देत असीस सुहाई ॥

तापाछे जन गोप ओप सों आये अतिसें सोहे । (नंददास, की. र., पृ. ७३)

(छ) आज नंदराय के आनंद भयो ।

नाचत गोपी करत कुलाहल मंगल चार ठयो । (परमानंद दास, की. र., पृ. ७९)

(ज) सजि सजि जान अमर किन्नर

मुनि जानि सभय सम गान ठए ।

नाचहिं नभ अपसरा मुदित मन पुनि पुनि

बरथिं सुमन चए । (तुलसीदास, गी. व., बा. ३, पृ. २७२)

(झ) आज सखी रघुनंदन जाये ।

ब्रह्म घोष मिल करत वेद ध्वनि

जय जय दुंदुभी देव बजाये ।

गुणि गंधर्व चारण यश बोले भुवन

चर्तुदश आनंद पाये ॥ (परमानंद, की. सं., भाग बीजो, पृ. १९७)

(अ) आनंद आनंद बढ़्यौ अति ।

देवनि दिवि दुर्दंभी बजाई, सुनि मथुरा प्रगटे जादवपति ।

विद्याधर-किन्नर कलोल मन, उपजावत मिलि कंठ अवित गति ।

गावत गुन गंधर्व पुलकि तन, नाचति सब सुर-नारि रसिक अति ॥

(सूरदास, सू. सा., १०१६, पृ. २५९)

(ट) स्वर्गे दुर्दंभी बाजे नाचे देवगण ।

हरि हरि हरि ध्वनि मरिल भुवने ॥

ब्रह्मा नाचे शिव नाचे और नाचे इन्द्र ।

गोकुले गोयाला नाके पाइया गोविंद ॥

नंदेर मंदिरे गोयाला आइल धाइजा ।

हाते लड़ि कांधे मार नाचे थैया थैया ।

दधि दुरधि धूत धोल अंगने ढालिया ।

नाचे रे नाचे रे नंद गोविंद पाइया ॥

(शिवाई, प. क. त., पद ११३३)

किया है। वैदिक रीति की गई एवं लोक रीति की गई, यह कहा है।<sup>१</sup> राम और कृष्ण के जात-कर्म संस्कार का उल्लेख भी मिलता है।<sup>२</sup>

जन्म-लीला सम्बन्धी पदों की संख्या हिन्दी वैष्णव साहित्य में अपेक्षाकृत अधिक है। बंगाल में तो गिनती के कुछ थोड़े ही से पद प्राप्त हैं जो प्रायः सब ही शिवराम दास या शिवाई रचित हैं। हिन्दी में प्रायः सब बड़े बड़े पदकर्ताओं के इस संबंध में बनाए हुए पद प्राप्त हैं। सूर, नंदास, परमानंद, गोविंद, विट्ठल, गिरिधरन, माघोदास, रसिक, रामराय, भगवानदास इत्यादि नाम से कीर्तन-संग्रह में कई सौ पद प्राप्त हैं परंतु पदकल्पतरु में केवल छः पद ही संगृहीत हैं।

२. जन्म-लीला (चैतन्य, विट्ठल और बलभ सम्बन्धी) —चैतन्य, बलभ और विट्ठल जन्म संबंधी पदों में भाव-साम्य बहुत है। इन पदों में उसी प्रकार के उत्साह और उत्सवों का वर्णन है जैसा राम-कृष्ण के जन्मों का है। इनके जन्म होने पर देवता फूल बरसाते हैं, दुंडुभी बजाते हैं, विमान पर चढ़ कर दर्शन करते हैं। नारियों के साथ घरती पर और मनुष्यों में मिलकर देवगण इन लोगों के बाल रूप का दर्शन करते हैं। जन्म होने पर इन लोगों के नगरवासी उत्साह मनाते हैं। घर घर बंदनवारे बंधती हैं, बाजे बजते हैं और स्त्रियां गाती-बजाती हुई भंगल द्रव्य ले कर चलती हैं। इन के पिता दान देते हैं, ब्राह्मण आशीष देते हैं। यह समस्त भावनायें राम-कृष्ण जन्म-लीला संबंधी पदों में पाई जाती हैं। ये पद भी उन समस्त अलौकिक भावनाओं से युक्त हैं जो रामकृष्ण जन्म-लीला पदों में पाई जाती

(ठ) जय जय ध्वनि ऋज भरिया रे ।

उपनंद अभिनंद, सनन्द नंदन नंद ।

पंच भाइ नाचे बाहु तुलिया रे ।

यशोधर यशोदेव सुदेवादि गोप सब

नाचे नाचे आनंदे भुलिया रे ।

नाचे रे नाचे रे नंद, संगे लैया गोप-वृद ।

हाते लाठि कांधे भार करिया रे ॥....

नंदेर जननी नाचे वरीयसी बुढ़िया रे ॥ (शिवाई. प. क. त., पद ११३२)

१. गीतावली, पद, बा. २, ३, ४, ५ तथा ६

२. (क) जात कर्म करि, पूजि पितर सुर दिये महिदेवन दान ।

(तुलसीदास, गी. व., बा. २, पृ. २७०)

(ख) जात करम करि कनक बसन, मनि भूषित सुरभि समूह दए ।

(तुलसीदास, गी. व., बा. ३, पृ. २७२)

(ग) ब्रज में घर घर बजत बधाई ।

जातिकर्म करि रीति जुगति सों नालकपीड बनाइ ॥

(माघोदास, की. सं., भाग १. पृ. ५)

(घ) आयल बंदिगण ब्राह्मण सज्जन ।

करतहि जात वैदिके ॥ (शिवरामदास, प. क. त., पद ११२८)

हैं, जैसे देवताओं का उत्साह और उत्सव मनाना। पिताओं के दान देने का अत्युक्ति पूर्ण वर्णन भी है। राम के पिता राजा थे। तुलसी ने उनसे जिस प्रकार मुक्त-हस्त होकर दान दिलवाया है, वह संभव है। परंतु पुरंदर मिश्र, लक्ष्मण और बल्लभ ने भी उसी प्रकार दान दिए हैं। इन सब भावनाओं के कुछ पद दिए जा रहे हैं।<sup>१</sup>

### बाल-लीला

हिन्दी वैष्णव पदावली साहित्य में कृष्ण की बाल-लीला से संबंधित पदों की संख्या

१. (क) अम्बरे अमर सबे भेल उनमुख ।

लभिवे जनम गोरा जावे सब दुख ।

शंख दुदुंभि बाजे परम हरिपे ।

जय ध्वनि सुरकुल कुसुम बरिषे ॥

(जगन्नाथदास, गौ. प. त., २१११)

(ख) श्री विट्ठल नाथ प्रगटे आय ।

विविध बाजे बाजत चहं दिश आनंद उर न समाय ।

कुसुम बरखत नभ सुरनते जय जय शब्द सुहाय ॥

(चतुर्मुज, की. सं., भाग बीजो, पृ. १५३)

(ग) आज जगती पर जय-जयकार ।

प्रकट भये श्री बल्लभ पुरुषोत्तम वदन अग्नि अवतार ।

दुदुंभी देव बजावत गावत सुरवधु मंगल चार ॥

(गिरिधर, की. सं., भाग बीजो, पृ. २०२)

(घ) ग्रहणेर अंघकारे, केह ना चिह्ने कारे, देव-नरे हैल मिशामिशि ।

नदीया-नागरी संगे, देवनारी आसि रंगे, हेरिछे गौरांग-रूपराशि ॥

(वासुदेव, गौ. प. त., २११३)

(ङ) नदीया पुरनारी, आइसे सारि सारि, लहया थारि भरि द्रव्य बहु ।

सुसज्जे सुर प्रिया, मानुषे मिशाइया, बालके निरखिया थिर नहु ॥

(नरहरि, गौ. प. त., २११२४)

(च) श्री बल्लभ गृह आज वधाई ।

जय जय शब्द होत ब्रज बीथन घर घर आनन्द माई ।

मंगल कलश चली ले भामिनि मोतिन मांग भराई ।

हरद दूध अक्षत रोरी जहाँ तहाँ तें ले धाई ॥

(केशवदास, की. सं., भाग बीजो, पृ. १२३)

(छ) झुण्डन गावत हैं ब्रजनारी ।

नवसत साज शृंगार कनक तन पहरे झूमक सारी ।

कंचन थार लिये जु कमल कर, मंगल साज संवारी ॥

(रसिकदास, की. सं., भाग बीजो, पृ. २१९)

अपेक्षाकृत अधिक है। गौड़ीय वैष्णव पदावली में बाल-लीला का वर्णन करने वाले पद अपेक्षाकृत अल्पसंख्यक हैं। प्राप्त पदों में सोलहवीं शती के कवियों की रचनाएँ भी हैं और सत्रहवीं-अठारहवीं शती के कवियों की भी। सत्रहवीं-अठारहवीं शती के कवियों के पद संख्या में सोलहवीं शती के कवियों के पदों से अधिक हैं। उनमें कृष्ण की बाल-लीलाओं का जो वर्णन है, वह सोलहवीं शती के बाल-लीला संवंधि हिन्दी पदों से अधिक साम्य रखते हैं। हिन्दी के वैष्णव भक्तों ने कृष्ण की बहुत सी बाल-लीलाओं का वर्णन बड़ी तन्मयता से किया है। सूरदास के उन पदों में जिनमें बाल कृष्ण की लीलाओं का वर्णन है, वात्सल्य-भाव रस की सीमा तक पहुँच गया है। उनका यह वर्णन अत्यंत स्वाभाविक है और वच्चों की क्रीड़ाओं और कार्यों के अत्यंत सूक्ष्म निरीक्षण से युक्त है। हिन्दी के कवियों ने राम-कृष्ण का पालना झूलना, घुटनों चलना, पैरों चलना, आंगन में खेलना इन सबका वर्णन किया है। बाल कृष्ण की इन लीलाओं का वर्णन गौड़ीय वैष्णव पदावली में नहीं है। बाल कृष्ण की नित्य लीला को दर्शाने वाले दो-तीन पद बंगाली में भी उपलब्ध हैं।<sup>9</sup> ऊपर बताई अन्य बाल-क्रीड़ाओं से संबंधित कुछ हिन्दी पद भी आगे दिए जा

१. (क) नाचत मोहन नंददुलाल ।

बंकिम चरण, मंजिर घन बाजत, किकिणी ताहिं रसाल ।

.. . . . .

मा मा मा बलि, चांद-वदन तुलि, नवीन कोकिला जेन बोले ।

शुनि जशोमति भाइ, आहा मरि मरि जाइ, बाहु पसारिया निल कोले ।

मुखानि मुछिया राणी, चुम्ब देइ मुखाखानि, बंशी भासे आनन्द हिलोले ॥

(बंशीवदन, की. प., पृ. २२२)

(ख) धातु प्रवाल-दल, नव गुंजा फल, ब्रज-बालक संगे साजे ।

कुटिल कुन्तल वेडि, मणि मुकुता झरि, कटिटटे धुंगुर बाजे ॥

नाचत मोहन बाल गोपाल ।

बरज वधू मेलि, देओइ करतालि, बोलइ भालि रे भाल ।

नंद सुनन्द, यशोमति रोहिणि, आनन्दे सुत-मुख चाय ।

अरुण दूर्गंचल, काजरे रंजित, हासि हासि दशन देखाय ॥

बंशि कहइ सब, ब्रज रमणीगण, आनन्द-साथरे भास ।

हेरइते परशिते, लालन करइते, स्तन-खिरे भीगल वास ॥

(बंशीवदन, प. क. त., पद ११५४)

(ग) भाल नाचे रे नाचे रे नन्द-दुलाल ।

ब्रज-रमणीगण, चौदिगे बेढ़ल, यशोमति देइ करताल ॥

हेरइते अखिल, नयन मन भूलये, इह नव-नीरद-कांति ।

करे करि मालन, देह रमणीगण, खाओइ नाचइ रंगे ॥

(बंशीवदन, प. क. त., पद ११५६)

रहे हैं । १

चलना—कृष्ण ऊधम करते हैं। मा उन्हें चुप कराने के यत्न करती हैं। उन्हें गोद में लेकर चन्द्रमा दिखाती हैं। बालक कृष्ण चंद्रमा मांगने लगते हैं। उन्हें थाली में पानी भर कर

(क) जसोदा हरि पालनै झुलावै ।

हलरावै, दुलराइ मल्हावै, जोइ-सोइ कछु गावै ॥  
मेरे लाल कौं आउ निदरिया, काहैं न आनि सुवावै ।  
तू काहैं नाहिं बेगिहि आवै, तोकौं कान्ह बुलावै ॥  
फबहुँ पलक हरि मूंदि लेत हैं, कबहुँ अधर फरकावै ।  
सोबत जानि मौन हैं कै रहि, करि, करि सैन बतावै ॥  
इहि अंतर अकुलाइ उठे हरि, जसुमति मधुरं गावै ।  
जो सुख सूर अमर-मुनि दुरलभ, सो नंद-भामिनि पावै ॥

(सूरदास, सू. सा., १०१४३ पृ. २७६)

(ख) अपने बाल गोपाल रानी जू पालने झुलावै ।

बारम्बार निहारि कमल मुख, प्रमुदित मंगल गावै ॥  
लटकन भाल, भृकुटि मसि बिंदुका, कठुला कंठ बनावै ।  
सद मांखन मधु सानि अधिक हचि अंगुरिन करके चटावै ।  
कबहुक सुरंग खिलोना ले ले नाना भाँति खिलावै ।  
देखि देखि मुसिकाय सांवरो, द्वे दतियां दरसावै ॥

(चतुर्भुजदास, की. र., पृ. ९५)

(ग) पौढ़िये लालन, पालने हौं झुलावैं ।

कर, पद, मुख, चख कमल लसत लखि लोचन-भंवर भुलावैं ॥  
बाल-बिनोद-गोद-मंजुल मनि किलकनि खानि खुलावैं ॥

(तुलसीदास, गी. व., बा. १५, पृ. २८२)

(घ) घुटुरुनि चलत स्याम मनि-आंगन मातु-पिता दोउ देखत री ।

कबहुक किलकि तात-मुख हेरत, कबहुं मातु-मुख पेलत री ॥

(सूरदास, सू. सा., १०१९८, पृ. २९४)

(ङ) दोउ भैया घुटुरुवन चलत ।

हरत दुख ब्रज भूमि को दे मोद देत्यन दलत ॥  
अलक विथुरे वदन मृगमद तिलक सोहे भाल ।  
दूगन अंजन भोंह बिंदुका अधर रसत रसाल ॥

(रसिकदास, की. सं., भाग १, पृ. १५५)

(च) आंगन फिरत घुटुरुवनि धाए ।

नील-जलद-तनु-स्याम राम-सिसु जननि निरखि मुख निकट बोलाए ॥  
बंधुक-सुमन-अरुन पद-पंकज अंकुर प्रमुख चिन्ह बनि आए ।

(तुलसीदास, गी. व., बा. पृ. २८७)

चन्द्रमा का प्रतिविम्ब दिखाती हैं और उनको बहलाया जाता है। बाल कृष्ण की छोटी-सी-छोटी क्रीड़ा और लीला को देख कर यशोदा विभोर हो जाती हैं, नंद को बुलाकर

(छ) चलन चहत पाइनि गोपाल ।

लए लाइ अँगुरी नैंद रानी, सुन्दर स्याम तमाल ।

डगमगात गिरि परत पानि पर, भुज भाजत नैंदलाल ॥

(सूरदास, सू. सा., १०११४, पृ. ३००)

(ज) सिखवति चलनि जसोदा भैया ।

अरवराइ कर पानि गहावत, डगमगाइ धरनी धरे पैया ॥

(सूरदास, सू. सा., १०११५, पृ. ३००)

(झ) मनिमय आंगन नन्द के, खेलत दोउ भैया ।

गौर-स्याम जोरी बनी, बलराम कन्हैया ॥

.. .. .. ..  
नील-पीत पट ओढ़नी देखत जिय भावै ।

बाल विनोद अनन्द सौ सूरज जन गावै ॥

(सूरदास, सू. सा., १०११६, पृ. ३००)

(ञ) आंगन खेलें नन्द के नन्दा ।

जदुकुल-कुमुद-सुखद-चारू-चन्दा ॥

संग-संग बल-भोहन सोहैं ।

सिसु-भूषन भुव कों मन मोहैं ॥ (सूरदास, सू. सा., १०११७, पृ. ३०१)

(ट) आंगन खेलत आनंद-कन्द ।

रघुकुल कुमुद सुखद चारू चंद ॥

सानुज भरत लघन संग सोहैं ।

सिसु-भूषन भूषित मन मोहैं ॥

(तुलसीदास, गी. व., बा. २८, पृ. २९०)

(ठ) आंगन स्याम नचावहीं, जसुमति नन्दरानी ।

तारी दै-दै गावहीं, मधुर मदु बानी ॥

पाइनि नूपुर बाजई, कटि किकिनि कूजै ।

नाहीं एडियनि अरुनता, फल-विम्ब न पूजै ॥

(सूरदास, सू. सा., १०१३४, पृ. ३०६)

(ड) हूँ हौ लाल कर्वहिं बड़े बलि भैया ।

राम लघन भावते भरत रिपुदवन चारू चार्यो भैया ।

(तुलसीदास, गी. व., बा. ८, पृ. २७८)

(ढ) पगनि कब चलिहौ चारौ भैया ?

प्रेम-पुलकि उर लाइ सुखन सब कहति सुमित्रा भैया ॥

(तुलसीदास, गी. व., बा. ९, पृ. २७८)

दिखाती हैं।<sup>९</sup> इन सबसे संबंधित पद हिन्दी में उपलब्ध हैं पर बंगला में नहीं हैं। कृष्ण की इस प्रकार की लीलाओं का वर्णन तो नहीं है परन्तु “गौरांग चैतन्य देव” की इस प्रकार की बाल-लीलाओं से संयुक्त पद मिलते हैं। बालक गौरांग चलना सीखते हैं, उसी प्रकार मां

(ण) छगन-मगन अंगना खेलिहो मिलि ठुमुक ठुमुक कब धैहो ।  
कलबल बचन तोतरे मंजुल कहि ‘माँ’ मोहिं बुलैहो ॥

(तुलसीदास, गी. व., वा. ८, पृ. २७८)

(त) जसुमति मन अभिलाष करै ।

कब मेरो लाल घटुरुवन रेंगै, कब धरनी पग ढूँक धरै ॥  
कब दूँ दांत दूध के देखौं, कब तोतरे मुख बचन झरै ॥  
कब नंदिंहि बाबा कहि बोलै, कब जननी कहि मोहिं ररै ॥  
कब मेरौ अंचरा गहि मोहन, जोइ-सोइ कहि मोसौं झगरै ॥  
कब धौं तनक-तनक कछु खैहै, अपने कर सौं मुखिं भरै ॥  
कब हंसि बात कहैगौ मोसौं, जा छबि तैं दुख दूरि हरै ॥

(सूरदास, सू. सा., १०१७६, पृ. २८६)

१. (क) ठाड़ी अजिर जसोदा अपनैं,  
हरिंहि लिए चन्दा दिखरावत ।  
रोवत कत बलि जाउं तुम्हारी,  
देखौं धौं भरि नैन जुड़ावत ॥

... ...  
मन हौं मन हरि बुद्धि करत हैं,  
माता सौं कहि ताहि मंगावत ।  
लागी भूख, चन्द मैं खैहौं,  
देहि देहि रिस करि विरुद्धावत ॥ (सूरदास, सू. सा., १०१८८, पृ. ३२५)

(ख) बार-बार जसुमति सुत बोधति,  
आउ चन्द तोहिं लाल बुलावै ।

... ...  
जल-पुट आनि धरनि पर राख्यौ,  
गहि आन्यौ वह चन्द दिखावै ।  
सूरदास प्रभु हंसि मुसुक्याने,  
बार-बार दोऊ कर नावै ॥ (सूरदास, सू. सा., १०१९१, पृ. ३२६)

(ग) मैया री मैं चन्द लहौंगौ ।  
कहा करौं जलपुट भीतर को,  
बाहर ब्यौकि गहौंगौ ॥  
यह तौ झलमलात झक्कोरत,  
कंसे के जु लहौंगौ ॥ (सूरदास, सू. सा., १०१९४, पृ. ३२७)

की अङ्गुली पकड़ कर चलते हैं जैसे सूर के बाल-कृष्ण । वे नाचते हैं और उस समय उनकी किकणी बजती है । आंगन में क्रीड़ा करते हैं । सूर के यशोदा के समान ही शची गौरांग को दूसरे के घर जाकर खेलने से मना करती हैं । बालक गौरांग चन्द्रमा मांगते हैं और मक्खन मांगते हैं । मां उन्हें प्रातःकाल जगाती हैं और वे दिन भर ऊधम करते हैं । ब्रज की नारियों के समान ही नदिया की वृद्धायें और वृद्ध पुरुष बालक गौरांग को देख कर सिहाते हैं । इन सब भावनाओं से संबंधित कुछ पद नीचे दिए जा रहे हैं ।<sup>१</sup>

१. (क) मायेर अंगुलि धरि शिशु गौरहरि ।

हाटि हाटि पाय पाय जाय गुड़ि गुड़ि ॥  
टानि लैज्ञा मार हात चले क्षणे जोरे ।  
पद आध जाइते ठेकाड़ करि पड़े ॥  
शचीमाता कोले लैते जाय धूलि ज्ञारि ।  
आखुटि करिया गोरा भूमे देय गड़ि ॥  
आहा आहा बलि माता मुछाय अंचले ।  
कोले करि चूमा देय वदने कमले ॥

(वासुदेव घोष, गौ. प. त., २१२१६)

(ख) शची ठकुराणी चाह छांदे ।

हाटन शिखाय गौराचांदे ॥  
मृड मृड कहेन हासिया ।  
धरि मोर अंगुलि आसिया ॥  
शुनि सुखे नदीयार शशी ।  
मायेर अंगुलि धरे हासि ॥  
धीरे धीरे उठिया दांड़ाय ।  
दुइ चारि पद चलि जाय ॥  
छाड़िया अंगुलि पड़े भूमे ।  
शची कोले लैज्ञा मुख चूमे ॥

(नरहरि, गौ. प. त., २१२१२)

(ग) गोरा नाचे शचीर दुलालिया ।

चौदिके बालक भिलि, वेह घन करतालि,  
हरि बोल हरि बोल बलिया ।

(वासुदेव घोष, गौ. प. त., २१२१३)

(घ) शचीर आंगिनाय नाचे विश्वभर राय ।

हासि हासि फिरि फिरि मायेरे लुकाय ॥  
वयाने बसन दिया बले लुकाइनु ।  
शची बले विश्वभर आमि ना देखिनु ॥

(वासुदेव घोष, को. प., पृ. २२३)

(ङ) वयस्य बालक संगे करि एक भेला ।

पतियाळे गोराचांद संकीर्तन-खेला ॥

**मिट्टी खाना—**बालक कृष्ण के नहाने, उस समय मचलने, रुठने इत्यादि और मक्खन चुराने की लीलाओं का सुन्दर वर्णन हिन्दी पदावली साहित्य में मिलता है परन्तु बंगाली पदावली में प्रायः नहीं ही है। कृष्ण के मिट्टी खाने और मुख खोल कर ब्रह्मांड दिखाने का विवरण दोनों ही साहित्यों में मिलता है। बलराम अथवा बालकृष्ण के साथीगण कृष्ण को मिट्टी खाते देख कर यशोदा माँ से इस बात की शिकायत कर देते हैं कि हमारे सामने ही

चौदिके बालक बेड़ि हरि हरि बोले ।

आनन्दे विहूबल गोरा भूमे पड़ि बुले ॥

(लोचनदास, गौ. प. त., २१२१)

(c) निमाइ चंचल खेपा किछुक ना मानेगो

शुन एक दिवसेर कथा ।

मायेर ॥ अंचले धरि फिरये अंगने

गो आपनार छाया देखि तथा ॥

छाड़िया अंचल छाया-सहित खेलाय गो ।

ताहते आछिल एक फणि । (नरहरि, गौ. प. त., २१२१३३)

(d) शचीर डुलाल ॥ मनोरंगे । खेले समवय शिशु संगे ॥

माझे गोरा शिशु चारि पाशे । नाचे आर मृदु मृदु हासे ॥

हते हाते करे धराधरि । ताले ताले नाचे धुरि धुरि ॥

ध्वने धन देय करतालि ।..... (मुरारि, गौ. प. त., २१२१४८)

(e) आरे मोर सोणार निमाइ ।

आपनार घर छाड़ि, ना जावे परेर बाड़ी,

बसिया खेलावे एइ ठाँई ।

शिशु गण खेलाइते, आसिवे तोमार साते,

एथाइ राखिवे ता सवारे ॥

जखन जे चाओ तुमि, ताहा आनि दिव आमि,

किसेर अभाव मोर घरे ॥ (नरहरि, गौ. प. त., २१२१४४)

(f) खेलन दूरि जात कत कान्हा ?

आजु सुन्धौ मैं हाऊ आयौ, ॥ तुम नहिं जानत नान्हा ॥

(सूरदास, सू. सा., १०१२२०, पृ. ३३५)

(g) पूर्णिमा रजनी चांद गगने उदय ।

चांद हेरि गोरा चांदेर हरिष हृदय ॥

चांद दे माँ बलि शिशु ॥ कांदे उमराय ।

हात तुलि शची डाके आय चांद आय ॥

ना आसे निठुर चांद निमाइ व्याकुल ।

कांदिया धूलाय पड़े हते छिड़े चुल ॥

(वासुदेव घोष, गौ. प. त., २१२१७)

अभी कृष्ण ने मिट्टी खाई है। इतना सुनते ही यशोदा जल्दी से सांठी लेकर आती हैं। कृष्ण उन्हें देख कर मिट्टी फेंक देते हैं और मां के सामने झूठ कह देते हैं कि मैंने मिट्टी नहीं खाई। माता यशोदा कृष्ण की बात नहीं मानतीं। अतः कृष्ण उन्हें मुंह खोल कर दिखाते हैं। उस मुख के अन्दर उन्होंने अपने विराट रूप का प्रदर्शन किया है। यशोदा ने उनके खुले मुख में अनन्त ब्रह्मांड, रवि, शशि, सागर, पर्वत, नदी, नद, शेष, महेश सब देखे। यह देख कर यशोदा व्याकुल हो जाती हैं। जहां कृष्ण के मिट्टी खाने पर वे क्रुद्ध होकर कह रही थीं कि घर में दूध मक्खन नहीं है क्या जो तुम मिट्टी खाते हो, वहां वे सब को धूमूल कर आश्चर्य चकित रह जाती हैं, और कुछ भयभीत भी हो जाती हैं। कृष्ण के हाथ जोड़ कर वे व्याकुल होकर “यह क्या”, “यह क्या” चिल्ला उठती हैं और उन्हें गोद में उठा लेती हैं। उनकी समझ में नहीं आता कि क्या हो गया। कृष्ण के मिट्टी खाने की लीला से संबंधित कुछ पद नीचे दिए जा रहे हैं।

१. (क) तेजिया माखन सरे, तुलिया कमल करे, मृत्तिका मनेर सुखे खाय ।

बलराम ता देखिया, जशोदा तिकटे जाया, कहिला भाइयेर एइ कथा ।

शुनि तबे जशोमती, आइला तुरित गति, गोपाल खाइछे माटि जया ॥

माय देखि माटि फेले, ना खाइ ना खाइ बोले, आथ आथ बदन टुलाय ।

मुख निरखये राणी, धरिया युगल पाणि, मन-दुखे करे हाय हाय ॥

ए खिर नवनी सर, किवा नाहि भोर घर, मृत्तिका खाइछ किवा मुखे ॥

(उद्घवदास, प. क. त., पद ११४३)

(ख) बदन मेलिया गोपाल राणी पाने चाय ।

मुख माझे अपरूप देखिवारे पाय ॥

ए भूमि आकाश आदि चौह भुवन ।

सुरलोक, नागलोक, नरलोकगण ॥

अनंत ब्रह्मांड गोलोक आदि जत धाम ।

मुखेर भितर सब देखे निरमाण ॥

शेष महेश ब्रह्मा आदि स्तुति करे ।

नंद जशोमती आर मुखेर भितरे ॥

देखि नन्द बजेद्वारी बचन ना स्फुरे ।

स्वजनप्राय कि देखिलु हेन मने करे ॥ (उद्घवदास, प. क. त., पद ११४४)

(ग) कोलेते करिया राणी निरखये मुख ।

सुखेर सायरे डुबे पासरे सब दुख ॥

मायेर कोलेते गोपाल मुख पसारिल ।

ए भव-संसार सब ताहाते देखिल ॥

इ कि इ कि बलि राणी हियार लइल ।

स्वपन देखिल किवा बुजिते नारिल ॥

(घनश्यामदास, प. क. त., पद ११४५)

फलबाली लीला—बालक कृष्ण भी अन्य समस्त बालकों के समान माँ के दिए, घर में प्राप्य, भोज्य पदार्थों से संतुष्ट न रह कर अन्य वस्तुएँ बेचने वालों को बुलाते हैं। द्रज में कोई फल बेचने वाली आई है। बालक कृष्ण के घर के पास आकर उसने “फल लो” “फल लो” कह कर टेर लगाई। कृष्ण उससे फल लेने दौड़ते हैं। बदले में उसे देने के लिए

(घ) माटी लैं मुख मेलि दई हरि, तबहिं जसोदा जानी ।

सांटी लिए दौरि भुज पकर्यौ, स्याम लंगरई ठानी ॥

लरिकन कौं तुम सब दिन झुठवत, मोसौं कहा कहौंगे ।

मैया मैं माटी नहिं खाई, मुख देखें निबहौंगे ॥

बदन उघारि दिखायौ त्रिभुवन, बनधन नदी-सुमेर ।

नभ-ससि-रवि मुख भीतर हीं सब, सागर धरनी फेर ॥

यह देखत जननी मन व्याकुल, बालक-मुख कहा आहि ।....

(सूरवास, सू. सा., १०१२५३, पृ. ३४६)

(ङ) मो देखत जसुमति तेरं ढोटा,

अबहीं माटी खाई ।

यह सुनि कै रिस करि उठि धाई,

बाहें पकरि लैं आई ॥

इक कर सौं भुज गहि गाढ़ें करि,

इक कर लीन्हीं सांटी ।

मारति हीं तोहिं अबहिं कल्हया,

बेगि न उगिले माटी ॥

झज-लरिका सब तेरे आगें,

झूठी कहत बनाइ ।

मेरे कहें नहीं तू मानति,

दिखरावौं मुख बाइ ॥

अखिल ब्रह्मांड खंड की महिमा,

दिखराई मुख माहि ।

सिन्ध-सुमेर-नदी-बन-पर्वत,

चकित भई मन चाहि ॥

कर तं सांटि गिरत नहिं जानी,

भुजा छांडि अकुलानी ।

सूर कहें जसुमति मुख मूँदौ,

बलि गई सारंग पानी ।

(सूरवास, सू. सा., १०१२२५, ३४६)

हाथों की अंजुलि में भर कर अन्न ले आते हैं। वह अन्न फलवाली के पात्र में जाकर रत्नों में परिवर्तित हो जाता है। कृष्ण जैसे बालक को देखकर फलवाली मुख्य हो जाती है। कृष्ण आनन्दपूर्वक फल खाते हुए चले जाते हैं। थोड़े बहुत अन्तर से यह कथा दोनों ही पदावली साहित्यों में प्राप्त है। इस संबंध के पद तीन-चार ही हैं, अधिक नहीं।<sup>१</sup>

(च) देखो गोपाल जू की लीलाठाटी ।

...     ...     ...

ये सब ग्वाल प्रकट कहत हैं, श्याम मनोहर खाई माटी ।  
बदन उघार भीतर देख्यो, त्रिभुवन रूप बैराटी ॥

(परमानन्द, की. सं., भाग १, पृ. १४७)

(छ) गोपाल राइ चरनन हाँ काटी ।

...     ...     ...

मधु मेवा पकवान छाँड़ि कै,  
कहे खात हौ माटी ।  
सिगरोइ दूध पियो मोरे मोहन,  
बलहिं न देहों बांटी ॥

(सूरदास, सू. सा., १०१२५९)

१. (क) एक दिन मयुरा हैते, फल लैया आचम्बिते,  
आइला से फल बेचिवारे ॥  
फल लेह फल लेह, डाके पुन पुन सेह,  
नामाइला नन्देर दुयारे ॥  
ब्रज-शिशु शुनि ताय, फल किनिवारे धाय,  
बेतन लइया परतेके ॥  
किनि किनि फल खाय, आनन्दित हियाय,  
पसारि बेड़िया एके एके ॥  
शुनि कृष्ण कुतूहली, धान्य लइया एकांजलि,  
कर हैते पड़िते पड़िते ॥  
पसारि निकटे आसि, फल देओ बले हासि,  
धान्य दिल फलाहारी हाते ॥  
धान्य लैया फलाहारी, पुन-पुन मुख हेरि,  
निमिष तेजिल पसारिणी ॥

[ए दास उद्घव कय, कहिले कहिल नय,  
भुवनमोहन रूप खानि ॥]     (उद्घवदास, प. क. त., पद ११४६)

(ख) डाला हैल रत्ने पूरित ।  
फलाहारी सदिस्मय-चित ॥  
आपना आपनि करे खेद ।  
मने मने भावे निरवेद ॥

(प. क. त., पद ११४९)

गोष्ठ अर्थात् गोदोहन और गोचारण लीला—कृष्ण की गोदोहन और गोचारण लीला को गौड़ीय वैष्णव साहित्य में गोष्ठ का नाम दिया गया है। इस शीर्षक के अन्तर्गत 'पद-कल्पतरु' में कृष्ण की गोदोहन और गोचारण लीला सम्बन्धी पद संगृहीत हैं। हिन्दी और बंगाली दोनों ही पदावली साहित्य में कृष्ण की इन लीलाओं से सम्बन्धित पद मिलते हैं।

बंगाली पदावली में कृष्ण के प्रथम गोदोहन पर बड़ा उत्साह दिखाया गया है। ब्रज-राज नंद ने अपनी प्रजा को आदेश दिया कि गोष्ठ अर्थात् गोदोहन का साज करो। गोपियां सुनते ही उपहार इत्यादि लेकर नंद के घर आईं। निमंत्रण दे कर ब्राह्मण बुलाए गए। उनका सत्कार किया गया। उनकी आज्ञा पाकर राम-कृष्ण के हाथों में गोदोहन भाँड़ दिए गए। उनके गोदोहन के लिए गोष्ठ में जाते समय वाजे बजे और यशोदा, रोहिणी, गोपियां इत्यादि भंगल द्रव्यों सहित वहाँ गईं। राम-कृष्ण रत्न-जटित स्वर्ण पात्र लेकर स्वर्ण पीठ पर बैठे। नंद धावली सांवली दो गायें लाए। उन्हें दोनों भाइयों ने दुहा। तब बहुत उत्सव हुआ। फिर ब्राह्मण पूजे गए और सब को भोजन कराया गया।<sup>9</sup> हिन्दी पदावली में कृष्ण स्वयं गोदोहन के लिए उत्सुक हैं और माँ की विनती करके गाय दुहते हैं।

(ग) पक्व खजूर जम्बू बदरी फल लेहो काछन टेरो द्वार।

लरका यूथ संग बल मोहन, चोके करत बिहार॥

सुन्दर कर जननी केनों दीनों ले धाये तब नन्द कुमार॥

हीरा रत्नन पूरित भाजन ऐसे परम उदार॥

(गोविन्द, की. सं., भाग ३, पृ. ८५)

(घ) बज में काछनी बेचन आई।

आन उतारी नंद गृह आंगन ओडी फलन सुहाई॥

ले दौरे हरि केट अंजुली शुभ कर कुंवर कन्हाई॥

डारत ही मुक्ता फल व्हे गये यशमति मन मुसकाई॥

(परमानंद, की. सं., भाग ३, पृ. ८५)

(ङ) कोऊ भाई आंब बेचन आई।

टेर सुनत मोहन उठ दोरे भीतर भवन बुलाई

मैया मोहि आंब ले देरी संग सखा बलभाई (परमानंद, की. सं., भाग ३, पृ. ८५)

१. (क) डाकिया तखन, निज प्रजागण, आज्ञा दिल ब्रजराज।

वस्त्र अलंकार, नाना उपहार, करह गोष्ठेर साज॥

शुनि गोपी जत, आनंदित-चित, जौतुक थालीते भरि।

नंदेर भवने, दिला दरशने, दिव्य वास भूषा परि॥

(चैतन्यवास, प. क. त., पद ११७१)

(ख) नंदेर मंदिरे आजु बड़ई आनंद।

राम-कृष्ण-हाते दिव गोदोहन-भाँड॥

प्रभाते उठिया नंद लैया गोपगण।

पात्र मित्र सहिते बसिला सभा-जन॥

टेढ़ी-मेढ़ी धार निकालते हैं जिसे देख कर नंद प्रसन्न होते हैं। उत्सव इत्यादि कुछ नहीं होता। ।

यत्न करि जतेक ब्राह्मण मुनि गणे ।

आनाइला नंदघोष करि निमंत्रणे ॥

...

मुनिगणे कहे शुन नंद महामति ।

आजि शुभ दिन हय शुक्लाष्टमी तिथि ॥

पुत्र-हस्ते-देह गोदोहन-भांड आज । ...

(चैतन्यदास, प. क. त., पद ११७०)

(ग) परिया बसन, मणि अभरण,

गोष्ठेते चलिला हरि ॥

नंद महामति, मुनिर संहति,

सभासद गणे लैया ।

नाना बाद्य बाजे, मंगल सुसाजे,

गोष्ठे प्रवेशिला जाजा ॥

यशोदा रोहिणी, गोपिनी संगिनी,

मंगल-द्रव्य सहिते ।

नाना उपहारे, वस्त्र अलंकारे,

गोष्ठे हैला उपनीते ॥

...

रत्न-पीठोपरि, बैसे राम हरि,

हैल महा कोलाहल ।

स्वर्ण सूत्रे करि, छांदनेर डुरि,

रत्नेर दोहन भांड ।

(चैतन्यदास, प. क. त., पद ११७१)

(घ) तबे नंद शीघ्र आनाइला दुइ गाइ ।

धबली गांउ बत्स सहित तथाइ ।

...

दुइ गाइ दुइ भाइ छांदने छांदिया ।

दोइन करिला गावी आनंदित हैया ॥ (चैतन्यदास, प. क. त., पद ११७२)

(ङ) आइला सकले, नंदेर महूले, नंद आनंदित-मन ।

प्रथमे पूजिल, ब्राह्मण सकल, दिलेन अनेक धन ॥

...

नाना मिष्ट-अन्न, कराइ भोजन, विदाय करिला तबे ॥

(चैतन्यदास, प. क. त., पद ११७३)

१. (क) धेनु दुहत हरि देखत ग्वालनि ।

आपुन बैठि गए तिनके संग,

सिखवहुं मोहिं कहत गोपालनि । (सूरदास, सू. सा., १०१४००, पृ. ३९६)

गोचारण के लिए सखाओं के संग बन जाने को कृष्ण अत्यन्त उत्सुक हैं। वे मां से जिद करते हैं कि मैं गाय चराने जाऊंगा।<sup>१</sup> मां उन्हें मना करती हैं कि तुम चलोगे कैसे! धूप में धूमने से तुम कुम्हला जाओगे। तुम्हें डर लगेगा। परंतु कृष्ण कहते हैं कि मुझे धूप नहीं लगती और न मैं ढूँगा।<sup>२</sup> मैं अपनी गाय चराऊंगा, प्रातःकाल हीते ही मैं बलराम के संग चला जाऊंगा और तेरे कहने से रुक़ूंगा नहीं। और सब खाल तो गाय चरायेंगे परन्तु मैं बैठा रहूंगा।<sup>३</sup> अंत में यशोदा ने उन्हें अनुमति दे दी। प्रथम गोचारण दिवस पर यशोदा

(ख) मैं दुहिहौं मोहिं दुहन सिखावहूं ।

कैसें गहत दोहनी धुटवनि कैसें बछरा थन लै लावहूं ।

(सूरदास, सू. सा., १०१४०१, पृ. ३९६)

(ग) तनक कनक की दोहनी दै-दे री मैया ।

तात दुहन सीखन कहौं मोहिं धौरी गैया ॥

अटपटे आसन बैठि कै गोथन कर लीन्हौं ।

धार अनतहीं देलि कै, नजपति हंसि दीन्हौं ॥ (सूरदास, सू. सा. १०१४०९, पृ. ३९८)

१. (क) गोठे आमि जाव मा गोठे आमि जाव ।

श्री दाम सुदाम संगे बाछुरि चराव ॥ (बलरामदास, प. क. त., पद १२१७)

(ख) आजु मैं गाइ चरावन जेहौं ।

बूँदावन के भाँति-भाँति फल अपने कर मैं खेहौं ॥

(सूरदास, सू. सा., १०१४११, पृ. ३९९)

(ग) मैया री मैं गाय चरावन जेहौं ।

तू कहि महरि नंद बाबा सौं बड़ो भयो न डरेहौं ।

श्री दामा दे आदि सखा सब ओर हलघर संग लेहौं ॥

(परमानन्ददास, की. सं., भाग बीजो, प. ८४)

२. (क) तेरी सौं मोहिं घाम न लागत,

भूख नहीं कछु नेक ।

सूरदास प्रभु कहौं न मानत,

पर्यो आपनी टेक ॥

(सूरदास, सू. सा. १०१४११, पृ. ३९९)

(ख) मैया हौं गाय चरावन जेहौं ।

तू कहि महरि नंद बाबा सौं,

बड़ो भयो न डरेहौं ।

(सूरदास, सू. सा. १०१४१२, पृ. ३९९)

३. मैं अपनी सब गाइ चरेहौं ।

प्रात होत बल कैं संग जैहौं,

तेरे कहैं न रेहौं ।

और खाल सब गाइ चरेहैं,

मैं घर बैठो रेहौं ?

(सूरदास, सू. सा. १०१४२०, पृ. ४०२)

अत्यन्त प्रसन्न हैं। वे कृष्ण को सजाकर आरती उतारती हैं। उन्हें और समस्त ब्रजवासियों को बड़ा उत्साह है। उनकी मंगलकामना के लिए ब्राह्मण बुलाए जाते हैं और मोतियों से चौक पूरा जाता है।<sup>१</sup> उनकी चिंता तो बलराम के आश्वासन से दूर हो गई है।<sup>२</sup> बंगाली पदावली में यशोदा कृष्ण की गोचारण की उत्सुकता को सुन कर बड़ी व्याकुल हो जाती है। सजल नेत्रों से कृष्ण की गाय चराने की इच्छा को सुनकर यशोदा अचेतन अवस्था में धरती पर

१. (क) गाय चरावन को दिन आयो ।

फूलि फिरत यशोदा अंग अंग,  
लालन उबट नहवायो ।

भूखन बसन विविध पहराये रोरी तिलक बनायो ॥  
विप्र बुलाय वेद ध्वनि कीनी मोतिन चोक पूरायो ॥

(कुंभनदास, की. सं., भाग बीजो, पृ. ८४)

(ख) प्रथम गोचारन चले गुपाल ।

जननी यशोदा करत आरती मोतिन पूरे थाल ॥.....  
राई लोंन उतारि यशोदा गोविंद बल बल जाय ॥

(गोविंद, की. सं., भाग बीजो, पृ. ८४)

(ग) ब्रजजन फूले अंग न समात ॥

आज कहुं गये गौचारन आज्ञा दीनी तात ।  
मंगल कलश अलंकृत गोपी यशोमति गृह उठि आई प्रात ।

(परमानंद, की. सं., भाग बीजो, पृ. ८५)

(घ) प्रथम गौचारन को दिन आज ।

प्रातकाल उठि यशोदा भैया, कीनो हे सब साज ॥  
विविध भांत बाजे बाजत हैं रह्यो धोष सब गाज ॥

(गोविंद, की. सं., भाग बीजो, पृ. ८५)

(ङ) गोविंद चले चरावन गैया ।

हरखि हरखि कहे आजु भलो दीन कहत यशोदा भैया ॥  
उबट नहवाय बसन भूषण सज विप्रन देत बधैया ।  
करि शिर तिलक आरती किर फिर लेत बलैया ॥

(चतुर्भुज, की. सं., भाग बीजो, पृ. ८४)

२. बोलि लियौ बलराम हिं जसुमति ।

लाल सुनौ हरि के गुन, कालहिंह तैं लंगरई करत अति ।  
स्यामर्हि जान देहि मेरै संग, तू काहैं डर मानति ।  
मैं अपने ढिग तैं नहिं टारौं, जियर्हि प्रतीत न आनति ।  
हंसी महरि बल की बतियाँ सुनि, बलिहारी या मुख की ।  
जाहू लिवाइ सूर के प्रभु कौं, कहति बीरके रुख की ॥

(सूरदास, सू. सा. १०।४२५, पृ. ४०३)

लोट जाती हैं। वे बलराम से कहती हैं कि तुम कृष्ण को मत ले जाओ। वे अभी दूध पीते बालक हैं। वह भेरा वस्त्र पकड़ कर साथ-साथ धूमते रहते हैं। दिन भर में दस बार खाते हैं। न जाने कितने जन्मों के कर्म से और हर-गौरी पूजन से ये कृष्ण मिले हैं। अब यह दुधमुंहा कुंवर वन जायगा तो मैं कैसे धीरज रखूँगी? वह तो घर से बाहर जाने पर राह भूल जाता है। यशोदा मुंह ढांक कर रोती हैं। वे दुःख करती हैं कि विधाता ने गोप जाति में जन्म दिया है और गोधन पालन की वृत्ति दी है अतः कृष्ण को वन भेजना पड़ रहा है। वे रो कर और कातर हो कर कृष्ण को सजाती हैं और उनकी रक्षा के लिए सब देवताओं से प्रार्थना करके उन्हें बलराम को सौंपती हैं। उन्हें कृष्ण की देखभाल करने को बार-बार कहती हैं। इन भावनाओं से संबंधित कुछ पद नीचे दिए जा रहे हैं।<sup>१</sup> यह सब सुन कर बलराम यशोदा को आश्वासन देते हैं और कहते हैं कि मेरे हाथ में उन्हें सौंप दो, मैं उन्हें

(क) गोपालेर कथा शुनि, सजल नयने राणी,

अचेतने धरणी लोटाय ॥

चंचल बाछुरि सने, केमने धाइवा बने,

कोमल दुखानि रांगा पाय ।

विप्रदास धोये बले, ए वयसे गोठे गेले,

प्राण कि धरिते माय ॥

(विप्रदास, प. क. त., पद ११७५)

(ख) बलराम तुमि नाकि आमार प्राण लैया, बने जाइछ ।

जारे चियाइया, दुध पियाइते नारि,

तारे तुमि गोठेरे साजाइछ ॥

वसन धरिया हाथे, फिरे गोपाल साथे साथे,

दंडे दंडे दश बार खाय ।

ए हेन दुधेर छाओयाल, बनेर विदाय दिया,

दैवे मरिवे बुझि माय ॥

कत जन्म भाग्य करि, आराधिया हर गौरी,

ताहे पाइलाम ए दुःख-पासरा ।

केमने धैरज धरे, माय कि बलिते पारे,

बने जाउक ए दुग्ध-कोडरा ।

छाओयाले छाओयाले खेले, घर जाइते पथ भुले,

दुठि हात मुखे दिया कांदे ॥

(वंशीदास, प. क. त., पद ११७७)

(ग) निकटे गोधन राख्य, माँ बल्या शिगाय डाक्य,

घरे थाकि शुनि जेन रव ।

विहि कैले गोप-जाति, गोधन-पालन वृत्ति,

तेजि बने पाठाइ जादव

(बलरामदास, प. क. त., पद १२१८)

(घ) विपिन गमन देलि, हैया सकरुण आंखि,

कांदिते कांदिते नंदराणी ।

संध्या समय वापस ले आऊंगा । मैं उन्हें गोचारण सिखाऊंगा । इनका गोप कुल में जन्म है, अतः ये घर नहीं बैठ सकते । परंतु यशोदा को प्रबोध नहीं होता ।<sup>१</sup>

गोपालेरे कोले लैया, प्रति-अंगे हात दिया,  
रक्षा-मंत्र पड़ये आपनि ॥

ए दुखानि रांगा पाय, नृह्या राखिवेन ताय,  
जानु रक्षा करु देवगण ।

कटि तट सुजठर, रक्षा करु जज्ञेश्वर,  
हृदय राखुन नारायण ॥

भूज जुग नखांगुलि, रक्षा करु बनमाली,  
कंठा भुख राखु दिनमणि ।

मस्तक राखुन शिव, पृष्ठ देश हय श्रीव,  
अघ ऊर्ध्व राखु चक्रपाणि ॥

जले स्थले गिरि बने, राखिवेन जनादने,  
दश दिगे दश दिकपाल । (माधवदास, प. क. त., पद ११८२)

(३) श्रीदाम सुदाम दाम, शुन ओरे बलराम,  
मिनति करिये तो सभारे ।

बन कति अति दूर, नव तृण कुशांकुर,  
गोपाल लैया ना जाइह दूरे ॥

सखागण आगे पाछे, गोपाल करिया माझे,  
धीरे धीरे करिह गमन ।

नव तृणांकुर आगे, रांगा पाय जानि लागे,  
प्रबोध ना माने मोर मन ॥ (बलरामदास, प. क. त., पद १२१८)

१. नंदराणि गो मने ना भाविह किछु भय ।

बेलि-अवसान काले, गोपाल आनिया दिव,  
तोर आगे कहिलु निश्चय ।

सोंपि देह मोर हृतो, आमि लैया जाव साथे,  
जाचिया खाओयाव खीर ननी ।

आमरा जीवन हैते अधिक जानिये गो,  
जीवनेर जीवन नीलमणि ॥

सकाले आनिव धेनु, बाजाइब शिंगा वेणु,  
गोचारण शिखाइब भाइयेरे ।

गोप कुले उतपति, गोधन-चारण वृत्ति,  
बासिया याकिते नाइ घरे ॥

शुनिया बलाहर कथा, मरमे पाइया बेथा,  
धारा बहे अरुण नयाने ॥

(शिवानंद, प. क. त., पद ११७८)

यशोदा का चाहे कुछ हाल रहा हो, कृष्ण तो ग्वाल-बाल के साथ बड़े उत्साह से गोचारण के लिए बन गए। वहां जाकर वे सब गउओं को चरने के लिए छोड़ कर खेल-कूद में लग गए। संध्या होने पर चारों ओर छिटकी हुई गउओं को कृष्ण बंशी द्वारा जमा कर लेते हैं और वे सब ग्वाल बालों सहित घर लौट आते हैं। घर आने पर यशोदा उन्हें देख कर आदर और लाड़ प्यार करके भोजन कराती हैं।<sup>१</sup> बन-गोचारण और बन-

(क) प्रणति करिया माय, चलिला जावव राय,

आगे पाढ़े धाय शिशु गण ।

धन बाजे शिगा वेणु, गगने गोखुर-रेणु,

शुनि सभार हरपित भन ॥....

नवीन राखाल सब, आवा आवा कलरव,

शिरे चूँड़ा नटवर-वेश ।

आसिया जमुना-तीरे, नाना रंगे खेला करे,

कत कत कौतुक विशेष ॥

केहो जाय वृष-छाँदे, केहो कारो चड़े कांधे,

केहो नाचे केहो गान गाय । (माधवदास, प. क. त., पद ११८३)

ए दास माधव बले, कि शोभा जमुना-कूले,

राम कानाइ आनन्दे खेलाय ॥

(ख) आजि बड़ गोकुलेर रंग राजपथे ।

गोधन चालाज्ञा सभे चलिला एक साये ॥

चारि दिके सब शिशु मध्ये राम कानु ।

कांचनी पांचनी काह हाते शिगावेणु ॥ (ज्ञानदास, प. क. त., पद ११९०)

(ग) गोपाल माई कानन चले सवारे ।

छीकें कांध बांध दधि ओदन गोधन के रखवारे ॥

प्रात समय गोरंभन सून के गोपन पूरे शृंग ।

बजावत पत्र कमल दल लोचन जानो उठ चले भूंग ॥

(परमानंद, की. सं., भाग बीजो, पृ. ८४)

(घ) प्रथम गौ चारन को दिन आज ।...

विविध भाँत बाजे बाजत हैं रह्यो धोष सब गाज ।

गावत गीत मनोहर बानी तज गुह जन की लाज ॥

लरिका सकल संग संकर्षण वेणु बजाय रसाल ।

(गोविंद, की. सं., भाग बीजो, पृ. ८५)

(उ) सब सहचर सने वेणु बाजाओये ।

प्रेमहि कोइ कानु-गुण गाओये ।

कोइ कोइ निरखये कानुक मुख ।

खेलइ कोइ ततहुं मन सुख ॥

कोइ चक्रावत लगुड़ फिराय ।

काठुक कांधे कोइ चड़ि जाय ॥

(मोहन, प. क. त., पद १२०२)

बिहार लीला के साथ ही "यज्ञ-पत्नी भोजन" लीला भी दोनों साहित्यों में मिलती है। याजिक ब्राह्मणों से कृष्ण ने भोजन मंगाया परंतु उन्होंने दिया नहीं। कृष्ण ने फिर उनकी पत्नियों के पास संदेश भेजा। उन्होंने भोजन भेजा और स्वयं भी लेकर आई।<sup>१</sup> कुछ पद नीचे दिए जा रहे हैं।

**गोवर्धन लीला**—कृष्ण के गोवर्धन धारण करने की कथा भी दोनों पदावली-साहित्यों में प्राप्त है। कृष्ण ने नंद को और ब्रजवासियों को इन्द्र पूजा की तैयारी करते देखा परंतु उन्होंने यह पूजा न करने की राय दी। इन्द्र-पूजा के स्थान पर गोवर्धन पूजा करने को कहा। नंद इत्यादि ने उनकी वात मान ली और वे सब नाना प्रकार के व्यंजन बना कर गोवर्धन पर्वत पर गाते बजाते पहुँचे। सब ने भोग अपैण किया। कृष्ण ने अपना एक स्वरूप गोवर्धन पर प्रकट किया और सब का भोग खाया। ब्रजवासी साक्षात् गोवर्धन देव का दर्शन पाकर परम प्रसन्न हुए। गोवर्धन देव ने उन्हें आशीर्वाद भी दिया। सब लोग प्रसन्न होकर लौट आए। देवराज इन्द्र को जब यह समाचार मिला कि ब्रज में उनकी पूजा नहीं हुई, तब वे बड़े कुद्दु हुए। उन्होंने बादलों को वर्षा करके ब्रज को बहा देने के लिए भेजा। भेष आए, कुछ देर के लिए ब्रज में कुहराम मच्च गया। कृष्ण ने गोवर्धन को उठा कर हाथ पर रख लिया और ब्रज की रक्षा की। बादल हार कर चले गए, तब इन्द्र ने आकर क्षमा याचना

(ट) चरावत बृंदावन हरि धेनु ।

खाल सखा सब संग लगाए, खेलत हैं करि चैनु ॥

कोउ गावत, कोउ मुरलि बजावत, कोउ विवान, कोउ बेनु ।

कोउ निरतत कोउ उघटि तार दै, जुरी ब्रज-बालक सेनु ॥

(सूरवास, सू. सा., १०१४४८, पृ. ४१५)

(ठ) गोरज रंजित वदन देखीयत ।

मात यशोदा करत आरती अंचलवार फेरि पुलकीत तन ।

बन सिंगार बड़ो करि हितसों करत व्यार बेठे गोद ।

बिंदु परत तब पोंछत जशोमती कर मनुहार लीवावत मोद ॥

(द्वारकेश, की. सं., भाग बीजो, पृ. ८७)

(इ) नंद-दुलाल बाढा यशोदा-दुलाल ।

रतन प्रदीप लैया आइला नंदराणी ।

एकदिठे देखे रांगा चरण दुखानि ॥

नेतेर आंचले राणी मोछे हात पा ।

तोमार मुखेर निछनि लैया मरि जाउक मा ॥

(बलरामवास, प. क. त., पद १२१०)

१. (क) अथ यज्ञपत्नी भोजन

(प. क. त., पद १२३२, ११३३, ११३४)

(ख) सू. सा., पृ. ५३८—५४२

की। कृष्ण ने गोवर्धन उतार कर रख दिया और सब ने कृष्ण की प्रशंसा की। माता यशोदा कृष्ण को पर्वत उठाए देख व्याकुल हो रही थीं, अब उन्होंने आश्वस्त होकर आदर प्यार किया।<sup>१</sup> इतनी कथा हिन्दी पदावली में अत्यन्त विस्तार से दी है। परंतु बंगला पदावली

१. (क) गाओ रे गाओ रे सुखे कृष्णेर चरितः ।

एक दिन ब्रजे, इन्द्र-पूजा काजे, साजे गोप गोपी जत ।

जानिया कारण, नंदेर नंदन, कहेन आपन मत ॥

शन ब्रजराज, गोपेर समाज, ता पूज देवेर राजा ।

मोर लय मने, गिरि गोवर्धने, सावधाने कर पूजा ॥

(कृष्णदास, प. क. त., पद १२४३)

(ख) हमारी बात सुनो ब्रजराज ।

सुरपति को बलि भाग न दीजे पूजे यह गिरिराज ।

(सूरदास, की. सं., भाग बीजो, पृ. ६८)

(ग) बार बार हरि सिखवन लागे बोलत अमृत बानी ।

सुनहो एक उपदेश हमारो चार पदारथ दानी ॥

मेरो कहूँ बेग अब कीजे दृध भात धूत सानी ।

गोवर्धन की पूजा कीजे गोधन के सुखवानी ॥

(परमानंद, की. सं., भाग बीजो, पृ. ५६)

(घ) कृष्णेर आदेश पाआ, इन्द्र यज्ञ निवारिया, नंद आदि जत गोपगण ।

नाना उपहार लैया, सकले एकत्र हैया, आइलेन जथा गोवर्धन ।

सहस्र सहस्र जन, रांधे अन्न व्यंजन, एक ठाजि लैया करे राशि ॥

दधि-दुध-सरोवर, रोटी-राशि थरे थर, हरिये साजाय ब्रजवासी ॥

श्रीकृष्णेर अभिमत, पाक केल बहुमत, सूपांत पायस शिखरिणी ॥

नाना वाद्य बाजे कत, नर्तकी नाचये शत, सहस्र-सहस्र लोके गाया ।

(माधवदास, प. क. त., पद १२४९)

(ङ) हमारो कान्ह कहे सो कीजे ।

आओ सिमिट सकल ब्रजवासी पर्वत को बलि दीजे ॥

मधु मेवा पकवान मिठाइ घड्रस व्यंजन लीजे ।

(आसकरन, की. सं., भाग बीजो, पृ. ५७)

(च) ब्रज घर घर सब भोजन साजत ।

सब के द्वार बधाई बाजत ॥

दधि लोनी मधु साज मिठाई ।

कहाँ लग कहों सबे बहुताई (सूरदास, की. सं., भाग बीजो, पृ. ३९)

में यह अत्यन्त संक्षिप्त रूप से है। हिन्दी के पदों में गोवर्धन पूजा के लिए बनाई गई भोजन-सामग्री की लम्बी सूची है। मेघों के गर्जन-तर्जन, और वर्षा का भी विशद वर्णन है परंतु बंगला पदावली में ऐसा नहीं है। उसमें गोवर्धन लीला सम्बन्धी पद बहुत कम हैं।

बाल-कृष्ण की इतनी ही लीलायें बंगला पदावली में मिलती हैं। हिन्दी पदावली में जो 'माखन चौरी लीला', 'चीर हरण लीला' और 'असुर नाश' की लीलायें पाई जाती हैं इनका बंगला पदावली में अभाव है। गौड़ीय वैष्णव समाज कृष्ण के शक्ति रूप का उपासक नहीं है, कदाचित् इसी कारण उनके असुर-निकंदन रूप से की गई तृणासुर, अवासुर, बकासुर, पूतना इत्यादि के बध की लीलाओं का गान भी वैष्णव कवियों ने नहीं किया। बाल कृष्ण की जिन लीलाओं का वर्णन बंगली पदों में है, उन सब के समानांतर चैतन्य-लीलाओं का वर्णन अवश्य पाया जाता है। इन पदों में चैतन्यदेव भी गोचारण, गोदोहन,

(छ) इक आवत घरते चल धाई ।

कोऊ गावत, कोऊ नृथत आवें ।

स्याम सखन संग खेलत भावें ॥ (सूरदास, की. सं., भाग बीजो, प. ३९)

(ज) कि आनंद आजु बूँदावने ।

गिरि-गोवर्धन-पूजा ना जाय कहने ॥

नंद आदि गोप गोपी एकत्र हइया ।

गिरि-गोवर्धन पूजे निकटे जाइया ।

हेनइ समये कृष्ण देव-माया मते ।

आरोहण एक रूपे करिला पर्वते ॥

देखि गोप गोपीगणे प्रणाम करिला ।

सभे कहे गोवर्धन मूर्तिमंत हैला ॥

जत ब्रज-वासी सभे पाइया आहलाद ।

पवर्तेर स्थाने माणि निल आशीर्वाद ॥ (कृष्णदास, प. क. त., पद १२४४)

(झ) गिरि तन सोभा स्याम विराजे ।

स्यामहि छबि गिरिवर की छाजे ।

गिरिवर उर पीतांबर डारे ।

मोतिनि की माला उर भारे ॥ (सूरदास, सू. सा., १०१९१३, पृ. ५७५)

(ज) जत गोपगण, पूजे गोवर्धन, ना कैल इन्द्रेर पूजा ।

पाइ अपमान, कोपे कम्पमान, साजिला देवेर राजा ॥

महा अहंकारे, कृष्ण-निंदा करे, अज्ञाने मोहित हैया ।

कहे गोप-पुरी, महावृष्टि करि, आजि डुबाइव जाबा ॥

(चैतन्यदास, प. क. त., पद १२४५)

गोवद्धन धारण इत्यादि लीलायें करते दिखाए गए हैं। वे भावावेश में आकर “मैं गो-दोहन करूंगा, गोचारण के लिए जाऊंगा” इत्यादि बातें करते हैं।<sup>१</sup>

गोवद्धन लीला में भक्ति, कलि इत्यादि को लेकर रूपक बांधा गया है।<sup>२</sup>

१. (क) गौरांग चांदेर मने कि भाव उठिल ।

पुरुष-चरित्र बुझि मनेते पड़िल ॥

गौरीदास-मुख हेरि उलसित हिया ।

आनह छांदन डुरि बोले डाक दिया ॥

आजि शुभ दिन चल गोठेर जाइब ।

आजि हैते गोदोहन आरंभ करिब ॥

(चतन्यदास, प. क. त., पद ११६९)

(ख) आजु रे गौरांगेर मने कि भाव उठिल ।

घबली साडली बलि सधने डाकिल ॥

शिगा बेणु मुरली करिया जय-ध्वनि ।

है है बलिया गोरा फिराया पांचनी ॥

(वासुदेव घोष, प. क. त., पद ११८६)

२. देख देख अपरूप गौरांग-विलास ।

पुन गिरिधारण, पुरव लीला-क्रम, नवद्वीपे करिला प्रकाश ।

शुद्ध भक्ति गोवर्धन, पूजा कर जग-जन, एइ विधि दिला कलि माझे ।

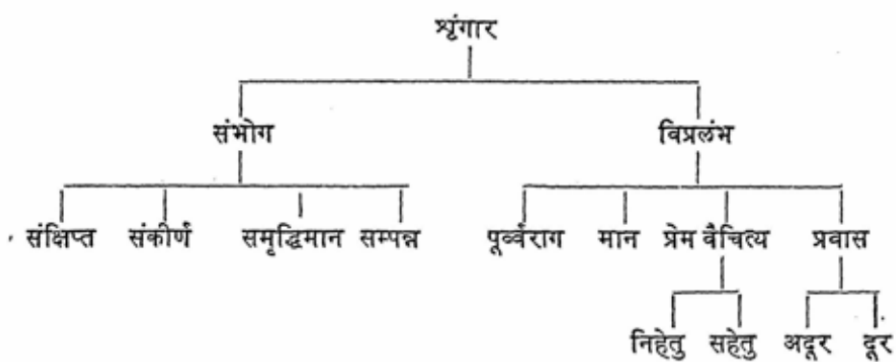
“ .. . . . . ”

देखिया लोकेर गति, कलिजुग-मुरपति, कोपे तनु कंपित हइल ।

(चतन्यदास, प. क. त., पद १२४२)

## राधा-कृष्ण लीला

**रस-भीमांसा**—राधा-कृष्ण लीला का गान वडे विशद रूप से किया गया है। किशोर कृष्ण और किशोरी राधिका के परस्पर आकर्षण, प्रेम, मिलन, विरह, मान इत्यादि का वर्णन करने वाले पदों की संख्या बहुत अधिक है। गौड़ीय वैष्णव पदावली में पाई जाने वाली राधा-कृष्ण लीला वैष्णव रस-शास्त्र पर आधारित है। गौड़ीय वैष्णव धर्म के अन्तर्गत जिस रस को मान्यता प्राप्त है, वह प्राचीन संस्कृत रस-शास्त्र पर आधारित है। गौड़ीय वैष्णव मत में मधुर अर्थात् श्रृंगार रस को ही प्रधानता दी गई है, अतः राधा-कृष्ण लीला में इस श्रृंगार रस की ही प्रधानता है। वैष्णव रस-शास्त्र के अनुकूल श्रृंगार रस का संक्षिप्त वर्णन यहां दिया जा रहा है।



श्रृंगार के यह दो प्रकार और उनके अंग हैं। इन दोनों का उनके अंगों सहित संक्षिप्त परिचय निम्न है :—

**संभोग श्रृंगार**—इस अवस्था में प्रेमी-युगल का संयोग रहता है। उनका मिलन होता रहता है। इसके चार प्रकार हैं :—

१. **संक्षिप्त**— संक्षिप्त संभोग में पूर्वराग के बाद प्रेमी-युगल का प्रथम मिलन होता है। उनमें लज्जा अधिक होती है, अतः यह मिलन संक्षिप्त ही होता है। इस मिलन के अवसर और स्थान बाल-क्रीड़ा, गावी दोहन, गोष्ठ इत्यादि हैं।

२. **संकीर्ण**— संकीर्ण संभोग में मान के बाद मिलन होता है। मान के कारण उद्भूत दुःख की सूति शेष रह जाती है, अतः मिलन का आनन्द पूर्ण नहीं होने पाता। इस संकीर्ण संभोग के अवसर और स्थान रास, जल क्रीड़ा, कुंज, दान, वंशी चोरी, नौका विहार, इत्यादि हैं।

३. समृद्धिमान— प्रवास के अनन्तर जो मिलन होता है, वह यदि यों ही अचानक हो हो जाता है, तब अत्यंत आनन्ददायी होता है। इसलिए यह समृद्धिमान है। यह मिलन स्वप्न में या कुरुक्षेत्र में होता है। जल्पना करते-करते राधा ब्रज लौट जाती है और स्वाधीना होकर अपनी दिनचर्या बनाती है।

४. सम्पन्न— प्रेम-वैचित्य की दशा में पड़ने के बाद जो मिलन होता है, वह आनन्द से पूर्ण होता है। अतः सम्पन्न भोग कहलाता है। इस मिलन के अवसर सुदूरात् दर्शन, डोल, होली, वसंत, द्यूत-कीड़ा, झूलन इत्यादि में प्राप्त होते हैं।

**विप्रलभ्म शृंगार**—इस अवस्था में प्रेमी-युगल का वियोग रहता है। इस वियोग की दशा के भी चार रूप हैं:—

१. पूर्वराग— विप्रलभ्म शृंगार की इस दशा में प्रेम का प्रस्फुटन होता है परन्तु साक्षात् भिलने से नहीं। यह पूर्वराग दर्शन से अथवा श्रवण से होता है। दर्शन साक्षात् हो सकता है, चित्र-पट द्वारा हो सकता है और स्वप्न में भी हो सकता है। श्रवण (रूप और गुण का) सखी या दूती द्वारा हो सकता है। प्रेमिका मुरली श्रवण से भी पूर्वराग की दशा प्राप्त कर सकती है।

२. मान— विप्रलभ्म शृंगार की मान दशा कभी कारण से होती है और कभी अकारण भी होती है। इसलिए मान सहेतु और निहेतु दो प्रकार का होता है। सहेतु मान के कारण दृष्ट हो सकते हैं, श्रुत हो सकते हैं और अनुमित भी हो सकते हैं। निहेतु मान तो अकारण ही होता है, अथवा कारणाभास से होता है।

३. प्रेम-वैचित्य— प्रेम के कारण चित्त की दशा जब अनुरागमयी हो जाती है तब विप्रलभ्म शृंगार का रूप प्रेम-वैचित्य कहा जाता है। यह अनुराग-दशा तीन प्रकार की होती है:—

(क) रूपानुराग—अर्थात् प्रेमी के रूप में अनुराग।

(ख) आक्षेपानुराग—अर्थात् कृष्ण को, मुरली को, दूत को या अपने को अनुराग के कारण दोष देना।

(ग) रसोद्गार—पिछली क्रीड़ाओं और पिछले आनन्द की स्मृतियां।

४. प्रवास— नायक जब नायिका के पास नहीं रह जाता, तब विप्रलभ्म शृंगार की प्रवास दशा होती है। प्रवास भी दो प्रकार का है:—

(क) अदूर—जैसे कालीयदमन में, गोचारण में, नंद मोक्ष में, और रास के समय अन्तर्घर्णि हो जाने में।

(ख) दूर—यह प्रवास भूत (व्यतीत हो गया हुआ), भवन (वर्तमान) और भाविन (आगे आने वाला), तीन प्रकार का होता है।

विप्रलंभ श्रृंगार के चारों भाव संभोग श्रृंगार के चारों भावों के साथ-साथ ही रहते हैं।

### नायिका

श्रृंगार रस की आधार नायिका के भी कई भेद बताए गए हैं। वैष्णव रस-शास्त्र के अनुसार ये आठ प्रकार की हैं:—

१. अभिसारिका—पूर्ण प्रसाधनों से युक्त वह नायिका जो प्रेमी से मिलने जा रही है, अभिसारिका कहलाती है।
२. वासकसज्जा—नायिका संपूर्ण प्रसाधनों से युक्त हो मिलन स्थान में न जाकर घर पर ही प्रेमी की राह देखती है। तब वह वासकसज्जा कहलाती है।
३. उत्कंठिता—प्रेमी से निराश होने पर नायिका को उत्कंठिता की संज्ञा मिलती है।
४. विप्रलब्धा—प्रेमी से धोखा मिलने पर वह विप्रलब्धा कहलाती है।
५. खंडिता—समस्त रात्रि प्रतीक्षा में निरत उस नायिका की संज्ञा खंडिता होती है, जिसका प्रेमी उसके पास न आकर दूसरी प्रेमिका के पास रात्रि बिता देता है।
६. कलहांतरिता—कलह के कारण वियुक्त हुई नायिका “कलहांतरिता” कहलाती है।
७. प्रोवितभर्तृका—नायक के प्रवास में चले जाने पर नायिका की संज्ञा प्रोवितभर्तृका हो जाती है।
८. स्वाधीनभर्तृका—वह नायिका, जिसका प्रेमी संपूर्ण रूप से उसका अनुगत है, स्वाधीनभर्तृका कहलाती है।

गौड़ीय वैष्णव पदकर्ताओं ने प्रायः इन्हीं भावों के अनुरूप पदावली साहित्य की रचना की है। श्रृंगार के प्रत्येक विभागों और उपविभागों के अनुरूप पद तो नहीं बनाए गए हैं क्योंकि पदकर्ताओं का उद्देश्य रसशास्त्र का प्रणयन न होकर राधा-कृष्ण की लीला का गान करना है। ऐसा ज्ञात होता है कि मधुर रस के जिन मधुरतम प्रसंगों ने उन्हें अधिक आकर्षित किया है, उन्हीं प्रसंगों पर उन्होंने रचनायें की हैं। रचना भी पदों में हैं इसलिए तारतम्ययुक्त क्रमवार श्रृंगार रस का विवेचन नहीं पाया जाता है। सफुट रूप से इनमें से कुछ प्रसंगों के अन्तर्गत पद रखे गए थे। “पदकल्पतरु” में संग्रहकार “वैष्णवदास” ने जो स्वयं भी पद-कर्ता थे, शीर्षक देकर जो पदों का संकलन प्रस्तुत किया है, उसमें श्रृंगार रस-भद्र और नायिका भेद, दोनों ही प्रकार के प्रकरण हैं। यह कह सकना तो कठिन है कि यह शीर्षक उनके अपने दिए हुए हैं या उन पदकर्ताओं के जिनके पद इसमें संगृहीत हैं। परन्तु प्रत्येक शीर्षक के अन्तर्गत संगृहीत पद अपने में रसशास्त्र के अनुरूप ही भावनाएँ लिए हैं, इसमें संदेह नहीं है।

हिन्दी पद-साहित्य में इस प्रकार के विभाजनों के अनुरूप विभिन्न शीर्षकों के अन्तर्गत पद संगृहीत नहीं हैं। इस प्रकार का रस-शास्त्र उनके वैष्णव धर्म ग्रंथों में नहीं है, अतः उसकी अनुरूपता में रचनायें भी नहीं हैं। परन्तु दोनों ही स्थानों के वे पद जो राधा-

कृष्ण लीला संबंधी है, भावों में समानता रखते हैं। आधुनिक संग्रह ग्रंथ "कीर्तन-संग्रह" या "रागकल्पद्रुम" के संग्रहकारों ने कुछ शीर्षक देकर पद संग्रह किए हैं। वे शीर्षक उनके अपने दिए हैं। ऐसा कदाचित् कीर्तन आदि की सुविधा के लिए किया होगा। "पदकल्पतरु" के संग्रहकार ने जो शीर्षक दिए हैं, उनके अनुरूप पद तो उन्होंने ही उन शीर्षकों के अनुरूप रखते हैं, परन्तु शृंगार रस के विभागों के बताने वाले वे शीर्षक उनके अपने बनाए हुए नहीं हैं। यह विभाजन तो रूप-गोस्वामी के हैं। उनकी "उज्ज्वल नीलमणि" को आदर्श मान कर पदकताओं ने राधाकृष्ण की मधुर लीला संबंधी पदों की रचना की है। पदकताओं ने शीर्षक स्वयं दिए या नहीं दिए, यह बात अधिक महत्वपूर्ण नहीं है। इसमें संदेह नहीं कि वैष्णव-रस-शास्त्र के अनुरूप भाव प्रदर्शित करने वाले लीला पद गौड़ीय पदावली साहित्य में प्रचुर मात्रा में पाए जाते हैं। शृंगार रस के संपूर्ण विभाजनों के अनुकूल पद तो नहीं बनाए गए हैं पर अधिकांश स्थान के लिए गए हैं। वे स्थल निम्न हैं:—

|                    |                    |
|--------------------|--------------------|
| १. पूर्वराग        | ६. प्रेम-वैचित्र्य |
| २. संक्षिप्त संभोग | ७. प्रवास          |
| ३. मान             | ८. समृद्धमान संभोग |
| ४. संकीर्ण संभोग   | ९. नायिका भेद      |
| ५. संपन्न संभोग    |                    |

१. पूर्वराग—पूर्वराग का अर्थ वैष्णव रस-शास्त्र के अनुसार राधा और कृष्ण के मनों में प्रेम के उदय से है। राधा और कृष्ण के मनों में एक दूसरे के प्रति प्रेम का उदय कई प्रकार से होता है। गौड़ीय वैष्णव रस-शास्त्र के अनुसार इस प्रेमोदय की कई सीढ़ियां हैं। नायक और नायिका जो कृष्ण और राधा हैं एक दूसरे की ओर दर्शन से और श्रवण से आकृष्ट होते हैं। राधा और कृष्ण एक दूसरे के रूप का प्रत्यक्ष दर्शन करके मुग्ध होते हैं। यह कथा गौड़ीय वैष्णव लीला पदावली और हिन्दी लीला पदावली दोनों में विद्यमान है<sup>१</sup>।

(क) मेरे हिय लागे मन मोहन, लं गए री चित चोरि ।

अबहीं इहि मारग हूवै निकसे, छबि निरखत तून तोरि ॥

मोर-मुकुट खबननि मनि-कुंडल, उर बनमाल पिछोरि ।

दसन चमक, अधरनि अरुनाई, देखत परी ठगोरि ॥

ब्रज-लरिकन संग खेलत डोलत हाथ लिए चकडोरि ।

सूर स्याम चितवत गए मो तन, तन मन लियौ अंजोरि ॥

(सूरदास, सू. सा., १०१६७०, पृ. ४९६)

(ख) तब तं मेरौ ज्यौ न रहि सकत ।

जित देखौं तितहीं मृदु मूरत, नैननि में नित लागि रहत ॥

अब में कहा करौ री सजनी, सुरति होति तब मदन दहत ॥

सूर स्याम मेरौ मन हर लियौ, सकुच छांडि में तोहिं कहत ॥

(सूरदास, सू. सा., १०१६७१, पृ. ४९६)

नायक का चित्रपट दर्शन और नायक के रूप का स्वप्न में दर्शन भी नायिका को मुग्ध करता है। राधा कृष्ण-चित्रपट दर्शन और स्वप्न दर्शन इन दोनों से भी कृष्ण के प्रति आकर्षित होती हैं, यह कथा केवल गौड़ीय वैष्णव पदावली साहित्य में है, हिन्दी में नहीं<sup>9</sup>। एक दूसरे के गुण और एक दूसरे के प्रति प्रेम-भावना का श्रवण करके भी राधा और कृष्ण परस्पर आकर्षित होते हैं। यह काम राधा की सखियां करती हैं, यह वर्णन गौड़ीय पदावली में विस्तारपूर्वक है। परन्तु हिन्दी में इस प्रकार का दृतीकार्य नहीं है<sup>10</sup>। हाँ,

(ग) कि पेखलुं जमूनार तीरे ।

कालिया-वरण एक, मानुष आकार गो,  
बिकाइलं तार आँखि-ठारे ॥

कामेर कामान जिनि, भुहर भंगिमा गो,  
हिंगुले बेड़िया दुटि आंखि ।  
कालियार नयान वाण, मरमे हनिल गो,  
कालामय आमि सब देखि ॥

चिकण कालार रूपे, आकुल करिल गो,  
धरणे ना जाय मोर हिया ॥

(यद्दु, प. क. त., पद १४७)

(घ) ए सखि विहरये को पुन एह ।

पीत-वसन जनु, विजुरि विराजित,

सजल-जलद-रुचि देह ॥

मूडु मूडु भाषि, हासि उपजायल,

## दारुण मनसिंज-आगि ।

(घनश्याम दास, प. क. त., पद १५०)

१. (क) आनि चित्रपट, राहियेर निकट, समुखे राखिला सखी।

से रूप देखिया, मरणित हैया, पड़िला कमल-मुखी ॥

मंदाकिनी पारा, कत शत धारा, ओ दुटि नयाने बहे।

करह चेतन, पावे दरशन, दास उद्घवे कहे ॥ (उद्घवदास, प. क. त., पद ३५)

(ख) मनेर मरम कथा, तोमारे कहिये एथा, शुन शुन पराणेर सइ।

स्वपने देखिलुं जे, इयामल दरण दे, ताहा बिनु आर कारो नइ ॥

(ज्ञानदास, प. क. त., पद १४४)

२. (क) शुन माधव अब हाम कि बोलब तोय।

सो वधुभान-कुमारि वर संदर्भ,

अहनिशि तुया लागि रोय ॥

## तुया अनुरूप, एक

देयल ताकर आगे ।

सो रूप हेरि, मुरछि पड़

(यदुनंदन, प.क., त., पद ३७)

कृष्ण की मुरली के स्वर द्वारा मोहित राधा और गोपियों के दर्शन दोनों भाषाओं के पद साहित्य में होते हैं।<sup>१</sup> राधा-कृष्ण एक दूसरे के प्रति प्रेमोदय के फल-स्वरूप प्रबल रूप से आर्कषित हो जाते हैं। उनमें मिलन की तीव्र उत्कंठा है। यह प्रसंग गौड़ीय पदावली में अपेक्षाकृत अधिक विस्तार से दिया गया है। वे दोनों इतने विरहाकुल हैं कि उनकी मरण दशा तक आ गई है। हिन्दी पदावली में उन दोनों की मिलन-इच्छा दिखाई तो गई है परन्तु तीव्र विरह दशा का प्रसंग नहीं पाया जाता।<sup>२</sup> बंगला पदावली का पूर्वराग प्रकरण क्योंकि रस-शास्त्र की अनुकूलता में है, हिन्दी पदों में प्राप्त राधा के प्रेम प्रकरण

(ख) चम्पक दाम हेरि, चित अति कंपित, लोचने वहे अनुराग ।

तुया रूप अंतरे, जागये निरंतर, धनि धनि तोहारि सोहाग ॥

वृद्धभानु-नन्दिनि, जपये राति दिनि, भरमे ना बोलये आन ।

(गोविंददास, प. क. त., पद ८९)

१. (क) सुनत बन मुरली-धुनि की बाजन ।

पपिहा गुंज, कोकिल बन कूंजत, अरु मोरनि कियौ गाजन ॥

यहै शब्द सुनियत गोकुल में, मोहन-रूप विराजन ।

सूरदास प्रभु मिली राधिका, अंग अंग करि साजन ॥

(सूरदास, सू. सा., १०१६२२, पृ. ४८१)

(ख) मंद मंद मधुर तान, श्यामेर मुरली कुंजे बाजिल रे ।

नव नायरी श्री राधे धनि, अनंग-रंगे मातिल रे ॥

उठत वसत गलत स्वेद, मुरली शबदे श्वरण भेद ।

पुलके पूरल सबहु अंग, प्रेम-तरंगे भासिल रे ॥

भुवन मोहन-मोहिनी वेश, रूपे उजोरल सबहु देश ।

संगे बरज-रंगिनीगण, श्याम दरशाने साजिल रे ॥ (परमानंद, की. प., पृ. ८२)

२. (क) मंजुल वंजुल-निकुंज मंदिरे, सोडहि सो गुणगाम ।

हिम हिमकर, सलिल शीकर, निंदहइ कालिदी-तीर ॥

सरस चंदन परशो मुरछइ, सजल जलत चीर ।

कबहुं उठत, कबहुं बैठत, पंथे हैरत तोर । (गोविंददास, प. क. त., पद २१७)

(ख) लुठइ धरणि धरि सोय ।

श्वास-विहिन हेरि सहचरि रोय ॥

मुरछलि कठे पराण ।

इह पर को गति दैवे से जान ॥

ए हरि पेखलुं सो मुख चाह ।

विनहि परशो तुया न जीवहि राइ ॥

(गोपाल, प. क. त., पद १८०)

(ग) हरि देखें बिनु कल न परै ।

जा दिन तै वे दृष्टि परे हैं, क्यों हूँ चित उनतै न टरै ।

नव कुमार मनमोहन, ललना-प्रान-जिवनधन क्यों बिसरै ॥

(सूरदास, सू. सा., १०१६६६, पृ. ८३६)

से अपेक्षाकृत कम स्वाभाविक है। राधा कृष्ण को देखती है, मुग्ध होती है, परन्तु पूर्वराग की व्याख्या के अनुसार उन्हें चित्र भी दिखाया गया है,<sup>१</sup> स्वप्न भी दिखाया गया है तब जाकर उनका आकर्षण सम्पूर्ण होता है। हिन्दी पदों की राधा कृष्ण के रूप को देख कर, उनके साथ खेल कूद कर उनके प्रति आकृष्ट होती है। कहने का तात्पर्य यह है कि वैष्णव रस-शास्त्र के अनुरूप विषय प्रतिपादन करने की गौड़ीय पदावली में चेष्टा की गई है। हिन्दी में क्योंकि ऐसा रस-शास्त्र है ही नहीं अतः ऐसा विषय-प्रतिपादन भी नहीं है; भाव-साम्य अवश्य पाए जाते हैं।

(२) संक्षिप्त संभोग—वैष्णव रस-शास्त्र के अनुसार संक्षिप्त संभोग का अर्थ राधा कृष्ण का अल्पकालिक मिलन और क्षणिक क्रीड़ा ही है। इन दोनों के मिलन कभी गोचारण के लिए जाने पर वन में, कभी गोदोहन में, और कभी बाल-क्रीड़ा में होते हैं। गोचारण अथवा 'गोष्ठ' प्रकरण में बंगाली पद साहित्य में<sup>२</sup>, और गोदोहन अथवा 'खरिक' प्रकरण में हिन्दी पद साहित्य में इस संक्षिप्त-मिलन सम्बन्धी पद मिलते हैं। बाल-क्रीड़ा करते समय कृष्ण की भेंट राधा से हो जाती है, इसका उल्लेख हिन्दी पदों में पाया जाता है<sup>३</sup>। राधा कृष्ण के विरह में रोगी हो जाती है, सर्प काटने का वहाना करती है, और कृष्ण उन्हें अच्छा करने आते हैं।<sup>४</sup> इस प्रकार भी मिलन होता है। इस प्रकरण के मिलन संबंधी पदों

१. प. क. त., पद ३५ और १४४

२. तपनक तापे, तपत भेल महितल,

अतल बालुक दहन समान ।

चढ़ल मनोरथे, भाविनि चलु पथे,

ताप तपन नाहि जान ।

प्रेमक गति दुरवार ।

नविन-जौवनि धनि, चरण कमल जिनि,

तवर्हि क्यल अभिसार ॥

(कवि शेखर, प. क. त., पद १३१०)

३. (क) कुंवरि कहूँ मैं जाति महरि, घर ।

प्रातर्हि आई खरिक दुहावन, कहत दोहनी लैकर ॥

तब खरिकहि कोउ ग्वाल गए नाहि, तिन कारन ब्रज आई ।

जौं देखाँ तौ अजिरहि बैठे, गैया दुहत कन्हाई ॥...

(सूरदास, सू. सा., १०।७२६, पृ. ५१३)

(ख) सैन दै प्यारी लई बुलाइ ।

खेलन कौ मिल करि कै निकसै खरिकहि गए कन्हाई ॥

जसुमति कौं कहि प्यारी निकसी, घर कौ नाड़ सुनाइ ।

कर दोहनी लिए तहं आई, जहं हलधर के भाइ ॥

(सूरदास, सू. सा., १०।७२८, पृ. ५१४)

४. (क) हामारि बधुर रिति, हेरि जनु आनमति, कहि निज मंदिरे नेल ।

देव देयासिनी कान ॥

जटिला-वचने, सुधा मुखि नियङ्गहि, एक दिठे नेहारे वयान ॥

में मुख्यतया काम-क्रीड़ाओं का ही वर्णन है। हिन्दी और बंगाली दोनों के पदावली साहित्य-कर्ता अत्यन्त स्पष्ट शब्दों में खुले रूप से राधा-कृष्ण की काम-केलि का वर्णन करते हैं। गौड़ीय वैष्णव पदकर्ताओं ने इस प्रकार के वर्णनों में अपेक्षाकृत अधिक स्वतंत्रता ली है।<sup>१</sup>

(३) मान—राधा और कृष्ण की प्रेम-लीला में मान संबंधी पद अच्छी मात्रा में प्राप्त हैं। यह मान मुख्यतया राधा ही करती हैं, कृष्ण मान नहीं करते। गौड़ीय पदावली में जो मान संबंधी पद प्राप्त हैं उनमें एक स्थल पर दोनों को मान करते बताया गया है।<sup>२</sup> परन्तु साधारण रूप से प्रायः समस्त पद राधा के मान के ही हैं। राधा का यह मान सहेतु भी है और निहेतु भी है। वे सखी से सुनकर अथवा शरीर में चिह्न देखकर कृष्ण का अपने से भिन्न अन्य गोपी से विहार करना जान कुदू होती हैं और मान करके बैठ जाती हैं। कृष्ण मान छुड़ाने के लिए दूती की शरण लेते हैं। दूती राधा को कृष्ण का स्नेह और व्याकुलता सुनाकर मान त्यागने को कहती हैं। परन्तु राधा नहीं मानतीं और कृष्ण क्यों नहीं आते, कह कर उसे भगा देती हैं। कृष्ण स्वयं आते हैं और हाथ पैर जोड़ते हैं, कुछ इससे और कुछ दूती की बकालत से राधा का मान छूट जाता है। कृष्ण कभी वेश परिवर्तन करके आते हैं, कभी वैसे ही। वेश परिवर्तन करके वे स्त्री का रूप धारण करते हैं और राधा के पास जाते हैं। राधा उन्हें सखी बनाने के लिए नाम धाम पूछती हैं। भेद खुलने पर वे हँस कर मान त्याग देती हैं।

कह तब अतनु, देव हथे पाओल, हृदि माहृ पैठल काल ।

निरजने सोइ, मंत्रे जब ज्ञारिये, तब इह होयब भाल ।

एत शुन जटिला, घरहुं दोहें लेयल, निरजने दुहुं एक ठाम ।

सब जन निकसल, बाहिरे बैठल, पूरल कानु मन-काम ॥

(शोखर, प.क.त., पद २४०)

(क) डसी री स्याम भुअंगम कारे ।

मोहन-मुख-मुसुक्यानि मनहुं, विष जात मंर सौं मारे ।

फुरै न मंत्र, जंत्र, गद नाहीं, चले गुनी गुन डारे ।

(सूरदास, सू. सा., १०।७४७, पृ. ५१९)

(ग) हरि गारड़ी तहां तब आए ।

यह वानी वृषभानुसुता सुनि, मन-मन हरय बढ़ाए ॥

अन्य-अन्य आपुन कौं कीन्हौं अतिंहं गई मुरझाइ ॥

(सूरदास, सू. सा., १०।७५८, पृ. ५२२)

१. (क) सूरसागर, दशम स्कंध, पद ६८२, ६८६ से ६९१, १६७८, १६७९ इत्यादि ।

(ख) पदकल्पतरु, पद ६३, १००, १०१, ११४, १३०, १८९, २३५, २५६, २६१

२. रसवति राधा रसमय कान ।

को जाने काहे क्यल दुहुं मान ॥

दुहुं अति रोखे विमुख भइ बैठ ।

दुहुं चलली जमुना-जले पैठ ॥

(गोविंददास, प. क. त., पद ५९९)

यह समस्त प्रकरण 'सहेतु' मान का है। 'निहेतु' मान का वर्णन भी वैष्णव पदावली में है। राधा कृष्ण के हार में लगी मरकत मणि में अपना प्रतिविम्ब देखकर उसे अन्य स्त्री समझ लेती हैं और कुछ हो बैठती हैं। सखियों द्वारा अपनी इस मूर्खता को जान कर वे लज्जित होती हैं और मान त्याग देती हैं। राधा का मान छुटाने में दूती और ललिता सखी का सबसे बड़ा हाथ है। कुछ पद यहां दिए जा रहे हैं।<sup>9</sup>

१. (क) प्रियसत्ति निकटे, जाइ कहे द्रुत-गति,

शुन धनि चतुरिणि राघे ।

चंद्रावलि सजे, कानु रजनि आजु,

कामे पुरायल साथे ॥

ऐछन शुनहते बात ।

अरुणित लोचन, गरगर अंतर,

रोखे पुरल सब गात ।

(उद्घवदास, प. क. त., पद ५२६)

(ख) सुन्दर सिंदुरः नयनक अंजन, संचरु दश नख-रेखा ।

कुंकुम चन्दन, अंगे विलेपन, प्रात समये दिल देखा ॥

दशगुण अधिक, अनले तनु दाहिल, रति चिह्न देखि प्रति अंगे ।

चम्पति पैङ्ग कपूर जब ना मिलव, तब भीलव हरि संगे ॥

(चम्पति, प. क. त., पद ४८१)

(ग) लालन अनत रतिमान आये हो जु मेरे गेह रसीले नयन बेन नुतरात ।

अंजन अधर घरे पीक लीक सोहें तोहें काहे कों दुरात झूठी सोहें खात ॥

बातेहुं बनावत बातहु न आवत एते पर रति के चिह्न दुरात तिरछी चितवत गात ।

नंदवास प्रभु प्यारी के बचन सुन भुले नाम वही को निसर जात ॥

(नंदवास, की. सं., भाग ३, उत्तरार्द्ध, पृ. ३९)

(घ) लाडिली न माने हो लाल आपहीं पाऊं धारो ।

जैसे हठ त्यजे प्यारी सोई यतन विचारो ॥

बातें तो बनाय कहीं जेती मति भेरी ।

एक हुं न माने हो लाल ऐसी त्रिया तेरी ॥

अपनी चोंप के काजे सखी भेष कीनो ।

भूषण वसन साजे बीना कर लीनों ॥

उतते आवत देखी चक्रत निहारी ।

कोन गाम वसत ही रूप की उजियारी ॥

गाम तो हे नंदगाम तहां की हों प्यारी ॥

नाम हैं सांबल सखी तेरे हितकारी ॥

कर सों कर जोरें स्यामा निकट बैठाई ।

सप्त स्वरन साज मिल स्वल्प बजाई ॥

(४) संकीर्ण संभोग—राधा-कृष्ण की इस प्रकार की प्रेम-लीला के अन्तर्गत कई

रीझ मोतीहार चाह उर ले पहिरावें ।  
 ऐसे हीं हमारा भटू सांवरो बजावें ॥  
 जोइ जोइ इच्छा होय सोई मांग लीजे ।  
 ऐसी बातें सांवरे सों कबहुं मान न कीजे ॥  
 मुख सों मुख जोरे स्यामा दरपन दिखावें ।  
 निरख छबीली छवि प्रतिविव लजावें ॥  
 छल तोऊ घर आयो हस पीठ दीनी ।  
 नंददास बल प्यारी आकों भर लीनी ॥ (नंददास, की. सं., भाग ३, उत्तरार्द्ध, पृ. ६८)

(५) वर नागर साजइ नागरि वेशा ।

करे धरि पंत्र तंत्र सडारत, को इह लखइ ना पारि ।  
 राइक निकटे, बाजाओत, सुंदरि, शुनइते भेगेल साधा ।  
 ए नवयौवनि, नविन विदेशिनि, आओ फुकारइ राधा ॥  
 शुनइते श्याम, हरखि चिते आओल, उठि धनि आदर केल ।  
 बाहुं पाकड़ि निज, आसने वैसायल, कत कत हरखित भेल ॥  
 ताहिं बाजाओत, बीणा सुमाधुरि, रिक्षि देयल मणिमाल ।  
 जैछे बाजाओत, हामरि जंत्रिया, मोहन जंत्र रसाल ॥

नाम गाम कह, कुल-अवलम्बन, ब्रजे आगमन किये काजा ।  
 मुखमयि नाम, मथुरा पुर यदुकुल, गुण-जने पीड़इ राजा ॥  
 धनि कहे तुया गुणे, रिक्षि परसन्न भैल, मागह मानस जोय ।  
 मनरथ-कर्म, जाचलि जदि सुंदरि, मान-रतन देह मोय ॥  
 हासि मुख मोड़ि, पीठ देइ बैठल, कानुक्यल धनि कोर

(भूपति, प. क. त., पद ४८३)

(६) रसवति जाइ रसिक-वर ठाम ।

श्याम-तनु-मुकुरे हेरइ अनुपाम ॥  
 निज प्रतिविम्ब श्याम-अंगे हेरि ।  
 रोखि कहत धनि आनन फेरि ॥  
 नागर एत किये चंचल भेलि ।

हामारि समुखे कर आन सज्जे कोलि ॥ (उद्घवदास, प. क. त., प. ५८७)

(७) पियाहि निरखि प्यारी हंस दीन्हौ ।

रीझे स्याम अंग-अंग निरखत, हंसि नागरि उर लीन्हौ ॥  
 आँलगन दै अधर दसन खंडि, कर गहि चिवुक उठावत ।  
 नासा सौं नासा लै जोरत, नैन नैन परसावत ॥  
 इहि अंतर प्यारी उर निरखौ, झज्जकि भई तब न्यारी ।  
 सूर स्याम मोकों दिखरावत, उर ल्याए धरि प्यारी ॥

(सूरदास, सू. सा. १०।२४।१२, पृ. १०५९)

एक लीलाएं हैं जिनमें उन दोनों का मिलन होता है जैसा कि शृंगार के इस विभाजन के परिचय में दिया जा चुका है। इस प्रकार की लीलाओं में राधा-कृष्ण का परस्पर मिलन और कीड़ा में पूर्णनिन्द नहीं होता क्योंकि मान और छेड़-छाड़ के कारण राधा के मन में कुछ दुःख और क्रोध बना रहता है।

‘ये प्रेम लीलाएं निम्न हैं:—

१. रास-लीला
२. दान-लीला
३. नौका-विहार-लीला
४. जल-कीड़ा और स्नान-लीला
५. कुंज-विहार-लीला

(१) रास-लीला—रास-लीला पर अपेक्षाकृत अधिक पद मिलते हैं। कृष्ण वंशी बजाकर गोपियों को बुलाते हैं। वे गृह कार्य त्याग कर उलटा-सीधा शृंगार करके वंशीवट की ओर भागती हैं।<sup>१</sup> वहां पर कृष्ण हँसी में उनसे वहां आने का कारण पूछते हैं और उपदेश

### १. (क) सरद-निसि देखि हरि हरष पायौ।

...                    ...                    ...

राधिका रमन बन-भवन-सुख देखि कै,

अधर धरि बेनु सु ललित बजाई।

नाम लैले सकल गोपकन्यानि के, सबनि कै

खबन वह धुनि सुनाई॥

(सूरदास, सू. सा. १०१९८८ पृ. ६०२)

|                         |                         |                         |                       |
|-------------------------|-------------------------|-------------------------|-----------------------|
| (ख) १. शरद चंद पवन मंद  | विपिने भरल कुसुम-गंध    | फुल मलिलका मालति जुधि   | मत्त-मधुकर-भोरणि ।    |
| मनिने भरल कुसुम-गंध     | मुरलि गान पंचम तान      | कुलवति चित चोरणि ॥      | २. हेरत राति ऐछन भाति |
| फुल मलिलका मालति जुधि   | मुरलि गान पंचम तान      | ४. विसरि गेह निजहुं देह | म्याम मोहन मदने माति  |
| मत्त-मधुकर-भोरणि ।      | कुलवति चित चोरणि ॥      | एक नयने काजर-रेह        | तांहि चलत जांहि बोलत  |
| ३. शुनत गोपि प्रेम रोपि | ४. विसरि गेह निजहुं देह | बाहे रंजित कंकण एकु     | मुरलिक कल लोलनि ।     |
| मनहि भनहि आपन सोंपि     | एक नयने काजर-रेह        | एकु कुंडल डोलनि ।       |                       |
| तांहि चलत जांहि बोलत    | बाहे रंजित कंकण एकु     |                         |                       |
| मुरलिक कल लोलनि ।       | एकु कुंडल डोलनि ।       |                         |                       |

(गोविंदास, प. क. त., पद १९५५) .

### (ग) करत शृंगार जुवती भुलाहीं।

अंग-सुधि नहीं, उलटे बसन धारहीं, एक एकहि कछु सुरति नाहीं।

नैन अंजन अधर आंजहीं हरष सौं खबन ताटक उलटे संवारें।

सूर-प्रभु-मुख-ललित, बेनु-धुनि बन सुनत, चलीं बेहाल अंचल न धारें॥

(सूरदास, सू. सा. १०१९८८, पृ. ६०६)

देते हैं।<sup>१</sup> गोपियां व्याकुल होकर प्रत्युत्तर देती हैं।<sup>२</sup> तब कृष्ण रास प्रारम्भ करते हैं। इस

१. (क) हेरि ऐछन रजनि घोर, तेजि तस्णि पतिक कोर,  
कैछे पाओलि कानन ओर, थोर नहत काहिनि।  
गलित-ललित-कबरि बंध, काहे धाओत जुवतिवृद्ध,  
मंदिरे किये पड़ल दंद, बेढ़ल विषय बाहिनि।  
(गोविंददास, प. क. त., पद १२५६)

- (ख) निसि काहैं बन काँ उठि धाईं।  
हंसि-हंसि स्याम कहत हैं सुन्दरि, को तुम ब्रज-मारगाहि भुलाई॥  
(सूरदास, सू. सा. १०१०११, पृ. ६०९)

२. (क) ऐछन वचन कहल जब कान।  
ब्रज-रमणीगण सजल-नयान॥  
टूटल सबहूँ मनोरथ-करण॥  
अवनत-आनने नखे लिखु धरण॥ (गोविंददास, प.क.त., पद १२५७)

- (ख) आकुल अंतर गदगद कहइ।  
अकरुण-वचन-विशिख नाहि सहइ॥  
शुन शुन सुकपट श्यामर-चंद।  
कैछे कहसि तुहुँ इह अनुबंध॥  
भांगलि कुल-शिल मुरलिक साने।  
किकरिगण जनु केश धरि आने॥  
अब कह कपटे धरमजुत बोल।  
धार्मिक हरये कुमारि-निचोल॥  
तोहे सोंपित जिजुया रस पाव॥  
तुया पद छोड़ि अब को काहाँ जाव॥  
एतहुँ कहल ब्रज-जौवत मेल॥  
शुनि नन्द-नन्दन हरपित भेल॥  
करि परसाद तर्हि करये विलास।  
आनंदे निरखये गोविंददास॥

(गोविंददास, प. क. त., पद १२५७)

- (ग) आस जनि तोरहु स्याम हमारी।  
बेनु-नाद-धुनि सुनि उठि धाईं प्रगटत नाम मुरारी।  
क्यों तुम निठुर नाम प्रगटायौ काहैं विरद भुलाने?

...      ...      ...  
प्रीति वचन नौका करि राखौ, अंकम भरि बैठावहु।

सूर स्याम तुम बिनु गति नाहीं, जुवतिनि पार लगावहु॥

(सूरदास, सू. सा. १०१०२९, पृ. ६१५)

सम्बन्ध में रास नृत्य का वर्णन करने वाले और उस समय की चर-अचर प्रकृति का वर्णन करने वाले पद अत्यन्त सुन्दर हैं।<sup>9</sup> बीच बीच में शृंगारिक पद भी हैं।

(२) दान-लीला—दान लीला संबंधी पद भी अपेक्षाकृत अधिक पाए जाते हैं। दधि बेचने जाती हुई गोपियों को और राधा को घेर कर कृष्ण दान (कर) मांगते हैं। उन लोगों को बहुत तंग करते हैं। इस सम्बन्ध के पद अत्यन्त श्रृंगारिक हैं।

(३) नौका-विहार—यमुना पार जाने वाली गोपियों और राधा को नाव में बैठा कर पार करने के लिए कृष्ण केवट का रूप रखते हैं। राधा उनको केवट समझकर उनके

१. (क) कालिन्दि-तीर, सुधीर समीरण, कुंद कुमुद अरविन्द विकाश ।  
 नाच्त मोर भोर मत्त मधुकर, शुक सारिक पिकु-पंचम भाष ॥  
 मधुवने निधुवन-मुगध मुरारि ॥  
 (गोविंदास, प. क. त., पद १२६८)

(ख) मंद पवन, कुंज भवन, कुसुम-गंध-माधुरी ।  
 मदन-राज, नव समाज, भ्रमरा भ्रमरि-चातुरी ॥  
 तरल ताल, गति दुलाल, नाचे नटिन नटन-शूर. . . . .  
 (ज्ञानदास, प. क. त., पद १०६८)

(ग) आज मोहन रची रासरस मंडली ।  
 उदित पूरण निशानाथ निरमल दिशा देख  
 दिनकर सुता सुभग पुलिन स्थली ॥  
 बीच हरि बीच हरिणा क्षमा लारची,  
 तहलता पिछ्ठ मानो कनक कदली रली ॥  
 पवन वश चपल द्रुम डुलन सी देखियत,  
 चारु हस्तक भेद भाँत भारी भली ।  
 चरण विन्यास कर्पूर कुंकुम धूरि पूर रही  
 दिश विदिश कुंज बन की गली ॥  
 कुंद मंदावर अर्रावद मकरंद मिले,  
 कुंज पुंजन मिले मंजु गंजत अली ॥. . . .  
 (गदाधर, कौ. सं., भाग १, पृ. ३२५)

- (घ) सरद-निसि देलि हरि हरष पायौ ।  
 विपिन बुंदा रमन, सुभग फूले सुमन,  
 रात इच्छ इयाम के मनहिं आयौ ॥  
 परम उज्ज्वल रैनि, छिटकि रही भूमि पर,  
 सद्य फल तहनि प्रति लटकि लागे ॥  
 तैसोइ परम रमनीक जमुना-पुलिन,  
 त्रिविध बहै पवन आनंद जागे ॥ (सूरदास, स. सा. १०१९८८, प. ६०२)

स्पर्श से दुःखी होती है। भेद खुलने पर प्रसन्न हो जाती है।<sup>१</sup> हिन्दी पदों में ऐसी कथा नहीं है। कुल दो तीन पद हैं जिनमें राधा-कृष्ण का नौका-विहार-मात्र वर्णित है। इस संबंध में प्रायः शृंगारिक पद ही अधिक हैं।

(४) जल-कीड़ा और स्नान-यात्रा —इस लीला में राधा-कृष्ण की परस्पर जल कीड़ा और कृष्ण का अधिवास के समय का स्नान वर्णित है। जल-कीड़ा के पद अधिकतर शृंगारिक ही हैं। कृष्ण राधा इत्यादि के साथ जमुना में या राधा-कुण्ड में स्नान करते हैं।<sup>२</sup>

१. (क) यमुनार दुकुल आला कैल नाय्यार रूपे ।

जगजन-मन भुले देखिया स्वरूपे ॥

गले बनमाला दोले शिरे शिखि-पाला ।

देखि मेन जाति कुल नाहि जाय राखा ॥

मुचकि हासिया नाय्या जार पाने चाय ।

जाचिया जौवन दिते सेइ जन धाय ॥ (वंशीवदन, प. क. त., पद १४१९.)

(ख) बैठे घनश्याम सुन्दर खेवत है नाव ।

आज सखी मोहन संग खेलवे को दाव ।

यमुना गंभीर नीर अति तरंग लोले ।

गोपिन प्रति कहन लागे मीठे मृदु बोले ।

पथिक हम खेवट तुम लीजिये उतराइ ।... (परमानन्द की. र., पृ. ४२)

१. (क) श्यामा श्याम सुखद जमुना जल निर्भय करत विहार ।

श्वेत कमल इंदीवर पर मानो भोरही भई है निहार ॥

श्री राधा कर अंबुज भर भर छिरकत बारंबार ।

(सूरदास, की. सं., भाग बीजो, पृ. २६०.)

(ख) पैठल सबहुं जमुना जल माह ।

पानि-समरे दुहुं करु अवगाह ॥

नाभि-मगन जले मंडलि कैल ।

दुहुं दुहुं मेलि करइ जलखेल ॥ (अनन्तदास, प. क. त., पद १२७३.)

(ग) गिरिष-समय गृह माह ।

जशोमति हरिष बाड़ाह ॥

फहि सब गोकुल-लोके ।

निज सुते करु अभिषेके ॥

गिरिषि-तपन भय लागि ।

वासहु कुसुम-परागि ॥

सुशितल बारि मधुर ।

कलस कलस भरि पूर ॥

रतन वेदि निरमाण ।

तार्हि आनाओल कान ॥

...

(माधव घोष, प. क. त., पद १५३९.)

(५) कुंज-विहार-लीला—प्रायः राधा कृष्ण का मिलन कुजों ही में हुआ करता था। इस लीला से संबंधित पदों में कुंजों का वर्णन तो उतना नहीं है, राधा-कृष्ण-मिलन सम्बन्धी शृंगारिक पद ही अधिक हैं।<sup>१</sup>

इन सब लीलाओं से संबंधित पद अधिकतर तो शृंगारिक भावना से ओत-प्रोत हैं। कुछ पदों में ही प्रकृति-वर्णन अथवा नख-शिख वर्णन है। दान-लीला में तो नख-शिख वर्णन अत्यन्त शृंगारिक है।

(६) संघन संभोग—नायक और नायिका में अनुराग जब अत्यन्त गाढ़ा हो जाता है तब जो मिलन होता है वह दुःख और क्रोध सबसे रहित होता है। अतः इस समय जो मिलन

(घ) चौदिके ब्रज-बधु देइ जयकार ।

घट भरि शिर पय देइ जल-धार ॥

अपरूप कानुक इह अभिषेक ।

चौदिके ब्रज-रमणीगण देख ॥

कुसुम गोलाव कपुरजुत वारि ।

घट भरि देओल शिर भर ढारि ॥ (माधव, प. क. त., पद १५४०.)

(ङ) फूली फिरत यशोदा रोहिनी उर आनंद न समायो ।

गांम गांम ते जाति बुलाई मोतिन चेक पुरायो ॥

ब्रज बनिता सब मंगल गावत बाजत धोय बजायो ।

प्रथम रात्रि यमुनाजल घट भरि अधिवासन करवायो ॥

उठि प्रभात कंचन चोकी धरि तापर लाल बेठायो ॥

(द्वारकेश, की. सं., भाग बीजो, पृ. २५६)

१. (क) राधा माधव, कुंजहि पैठल, रति-रण-रंग रसाला ।

रण-वाजन घन, कोकिल-कलरव, झंकर मधुकर- माला ॥

(गोविवदास, प.क. त., पद १५८७)

(ख) आज नव कुंजन की अति शोभा ।

करत बिहार तहां पिय प्यारी निरख नयन मन लोभा ॥

रुपवार संचत निज जन को उठत प्रेम की गोभा ।

परमानन्द प्रभु की चितवनी लागत चित को चोभा ॥

(परमानन्द, की. सं., भाग ३, पूर्वार्द्ध, पृ. १२१)

(ग) आज की बानिक कही न जाय बैठे निकस कुंज द्वार ।

लटपटी पाग सिर सिथिल चिहुर चारु खसित बरहा चन्द रस भरे ब्रज राज  
कुमार ॥

श्रम जल बिन्दु कपोल विराजत मानों ओसकण नील कमल पर ।

गोविंद प्रभु लाडिलो ललन वर कहा कहो अंग अंग सुन्दर वर ॥

(गोविंद, की. सं., भाग ३, पूर्वार्द्ध, पृ. १२०)

सुख होता है वह आनन्द से पूर्ण होता है। संपन्न संभोग से संबंधित लीलायें निम्न हैं—

- (१) वसंत लीला
- (२) होली लीला
- (३) डोल लीला
- (४) झूलन लीला
- (५) निद्रा
- (६) धूतंता

(१) वसंत लीला—वसंत लीला में राधा-कृष्ण होली के समान ही वसंत खेलते हैं। चारों ओर वसंत वी शोभा छाई है। राधा और सखियां श्रृंगार करके बन में जाती हैं, और कृष्ण से वसंत खेलती हैं। वे सब मिल कर नृत्य भी करते हैं।<sup>१</sup> हिन्दी में कुछ पद मदन-पूजा संबंधी भी हैं। इस प्रकरण के अन्तर्गत पदों में सुन्दर प्रकृति वर्णन है।<sup>२</sup>

१. (क) वृन्दा-विष्णु विहरइ माधवि माधव संगिया ।

दुहुं-गुण दुहुं जन, गाओत सुल्लित, चलत नर्तन-गति-भातिया ॥

श्वरण-जुगले, कुँडल शोहइ, नव किशलय तोड़िया ।

दुहुं कांधे दुहुं, भुज शोहइ, चुम्बइ मुख-शशि मोड़िया ॥

मत कोकिल, मुरलि ताहे बाये, नाचत शिखिगण मातिया ॥

(गोविंददास, प.क. त., पद १४९९.)

(ख) आओत रे ऋतुराज वसन्त ।

खेलत राइ कानु गुणवंत ।

तरुकुल मुकुलित अलिकुल धाव ।

मदन-महोत्सव पिकुकुल राव । (ज्ञानदास, प. क. त., पद १४२९.)

(ग) नव वसन्त आगमन नवनागरी नवनागर गिरिधिर संग खेलत ।

चोवा चंदन अगर कुंकुमा ताकि ताकि पिय सन्मुख मेलत ।

पीहोपांजुलि जब भरत मनोहर बदन ढांपि अंचल गति पेलत ।

चतुर्भुज प्रभु रसरास रसिक को रीक्षि-रीक्षि सुखसागर झेलत ॥

(चतुर्भुज, व. ध., पृ. ११)

(घ) खेलत मदन गोपाल वसन्त ।

नागर नवल रसिक चूड़ामणि सब विधि राधिकाकंत ॥

नेन नेन प्रति चार विलोकन बदन बदन प्रति सुन्दर हास ।

अंग अंग प्रति प्रीति निरन्तर रति आगमनि सजाइ विलास ॥

बाजत लाल मूढ़ग अधोटों डफ बांसुरी कुलाहल केलि ।

परमानन्द स्वामी के संग मिलि नाचत गावत रंगरेलि ।

(परमानन्ददास, व. ध., पृ. १२)

२. (क) ऋतु वसन्त मुकलित बन सजनी सुबन जूथिका फूलीरी ।

गुनन गुनन गुंजत दुहुंदिशा मधुप मंडली झूली ॥

गोवर्धन तट कोकिला कूजत बचन निकर समूली ।

(कृष्णदास, व. ध., पृ. १८)

(२) होली लीला—कृष्ण और राधा की होली लीला का वर्णन करने वाले पदों की संख्या हिन्दी में अपेक्षाकृत अधिक है। वैसे तो दोनों साहित्यों में वर्णन और भावों की समानता पाई ही जाती है। राधा और उसकी सखियाँ कृष्ण और उनके सखाओं के साथ धूमधाम से होली खेलती हैं। दोनों मंडलियाँ एक दूसरे को हरा देने की प्रबल चेष्टा करती हैं। गान-वाद्य और रंग से वायु मंडल पूरित है। होली का उत्सव और आनन्द पदों में सम्पूर्ण रूप से निहित है। इस संबंध कुछ पद यहां दिए जा रहे हैं।<sup>१</sup>

(ख) तरु तरु नव किशलय बन लागि ।

कुसुम-भरे कत अवनत शारिख ॥

तर्हि शुक शारिनि कोकिल बोल ॥

कुंज निकुंज भरमर करु रोल ॥

अपरूप श्रीवृन्दावन माझ ।

षड़ ऋतु संगे वसन्त ऋतु-राज ॥

विकसित कुवलय कमल कंदब ।

माघवि भालति मिलित रुलंब ॥ (गोविंददास, प.क.त., पद १४८९)

१. (क) खेलत राधा, इयाम रंग भरि, वृन्दा-विपिन समाज ।

चुया चंदन, बंदन कुंकम, रंग मुटाकि भरि साज ॥

बैठल इयाम, संगे मधुमंगल, सुबल सखादिक साथे ।

राधा ललिता, विशाला आदि सहचरि, पिचकारि करि निज हाते ।

कानुक पिचकारि, जबाहि बरिखत, एकहि शत शत धारे ।

सहचरि मेलि, राइ जब डारत, कहु कत शत एक बारे ॥

(उद्घवदास, प. क. त., पद १४३६)

(ख) खेलत कागु वृन्दावन-चांद ।

ऋतुपति मनमथ-मनमथ छांद ॥

सुन्दरिगण कर मंडलि मझि ।

रंगिणि प्रेम तरंगिणि साज ॥....

चकित चंद्रमुखि सहचरि-नहने ।

धाइ घरल गिरिधारिक वसने ॥

तरल-नयानि तुरिते एक जाइ ।

कर सबे काढ़ि मुरलि लेइ धाइ ॥

घन करतालि भालि भालि बोल ।

हो हो होरि तुमुल उतरोल ॥

अरुण तरुण तरु अरुणाहि धरणी ।

स्वल जलचर भेल सभे एक-वरणी ॥

अरुणहि नीरे अरुण अर्विंद ।

अरुण-हृदय भेल दास गोविंद ॥ (गोविंददास, प. क. त., पद १४३६)

(३) डोल लीला—डोल लीला से संबंधित पद संख्या में बहुत कम हैं। राधा-कृष्ण को बैठा कर सखियाँ झुलाती हैं और डोल मारती हैं। सब अत्यन्त प्रसन्न होते हैं। कुछ पद यहां दिए जा रहे हैं।<sup>१</sup> यह लीला एक तरह से झूले पर बैठ कर होली खेलना ही है।

(ग) राधा मोहन रंग भरे हैं, खेल मध्यौ ब्रज-खोरि ।

नागरि संग नारि गत सोहैं, स्याम ग्वाल संग जोरि ॥

हरि लिये हाथ कनक-पिचकारी सुरंग कुंकुमा धोरि ।

उर्तीहूं माट कंचन रंग भरि-भरि, लैं आईं तिय जोरि ॥

कोउ मुरली लैं लगी बजावन मन भावन-मुख हेरि ।

किनहूं लियौ छोरि पट-कटि तैं बारत तन पर फेरि ॥

(सुरदास, सू. सा., १०।२८९८, पृ. ३३९)

(घ) हो हो होरी खेलं नन्द की नवरंगी लाला ।

अबीर भरि भरि झोरी, हाथन पिचकारी

रंगन बोरी, तैसिय रंगीली ब्रज की बाला ।

मूरति घरे अनंग, गावत तान-तरंग,

ताल मूदंग मिलि बजावं बीन-बेनु रसाला ॥

नन्ददास प्रभु-प्यारी के खेलत रंग रह्यी,

छबि बाढ़ी, छूटी हैं अलक, टूटी हैं माला ॥ (नन्ददास, पदावली, पृ. ३३९)

(ङ) ढोटा दोउ राय के खेलत डोलत फाग हो ।

लाले जो देखे सो मोहियो ओर प्रतिछिन नव अनुराग हो ॥

सखा संग सब बोलके घर घर तें दे तव गारि ।

सुनत कुंवर कोलाहला निकसी घोष कुमारि ॥

भूषण वसन जो साजियो उर गज मोतिन हार ।

झूमक चेत व गावही घोष राय दरबार ॥

बाजे बहुत बजावही डफ दुहुंभी कठताल ।

बल मोहन मध्य नायका चहुंदिश, नाचत ग्वाल ॥..... (गोविंद, व. ध., पृ. १६७)

(च) क्रतु-राज, ब्रज समाज, होरि रंगे रंगिया ।

नागरीवर होरि रंगे, उनमत-चित श्याम संगे, नाचत कत भंगिया ।

गाओत कत रस प्रसंग, बाओत कत बीण मोचंग, थैया थैया भूदंगिया ॥

चंचल गति अति सुरंग, निरखि भुले कत अनंग, संगीत रसतरंगिया ॥.....

(उद्घवदास, की. प., पृ. ३५७)

१ (क) दोलत राधा माधव संगे । दोलायत सब सखियण बहु रंगे ॥

डारत फाग दुहुं-जन-अंगे । हेरइते दुहुं-रूप मुश्छे अनंगे ॥

बाओत कत कत जंत्र सुतान । कत कत राग-माल कह गान ॥

चंदन कुंकुम भरि पिचकारि । दुहुं अंगे कोइ कोइ देओत डारि ॥

विगलित अरुण वसन दुहुं गाय ।..... (ज्ञानदास, प. क. त., पद १४५२)

(४) झूलन—झूलन लीला सम्बन्धी पदों में राधा और कृष्ण का झूला झूलना वर्णित है। वे दोनों झूलते हैं और सखियां झुलाती हैं। प्रकृति की सुन्दर पृष्ठभूमि यें यह लीला बड़े उल्लास से होती है। झूलन लीला के वर्णन के साथ साथ ही सुन्दर प्रकृति वर्णन भी पाया जाता है।<sup>9</sup>

(५) निद्रा अथवा रसालय—राधा और कृष्ण के विश्राम से संबंधित इस लीला

(ख) झूलत डोल नंदकुमार ।

चहुं और झूलावत ब्रज सुंदरी गावत सरस धमार ।

वाम भाग वृषभान-नंदिनी साजे सकल सिंगार ।

छिरकत चोवा चंदन कुंकुमा करन कनक पिचकार ।

उड़त गुलाल दुहुं विश बाढ़धो रंग अपार ॥

आसकरण प्रभु मोहन झूलत ब्रज के प्राण अधार ॥ (आसकरण, व.ध., पृ. २४२)

१. (क) देख सखि झूलत राधा श्याम ।

विविध जंत्र सुमेलि मुस्वर, तान मान सुठाम ॥

आषाढ़ गत पुन, माह शाड़न, सुखद यमुना तीर ।

चांदिनि रजनी, सुखमय सुखदय, मंद मलय समीर ।

परिपूर्ण सरोवर प्रफुल्लित तरुवर गगने गरजे गभीर ।

घोर घटा घन दामिनि दमकत विदु बरिखत नीर ॥

(तहि) कलपद्रुम-न्तल, छाह शीतल, रचित-रतन-हिंडोर ।

(उद्घवदास, प. क. त., पद १५६१)

(ख) माह शाड़न, बरिखे घन घन, दुहुं झुले कुंजक मांझ ।

बनि फुल-माला, रचित दोला, दुहुं विच नटवर राज ॥

गगने गरजनि, दमके दामिनि, दुहुं गाओये बहुविध तान ॥

रवाब बीणा, कच्छपीना दुहुं, कर्हांह कर घरमान ॥

(शिवराम, प. क. त., पद ११५६)

(ग) झूलत अति आनंद भरे ।

इत श्यामा उत लाल लाडिलो बैयांकंठ धरे ॥

बोलत भोर कोकिला अलिकुल गरजत हैं घन घोर ।

गावत राग मल्हार भामिनी दामिनि की शक्षोर ॥

नेन्हीं नेन्हीं बूँद परत हैं ऊपर मंद मंद समीर ॥

फूलन फूल रह्यो कानन सब सुंदर यमुना तीर ॥.....

(सूरदास, की. स., भाग बीजो, पृ. ३२५)

(घ) हरि संग झूलत है ब्रजनारी ।

सावन भास फुही थोरी थोरी तेसीये भूमि हरियारी ॥

नवधन नववन नव चातक पिक नवल कुरुंगी सारी ॥

नवल किशोर वाम अंग शोभित नव वृषभानु दुलारी ॥.....

(कुंभनदास, की. स., भाग बीजो, पृ. ३०९.)

का वर्णन करने वाले पद बहुत थोड़े ही हैं। राधा और कृष्ण सो रहे हैं, उस अवस्था की शोभा का वर्णन कवि करते हैं। पदों में श्रृंगारिकता की पुट है।<sup>१</sup>

(६) धूर्त्तंता अथवा छल से मिलन—राधा और कृष्ण एक दूसरे से मिलने की सतत चेष्टा करते थे। ब्रज के लोगों और अपने स्वजनों से छिपाकर एक दूसरे से मिलने के लिए उन्हें धूर्त्तंता का सहारा लेना पड़ता था। इस छल से संबंधित पद गौड़ीय वैष्णव पदावली में 'स्वयं दौत्य' प्रकरण में पाए जाते हैं। सूरदास ने भी कुछ ऐसे प्रसंग उपस्थित किए हैं। वे प्रसंग राधा की माला खोना और यमुना-गमन है। 'स्वयं दौत्य' प्रकरण की राधा शिव पूजा के बहाने से वन की ओर जाती हैं। वहां चतुराई से राह भूलने का बहाना करके कृष्ण को संकेत-पूर्वक एकांत में जाने को कहती हैं। इसी प्रकार ग्रन्थ को भगाने के बहाने कृष्ण को संकेत कर देती हैं। कृष्ण जादूगर के रूप में राधा के आंगन में आते हैं। सूरदास की राधा माला खो जाने का बहाना करके उसे ढूँढने के मिस कृष्ण के पास जाती हैं। यमुना से आते समय कृष्ण को संकेत करके कुंज में बुलाती हैं।<sup>२</sup>

#### १. (क) देखि सखि गोरि शुतल श्याम-कोर।

नागल नील, रतन किये कांचन, कुवल चम्पक जोर॥

गोरि सुनागरि, अधरे अधर धरि, धुमायल विदगध चोर॥

(गोविंददास, प. क.त., पद १५१०)

(ख) तड़ित-जड़ित जलद भाति, दुहे सुखे शुति रहल माति,

जिनि भादर रस-बादर, परमादर शोजे॥

बरज-कुलज जलज-नयनि, धुमल विमल-कमल-वयनि, कृति नालिश भुज वालिश

आलिस नाहि तेजे॥.....

(जगदानंद, प. क. त., पद ६५७)

(ग) दोउ मिल पोड़े सजनी देख अकासी।

पटतर कहा दीजे गोपी जन नेनन कों सुखरासी॥

स्यामा स्याम संग यों राजत हैं मानों चन्द्रकला सी।

(परमानंद, की. सं., भाग ३, उत्तरार्द्ध, पृ. ८२)

(घ) पोड़े श्याम जू सुख सेज।

संगे श्री वृथभानु तनया रंग रस को हेज॥

तरणी-तनया विलुलित कनक मालती को तेज।

शोभा की सीमा हैं दंपति गोविंददास गनेज॥

(गोविंददास, की. सं., भाग ३, उत्तरार्द्ध, पृ. ८३)

#### २. (क) देव-आराधन-छले चलु गोरी।

संगहि समवय नविन किशोरी॥

चंदन कुंकुम आर फुल-माल।

लेयल बहु उपहार रसाल॥

चलु वर-नागरि संगव माह।

सचकित नयने दीग दश चाह॥

६. प्रवास—‘प्रवास’ प्रकरण में जो पद प्राप्त हैं वे मुख्यतया राधा-गोपी-विरह संबंधी हैं। कृष्ण के प्रवास में जाने की कथा है और कृष्ण के चले जाने से वियोगिनी

ऐछन समये निविड़ बन माझ ।

मीलल एकले विदाश राज ॥

हेरि सुवदनि अति हरवित भेलि ॥

कह कवि शेखर दुहुं जन केलि ॥

(कवि शेखर, प. क. त., पद ६२८)

(ख) ए हरि अतये देखायवि पंथ ।

पूजब पशुपति गोरि एकंत ॥

सहजे बधु-जन गति-मति-हीन ।

घर सबे बाहिर पंथ ना चौन ॥

(गोविंददास, प. क. त., पद ६४६)

(ग) एतहुं तियासे होत जब आकुल, की फल मंदिरे गुंज ॥

ताहिं चलह जाहां कुसुम विथारल, मंजुल माधवि-कुंज ॥

एतहुं संकेत कयल जब कामिनि, कानु चलल सोइ ठाम ॥. . . .

(गोविंददास, प. क. त., पद ६४६)

(घ) रसिक नागर, साजि बाजिकर, संगेत सुबल सखा ।

ढोलक बाजाइया, दड़ि दड़ा लैओ, भानुपुरे दिला देखा ॥. . . .

(उद्घवदास, प. क. त., पद ६४५)

(ङ.) जननी अतिहीं भई रिसहाई ।

बार-बार कहै कुंवरि राधिका, मोतिसरि कहाँ गंवाई ॥

बूझे तैं तोहिं ज्वाब न आवै, कहा रही अरगाई ॥. . . .

(सूरदास, सू. सा., १०१९६९, पृ. ९२८)

(च) सुनि री मैया कालहीं हाँ, मोतिसरी गंवाई ।

सखिनि मिलै जमुना गई, धाँ उनहिं चुराई ॥

कीधाँ जलही मैं गई यह मुषि नहिं मेरें ।

तब तैं मैं पछिताति हाँ कहति न डर तेरें ॥. . . .

(सूरदास, सू. सा., १०१९७०, पृ. ९२८)

(छ) जैहै कहाँ मोतिसरि मोरी ।

अब मुषि भई लई वाही नै, हंसति चली वृथभानु-किसोरी ॥

अबहीं मैं लोन्हें आवति हाँ मेरें संग आवै जनि कोरी ॥

• • • • •

मोकों आजु अबेर लागि हैं, ढूँढौंगी घर-घर अज-खोरी ॥

(सूरदास, सू. सा., १०१९७७, पृ. ९३१)

(ज) सैन दै नागरी गई बन काँ ।

तबहि कर-कौर दियौ डारि, नहिं रहि सके,

ग्वाल जैवत तजे मोहूयौ उनकाँ ॥

चले अकुलाइ बन धाइ, व्याइ गाइ देखिहाँ जाइ,

मन हरय कीन्हाँ ॥

(सूरदास, सू. सा. १०१९८४, पृ. ९३३)

राधा और गोपियों को जो विरहवेदना होती है, उस विरह का वर्णन गौड़ीय वैष्णव पदकर्ता और हिंदी पदकर्ता दोनों ने ही किया है। गौड़ीय पदकर्ताओं ने वैष्णव रस-शास्त्र के अनुसरण में विरह का समस्त अंगों सहित वर्णन किया है। विरहजनित उद्घोग, आशंका, व्याकुलता, क्रतु अनुकूल विरह, विरह जनित दश दशायें, इन सब का वर्णन किया गया है परंतु हिन्दी पदों में इन समस्त अंगों का वर्णन नहीं है। गोपियों और राधा की व्याकुलता और कृष्णविरहजनित वेदना का वर्णन तो है। कहने का तात्पर्य यह है कि भावनाओं में समानता होते हुए भी वर्णन के ढंग अथवा शैली में अवश्य अंतर है। गौड़ीय पदकर्ताओं का प्रवासजनित विरहवर्णन शास्त्रोक्त रूप में बंधा-बंधाया सांगोपांग वर्णन है। हिन्दी पदावली का विरह वर्णन अधिक स्वतंत्र है। उसमें राधा और गोपियों की विरहवेदना का वर्णन अपेक्षाकृत अधिक मर्मस्पर्शी और स्वाभाविक सा है। सूरदास के विरह संबंधी पदों में अपेक्षाकृत अधिक सौन्दर्य है, वैसे वे भी रस शास्त्र के अनुकूल ही हैं। यहाँ कुछ पद दिए जा रहे हैं।<sup>1</sup>

(क) करि गए थोरे दिन की प्रीति ।

कहं वह प्रीति कहाँ यह बिछुरनि, कहं मधुबन की रीति ॥

अब की बेर मिलौ मनमोहन, बहुत भई विपरीति ।

कैसे प्रान रहत दरसन बिनु, मनहु गए जुग बीति ॥

कृपा करहु गिरधर हम ऊपर, प्रेम रहौ तन जीति ।

सूरदास प्रभु तुम्हरे मिलन बिनु, भई भुस पर की भीति ॥

(सूरदास, सू. सा., १०१३१८४, पृ. १३४६)

(ख) निसिदिन बरषत नैन हमारे ।

सदा रहत बरषा रितु हम पर, जब तैं स्याम सिधारे ॥

दृग अंजन न रहत निसि बासर, कर कपोल भए कारे ।

कंचुकि-पठ सूखत नहीं कबहुं, उर बिच बहुत पनारे ॥

आंसू-सलिल सबै भइ काया, पल न जात रिस टारे ।

सूरदास प्रभु यहै परेखी, गोकुल काहें बिसारे ॥

(सूरदास, सू. सा., १०१३२३६, पृ. १३६१)

(स) हरि दरसन कौं तरसति अंखियां ।

झांकति झखति झरोखा बैठी, कर मीड़ति ज्याँ मखियां ॥

विछुरीं बदन-सुधा-निधि-रस तैं, लगति नहीं पल पैखियां । . . . .

(सूरदास, सू. सा., १०१३२४०, पृ. १३६२)

(घ) इहिं दुख तन तरफत मरि जैहैं ।

कबहुं न सखी स्याम-सुन्दर-धन, मिलिहैं आइ अंक भरि लैहैं ?

कबहुं न बेनु अधर धरि मोहन, यह मति लै लै नाम बुलैहैं ? . . . .

(सूरदास, सू. सा., १०१३४०७, पृ. १४१०)

वैष्णव रस-शास्त्र में प्रवास के दो प्रकार बताए हैं, 'अदूर' और 'सुदूर'। कृष्ण का अदूर प्रवास कालीय-दमन, नंद-मोक्षण-कार्यानुरोध-गमन और रास में अंतर्धान हो जाने के समयों में होता है। उनकी इस प्रकार की अनुपस्थिति से समस्त ब्रजबासियों को, विशेष-कर राधा को, अत्यंत क्लेश होता है। यह क्लेश वैष्णवों ने विरह के रूप में दिखाया है। अदूर प्रवास का विरह काल क्योंकि दीर्घ नहीं है, विरह भी उतना दीर्घ और तीव्र नहीं है। सुदूर प्रवास-जनित-विरह अत्यंत दीर्घकालिक होने के कारण बहुत दुःखदायक है। इस विरह में राधा, गोपियां, और यशोदा दुःख की तीव्रता से मृतप्राय हो जाते हैं। ब्रजबास लीला के इन पदों में कृष्णा अपेक्षाकृत अधिक है।

**अदूर प्रवास**—अदूर प्रवास लीला संबंधी गौड़ीय वैष्णव पदावली में इस प्रवास के ऊपर दिए समस्त अवसरों का वर्णन है, और इन सब समयों के अनुकूल राधा का विरह भी वर्णित है।<sup>9</sup> कालीय दमन और नंद-मोक्षण में यशोदा और अन्य ब्रजबासी भी विलाप

(ङ) पराण-पिय सखि हामारि पिया ।

अबहुं ना आओल कुलिश-हिया ॥

नखर खोयायलु दिवस लिखि लिखि ।

नयन आंधायलु पिया-पथ देखि ॥ (गोविंददास, प. क. त., पद १६७१.)

(च) पुन नाहि हेरव सो चांद-वयान ।

दिने दिने क्षीण तनु ना रहे पराण ॥

आर कत पिया-गुण, कहिव कांदिया ।

जीवन संशय हैल पिया ना देखिया ॥

उठिते बसिते आर नाहिक शकति ।

(ज्ञानदास, प. क. त., पद १६४७.)

(छ) चिर दिवस् भेल हरि, रहल मथुरापुरि,

अतये सखि बुझह अनुमाने ।

मधु-नगर-जौयिता, सबहुं तारा पंडिता,

बांधल मन सुरत-रति-दाने ॥

ग्राम्य गोप बालिका, सहजे पशुपालिका,

हाम किये श्याम-उपभोग्या ।

(शशि शेखर, की. प., पृ. ३१२.)

(ज) सखी री हरि आवर्हि किर्हि हेत ।

वै राजा तुम ग्वारि बुलावत, यहै परेखो लेत । (सूरदास, सू. सा., १०।३२७८, पृ. १३७३)

(झ) परेखो कौन बोल कौ कीजै ।

ना हरि जाति न पांति हमारी, कहा मानि दुख लीजै ॥

(सूरदास, सू. सा., १०।३१९२, पृ. १३४८)

१. (क) सहचरि संगे राइ खिति लूठइ, खणहि खणहि मुरछाय ।

कुंतल तोड़ि सघन शिर हानइ, को परबोधब ताय ॥

करते और दुःखी होते हैं।<sup>१</sup> हिन्दी पदावली में इन अवसरों पर केवल यशोदा और अन्य ब्रजवासी ही व्याकुल होते हैं। राधा का उल्लेख नहीं है। केवल रास के समय अंतर्धान हो जाने पर राधा और सखियां दोनों व्याकुल हो जाती हैं।<sup>२</sup> अर्थात्, राधा का विरह रासांतर्धान में ही वर्णित है, कालीय दमन, गोचारण, नंद-मोक्षण आदि में नहीं।

हरि हरि कि भेल बजर निपात ।

काहे लागि कालिन्दि-विष-जले पैठल, सो मझु जोवन-नाथ ॥

(माधवदास, प. क. त., पद १५९०)

- (ख) एकादशी करि, निशि अवशेषे, स्नाने गेला अजपति ।  
जलेर माझारे, वरुणेर चरे, नंदेरे हरिल तथि ॥  
ए बोल शुनिया, नंदेरे नंदन, पितार उद्देश लागि ।  
जले ज्ञांप दिया, वरुण नियड़े, गेला मने दुख जागि ॥  
ताहा शुनि धनी, राहु सुवदनी, मरमे पाइया दुख ।  
हा नाथ बलिया, कांदे फुकरिया, ना देखिया चांद-मुख ॥

(उद्धवदास, प. क. त., पद १५९५)

१. (क) कांदे ब्रजेश्वरी, उच्च स्वर करि, कोथा रे गोकुल-चंद ।  
भुलि कार बोले, ज्ञांप दिया जले, भुजगे हइला बंध ॥  
अपुत्रक हैया, मंदिर लह्या, आछिलुं परम सुखे ।  
पुत्र हैया तुमि, जठरे जनमि, शेल दिया गेला बुके ॥

(माधव, प. क. त. पद १५८९)

- (ख) ताहार उपरे चड़ि, घन मालशाट मारि,  
ज्ञांप दिला कालीदह-जले ।  
देखिया राखालगण, कांदिया आकुल-मन,  
पड़े सभे मुरछित हैया ।  
फुकरि श्रीदाम कांदे, केहो थिर नाहि बांधे ,  
क्षणेके चेतन सभे पाबा ॥

(माधव, प. क. त., पद १५८७)

- (ग) इहं अंतर सब सखा जाइ ब्रज नंद सुनायौ ।  
हुम संग खेलत स्याम जाइ जल मांझ धंसायौ ॥  
बूढ़ि गयौ, उचकयौ नहीं, ता बाताहि भई बेर ।  
कूदि पर्यौ चड़ि कदम तै खबरि न करौ सबेर ।  
त्राहि-त्राहि करि नंद, तुरत दौरे जमुना-तट,  
जसुमति सुन यह बात, चली रोवति तोरति लट ।  
ब्रजवासी नर-नारि सब, गिरत परत चले धाइ ।

(सूरदास, सू. सा, १०१५८९, पृ. ४६४)

२. (क) कहि धौं री बन बेलि कहूं तै देखे हैं नंद-नंदन ।  
बसहु धौं मालती कहूं तैं, पाए हैं तन-चंदन ॥

सुदूर प्रवास—सुदूर प्रवास में कृष्ण मथुरा जाते हैं। सुदूर प्रवास जनित विरहवर्णन गौड़ीय वैष्णव पदावली में रस-शास्त्र के अनुकूल है। रूप गोस्वामी ने विरह की जो दश दशायें बताई हैं, उन सब पर पद रचे गए हैं। ये विरह दशायें निम्न हैं:—

|                           |            |                     |
|---------------------------|------------|---------------------|
| १. चिंता दशा              | पदकल्पतरु, | पद १८८६             |
| २. जागरण दशा              | " "        | पद १८९०             |
| ३. उद्वेग दशा             | " "        | पद १८९३, १८९४, १८९५ |
| ४. तानव दशा               | " "        | पद १९०१             |
| ५. मलिनांगता दशा          | " "        | पद १९०४             |
| ६. प्रलाप दशा             | " "        | पद १६५५, १६५६       |
| ७. व्याधि दशा             | " "        | पद १९१०             |
| ८. उन्माद दशा             | " "        | पद १९१९, १९२०, १९२१ |
| ९. मोह दशा                | " "        | पद १९२८, १९२९       |
| १०. मृत्यु दशा (दशमी दशा) | " "        | पद १९३६, १९३७       |

हिन्दी पदों में इन सब दशाओं का दिग्दर्शन नहीं है। कुछ दशाओं के समान-भाव प्रदर्शन करने वाले पद पाए जाते हैं। समान-भाव-प्रदर्शक कुछ पद यहां दिए जा रहे हैं।

### चिन्ता दशा

|                            |                               |
|----------------------------|-------------------------------|
| बंगला पद                   | हिन्दी पद                     |
| कांचा कांचन-कांति कमल-मुखि | कर कपोल भुज घरि जंधा पर,      |
| कुसुमित कानन जोइ ।         | लेखति माइ नखनि की रेखनि ॥     |
| कुंज-कुटीरे कलावति कातर ।  | सोच-विचार करति वह कामिनि,     |
| कानु कानु करि रोइ ।        | घरति जु ध्यान मदन-मुख भेषनि ॥ |

कहि धाँ कुंद, कदंब बकुल, बट, चंपक, ताल तमाल ।

कहि धाँ कमल कहां कमलापति, सुंदर नैन विसाल ॥

कहि धाँ री कुमुदिनि, कदली कछु, कहि बदरी कर बीर ।

कहि तुलसी तुम सब जानति हौ, कहं धनस्याम सरीर ॥

(सूरदास, सू. सा., १०१०९१, पृ. ६३७)

(ख) पियाल चूतवर पनस चंपक अशोक बकुल बक नीप ।

एके एके पूछियो तर ना पइया आओल तुलसिसमीप ॥

जाति यूथि नव मल्लिक मालति, पूछल सजल नयाने ।

(उद्घवदास, प. क. त., १२६०)

(ग) बाएं कर द्रुम टेके ठाड़ी ।

बिछुरे मदन गोपाल रसिक मोहि विरह-व्यथा तनु बाड़ी ।

लोचन सजल, वचन नहिं आवं स्वास लेति अति गाड़ी ॥

नंद लाल हम साँ ऐसी करी, जल तैं मीन घरि काड़ी ॥

(सूरदास, सू. सा., १०११०३, पृ. ६४१)

कि कहब कितब कतये कुल-कामिनि  
कठिन कुसुम-शर सहड ।  
करहि कपोल कंठ करि कुंचित  
कालिन्दि-कूल में रहइ ॥...  
केवल कांत-कथा कहि कांदये  
काम-कलंकिनि गोरि ।  
किंचित काल कलप करि मानये  
गोविंद दास पहुँ छोड़ि ॥  
(गोविंददास, प. क. त., पद १८८६)

नैन नीर भरि-भरि जु लेति ह,  
धिक-धिक जे दिन जात अलेखनि  
कमल-नयन मधुपुरी सिधारे,  
जाने गुन न सहस्रमुख सेषनि ॥  
अवधि झुठाई कान्ह सुनु री सखि,  
क्याँ जीवै निसि दामिनि देखनि ॥  
सूरदास-प्रभु चेटक नट करि गए,  
नाना विधि नाचार्ति नट-येषनि ॥  
(सूरदास, सू. सा., १०१३४०५,  
पृ. १४१०)

## जागरण दशा

बंगला पद  
के मोरे मिलाओ दिवे सो चांद-बयान ।  
आंखि तिरपित हवे जुड़ावे पराण ॥  
काल-राति ना पोहाय कत जागिव बसिया ।  
गण शुनि प्राण कांदे ना जाय पातिया ॥  
उठि बसि करि कत पोहाइव राति ।  
ना जाय कठिन प्राण छार नारी जाति ॥  
धन जन जौवन दोसर बंधुजन ।  
पिया बिनु शून्य भेल ए तिन भुवन ॥

(बलरामदास, प. क. त., पद १६४५)

हिन्दी पद  
हम काँ जागत रेनि बिहानी ।

कमल नैन जग जीवन की सखि, गावत अकथ कहानी ।  
विरह अथाह होत निसि हमकाँ, बिनु हरि समुद समानी ।  
क्याँ करि पार्हाहं विरहिनि पार्हाहं, बिनु केवट अगवानी ॥

(सूरदास, सू. सा., १०१३२७१, पृ. १३१७)

## उद्बोग दशा

बंगला पद  
कुंज कुंवर भेल कोकिल शोकिल, बृन्दावन बन-दाव ।  
चन्द मंद भेल चंदन कंदन, मारूत मारत धाव ॥.  
कतये आराधव माधव ।  
तोहे बिनु बाधामयि भेल राधा ॥  
कंकण शंकन किकिणि शंकिनि कुंडल कुंडलि-भान ।  
जावक पावक काजर जागर मृगमद मद-करि मान ॥(गोविंददास, प. क. त., पद १८९३)  
हिन्दी पद  
अब वै बातें उलटि गईं ।

जिन बातनि लागत सुख आली, तेऊ दुसह भई ।  
 रजनी स्याम स्याम सुन्दर संग, अरु पावस की गरजनि ।  
 सुख समह की अवधि माधुरी, पिय रस-बस की तरजनि ॥  
 मोर पुकार गुहार कोकिला, अलि गुंजार सुहाई ।  
 अब लागति पुकार दाढ़ुर सम, बिनही कुंवर कन्हाई ॥  
 चंदन चंद समीर अग्नि सम, तनहीं देत दब लाई ।  
 कालिंदी अरु कमल कुसुम सब दरसन ही दुखदाई ॥  
 सरद बसंत सिसिर अरु ग्रीष्म, हिम-रितु की अधिकाई ।  
 पावस जरें सूर के प्रभु बिनु, तरफत रैन बिहाई ॥ (सूरदास, सू. सा., १०१३१९८,  
 पृ. १३५०)

## तानव दशा

बंगला पद  
 पुन नाहि हेरब सो चांद-बयान ।  
 दिने दिने क्षीण तनु ना रहे पराण ॥  
 आर कत पिया-नुण कहिब काँदिया ।  
 जीवन संशय हैल पिया ना देखिया ॥  
 उठिते बसिते आर नाहिक शकति ।  
 जागिया जागिया कत पोहाइब राति ॥  
 सो सुख-संपद मोर कोथकारे गेल ।  
 पराण-पुतली मोर के ह्रिया निल ॥  
 आर ना जाइब सोइ जमुनार जले ।  
 आर ना हेरब इयाम कदम्बेर तले ॥  
 निलज पराण मोर रहे कि लागिया ।  
 ज्ञानदास कहे मोर फाटि जाय हिया ॥ (ज्ञानदास, प. क. त., पद १६४७)

## हिन्दी पद

बहुरि न कबहूं सखी मिलें हरि ।  
 कमल-नैन के दरसन कारन, अपनी सो जतन रही बहुतै करि ।  
 जेह जेह पथिक जात मधुबन तन, तिन सौं विथा कहति पाइन परि ।  
 काहुं न प्रगट करी जदुपति सौं, दुसह दुरासा गई अवधि टरि ॥  
 धीर न धरत प्रेम व्याकुल चित, लेत उसांस नीर लोचन भरि ।  
 सूरदास तन थकित भई अब, इहि वियोग-सागर न सकति तरि ॥ (सूरदास, सू. सा., १०। ३२९५, पृ. १३७८)

## मलिन दशा

बंगला पद  
 कि कहिब माधव राइक खेद ।  
 कहइते हृदय होयत मझु भेद ॥

अति दुरबल तनु धरइ ना पार ।  
 कोकिल-शबदे बहये जल-धार ॥  
 इहि मधु-समय पुरवे रस-खेल ।  
 सोडरि सोडरि धनि झामरि भेल ॥  
 विरह-आनले दहि विवरण अंग ।  
 विषम वसंत ताहे मदन तरंग ॥  
 रोइ रोइ कि कहये कछु नाहि जान ।  
 जनु परलाप कवि शोखर भाण ॥

(शंखर, प. क. त., पद १७१९)

## हिन्दी पद

सखी री काहे रहत मलीन ।  
 तन सिंगार कछू देखत नहिं, बुधि बल आनेंद्र हीन ॥  
 मुख तमोर, नैन नहिं अंजन, तिलक ललाट न दीन ।  
 कुचिल वस्त्र, अलके अति रुखी, विलियत है तन छीन ॥  
 प्रेम-नृशा तीनों जन जानै, विरही, चातक, मीन ।  
 सूरदास बीतति जु हृदय में, जिन जिय परवस कीन ॥

(सूरदास, सू. सा. १०१३२६७, पृ. १३७०)

## प्रलाप दशा

## बंगला पद

पिया परदेश वेश गेल दूर ।  
 हास रभस सबहुं भेल चूर ।  
 मृगमद चंदन लेपन बीख ।  
 मंद पवन जनु आनल-शीख ॥  
 ए सखि ए सखि दुरदिन लागि ।  
 ह्रात-रतन खसे कोन अभागि ॥  
 हिमकर उगइते दिनकर-तेज ॥  
 नलिनि विछायत कंटक-शेज ॥  
 सब विपरित एह समय वसंत ।  
 मनमय पिशुन कयल जिउ अंत ॥  
 रतन-हार भेल गुहतर भार ।  
 दिने दिने देह नेह अनुसार ॥  
 विहि से कयल भोहे हाहा सार ।  
 ज्ञानदास कह अति अविचार ॥

(ज्ञानदास, प. क. त., पद १८५७)

## हिन्दी पद

अब कछु औरहि चाल चली ।  
 मदन गुपाल बिना या ब्रज की, सबै बात बदली ।  
 गह कंदरा समान सेज भई, सिंहहु चाहि बली ॥  
 सीतल चंद सुती सखि कहियत, तातैं अधिक जली ।  
 मगमद भलय कपूर कुंकुमा, सींचति आनि अली ।  
 एक न फुरत विरह जर तैं कछु, लागत नाहि भली ।  
 अंमूत बेलि सूर के प्रभु बिनु, अब विष फलनि फली ।  
 हरि विधु बिमुख नाहिनै बिगसति, मनसा कुमद कली ॥

(सूरदास, सू. सा., १०१३१९७, पृ. १३४९)

व्याधि दशा

बंगला पद

जोयत पंथ नयने झरु नीर ।  
जैछन भीत - पुतलि रहु थीर ॥  
जामिनि-जाम-जाम जुग मनइ ।  
जागरे जागि भरममय भणइ ॥  
जानिलुं जदुपति जलधर - श्याम ।  
जिवइते जुवति जपइ तुया नाम ॥  
जब केहु लेपये मलयज-पंक ।  
ज्वलतांहि शतगुण मदन - आंतक ॥  
जतने शुतायलुं जलरह पात ।  
जरि जरि तर्तहि भसम मइ जात ॥  
(गोविन्ददास, प. क. त., पद १९१२)

हिन्दी पद

फिर ब्रज बसौ नंदकुमार ।  
हरि तिहारे बिरहु राधा, भई तन जरिछार ॥  
बिन अभूषन मैं जु देखी, परी है बिकरार ॥  
एकई रट रटत भामिनि, पीव पीव पुकार ॥  
सजल लोचन चुअत उनके, बहति जमना धार ॥  
बिरहु अगिनि प्रचंड उनके, जरे हाथ लुहार ॥  
दूसरी गति और नाहीं, रटति बारंबार ॥  
सूर प्रभु कौ नाम उनके, लकुट अंध अधार ॥  
(सूरदास, सू. सा., १०।४१०८, पृ. १६२९)

उन्माद दशा

बंगला पद

नीरस - सरसिज शामर - बयना ।  
तुया गुण गणइते चमकित-नयना ॥  
खेणे मुख गोइ रोइ खेणे हसइ ।  
हिय-अभिलाषे चलत महि खसइ ॥  
ऐ हरि पेखलुं सो गज - गमनि ।  
जिवइते संशय कुल-वर-रमणि ॥  
अनुखण्ण मनसिज मन माहा हनइ ।  
हिमकर किरणांहि थिर नाहि मनइ ॥  
खेणे उठे खेणे बैसे शुति रहु घरणी ॥  
विष-शाराधाते जैछे कातर हरिणी ॥  
कत ये विधायत कमल-दल-शोज ।  
छटफटि शयने जीउ नाहि तेज ॥  
गोविन्ददास कह श्यामरचन्द ।  
तुरिते मिलइ धनि ठूट ढून्ड ॥

(गोविन्ददास, प. क. त., पद १९२१)

हिन्दी पद

सुनहु स्थाम वै सब ब्रज-बनिता, बिरहु तुम्हारे भई बावरी ।  
नाहीं बात और कहि आवत, छांड़ि जहां लगि कथा रावरी ॥  
कबहुं कहति हरि मालन खायी, कौन बसै या कठिन गांव री ।  
कवहुं कहति हरि ऊखल बांधे, धर-धर ते लै चलौ दांवरी ॥

कबहुं कहर्ति ब्रजनाथ बन गए, जोवत-मग भई दृष्टि जांचरी ॥  
 कबहुं कहर्ति वा मुरली महियां, लै-लै बोलत हमरौ नाव री ॥  
 कबहुं कहर्ति ब्रज नाथ साथ तें, चंद उयौ है इहे ठांव री ।  
 सूरदास प्रभु तुम्हरे दरस बिनु, अब वह मूरति भई सांचरी ॥

(सूरदास, सू. सा., १०।४।१०३, पृ. १६२७)

सुदूर प्रवास जनित विरह का वर्णन छठतुओं के अनुकूल भी किया गया है। गौड़ीय वैष्णव पदकर्त्ताओं ने षट्-ऋतूचित विरह वर्णन किया है और बारह मासों के रूप में द्वादश मासिक विरह वर्णन भी किया है।<sup>9</sup> हिन्दी पदावली में वर्षाकालोचित विरह का ही वर्णन

१. ग्रीष्म—एके विरहानल दहइ कलेवर, ताहे पुन तपनक ताप ॥

धामि गलये तनु नुनिक पुतलि जनु, हेरि सखि कह परलाप ॥ इत्यादि  
 (गोविदास, प. क. त., पद १७२४)

**वसंत—** शिशिरक शीत, समापलि सुंदरि, शोहन सुरत-संदेशो ।  
स्मर-शार-सम शर, शशि-कर-शीकर, सहड सुतनु-तनु शेषे ॥  
शन शन इयाम सकल गणवंत ।.....

(गोविंददास, प. क. त., पद १७१७)

शरद— आओल शरद निशाकर निरमल परिमल कमल विकाश।  
हेरि हेरि वरज रमणि गण मुरछड़ी सोड रिया रात्र विलास।

(ज्ञानदास, प. क. त., पद १७४४)

शिशिर-- हिम क्रतु हिमकर हिममय बात ।  
 ताहे विरह - जरे थर थर गात ॥  
 ए हरि कत सहुं अबला नारि ।  
 विरहक वेदन सहृ ना पारि ॥  
 दीधल रजनि तुरिते ना पोहाय ।  
 छट फट करि करि निशि जागिया गोडाय ॥

(उद्धवदास, प. क. त., पद १७४७).

वर्षा— उथल नव नव मेह । दुरे रहु श्यामर देह ।  
 तहिं धन विजुरि उजोर । हरि रहु नागरि-कोर ॥  
 चतुक पित्र पित्र बोल । शुनइते जित उतरोल ॥  
 दाढुरि उनमत भाष । विरहिण जिवन नैराश ॥  
 दाढुण पाउख काल । जीवन भेल जनजाल ॥

(गोविंददास, प. क. त., पद १७३१).

**बारहमासा—** १. गावह सद मधुमास । तनु दह विरह हुताश ॥  
 २. मोहद माघवि-मास । चौदिशे कुसुम विकास ।  
 ३. वंचित रह निशि बास । भगेल जेठहि मास ॥  
 ४. अंतरे आओये आषाढ । विरहिण वेदन बाढ ।

है, अन्य ऋतुओं का कदाचित् ही कहीं हो<sup>१</sup>। ये पद भी गौड़ीय पदों से अपेक्षाकृत अधिक हैं और वर्णन भी अधिक सुंदर है।

सुदूर प्रव. सजनित यशोदा विरह और कौशल्याविरह—कृष्ण के मथुरा चले जाने पर यशोदा भी अत्यंत व्याकुल होती हैं। वे कृष्ण का स्मरण करके अतीव दुःखी होती हैं<sup>२</sup>

- ५. पापी शाड़न मास । विरहिणि जीवन नैराश ॥
  - ६. राति दिवसे रहु धन्द । भादरे बादर मन्द ॥
  - ७. निन्दु आ त्वं परभात । भैरोल आशिन मास ॥
  - ८. प्रतिय शमनक ल.इ । आओल कातिक धाइ ॥
  - ९. कि रिति करब अब हामे । आओल आधण नामे ॥
  - १०. कोइ करये जनि रोखै । आओल दारूण पीखै ॥
  - ११. खोइ कल.वति-माने । आओल माघ निशने ॥
  - १२. उइ देखइ अनुरागे । आओल फागुन अगे ॥
- (श्यामदास, प. क. त., पद १८०२ से १८१४ तक)

१. (क) वह ए बदरी बरसन आए ।

अपनी अवधि जानि नंदनंदन, गरजि गगन घन छाए ॥

कहियत हैं सुरलोक बसत सखि, सेवक सदा पराए ॥

चातक पिक की पीर जानि कै, तेउ तहाँ तें धाए ॥

दुम किए हरित हरिय बेली मिलीं, दादुर मूतक जिबाए ।

(सूरदास, सू. सा., १०१३३०८, पृ. १३८२)

(ख) देखौ माई स्थाम सुरति अब आवै ।

दादुर मोर कोकिला बोलैं, पावस अगम जनावै ॥

देखि घटा घन चाप दामिनी, मदन सिंगार बनावै ।

(सूरदास, सू. सा., १०१३३१२, पृ. १३८३)

२. (क) कहाँ रहौ मेरौ मन-मोहन ।

वह मूरति जिय तें नहिं बिसरति, अंग अंग सब सोहन ॥

कान्ह बिना गौवें सब व्याकुल, को ल्यावै भरि दोहन ।

मालन खात खवावत ग्वालनि, सखा लिए सब गोहन ॥

जब बै लीला सुरति करति हौं, चित चाहत उठि जोहन ।

सूरदास - प्रभु के विछुरें तें, मरियत है अति छोहन ॥

(सूरदास, सू. सा., १०१३१३७, पृ. १३३२)

(ख) गोकुल नगरे, भरमये जनु बाउरि, उदसल कुंतल-भार ।

कांहा मझु प्राण-ननय ब्रज-नंदन, कहइते बहे जल-धार ॥

माधव सो जननी नंदराणी ।

तुया विरहानले, उमति पागल जनु, काहारे कि मुछये वाणी ॥

अब काहे वेणु-शबद नाहि शुनिये, कोन कानन माहा गेल ॥

(पुरुषोत्तमदास, प. क. त., पद १७५६)

और उन्हें बापस बुलाना चाहती हैं। रामवनगमन पर कौशल्या की व्याकुलता और दुःख का वर्णन भी मिलता है।<sup>१</sup>

कृष्ण का द्वादश मासिक विरह—सुदूर प्रवास में स्थित कृष्ण को भी विरह सताता है। उनके इस विरह का वर्णन बारह मासे के रूप में 'पदकल्पतर' में संगृहीत हैं।<sup>२</sup> हिन्दी

### १. हाथ मौंजिबो हाथ रह्यो ।

लगी न संग चित्रकूटहु तें हाँ कहा जात बह्यो ॥  
पति सुरपुर, सिय राम लखन बन, मुनिद्रत भरत गह्यो ॥  
हाँ रहि घर मसान-पावक ज्यों मरिबोइ मृतक दह्यो ॥

(तुलसीदास, गी. व., अ. ८४, पृ. ३६५)

२. आधण मास नाह-हियौ दाहइ, शुनइते हिम-ऋतु नाम ।  
अंगन गहन दहन भेल मंदिर, सुन्दरि तुहुं भेलि वाम ॥  
पैष तुषार तुषानले डारल जीवन नायरि नाह -

... ... ...  
माधहि दिन निशि शिशिरक शीकर-निकरहुं अवनि आगोर ।  
उलटि पालटि अनुखण छट-फटि तनु दहे सहचरि कोर ॥

... ... ...  
फागुने मधुपुर नागरि नागर विलसइ फागुक रंगे ।  
विरहक आगुनि जरि जरि गुणमणि, झामर झ्यामर अंगे ॥

... ... ...  
सो मधुमास बिलासत जने जने आओल काल चसंत ।  
एत दिन कर्ताहि जतने जिउ राखल अब कि जियब तुया कांत ॥

... ... ...  
माधवि-मासे आशे जिउ ना रह, अब कि सहब दुख आर ।

... ... ...  
जैठहि पैठल हिये बड़वानल किये दुरविहि भेल बंका ॥

... ... ...  
कोन आषाढ़े शेल हिये गाढ़ल, बाढ़ल, गाढ़ कलेश ।

... ... ...  
ए दुख-सायर-निमग्न नायर तहि हत-दादुरि-राव ।  
शाड़ण गहन दहन दह जीवन किये जानि हरि-वध पाव ॥

... ... ...  
उद भादर दिन निरखिते तनु खिण दारण दुरदिन मान  
विरह-हिलोलहि दर दर अन्तर दोलत चपल पराण ॥

में कृष्ण के विरह का इस प्रकार वर्णन नहीं है। वे उद्घव के सम्मुख अपने ब्रजबास का स्मरण तो करते हैं।<sup>१</sup> इसी प्रकार ब्रजबास की याद करते हुए कृष्ण के सखी के सामने उद्गार सम्बन्धी दो तीन पद 'पदकल्पतरु' में प्राप्त हैं।<sup>२</sup>

समृद्धिमान संभोग—सुदूर प्रवास के बाद जो मिलन होता है, वह होता तो अल्प-कालिक ही है परंतु इसमें जो आनंद होता है वह विघ्न-बाधा रहित होने के कारण सर्वश्रेष्ठ होता है। राधा-कृष्ण का यह मिलन दो रूपों में वर्णित है। एक तो रसोद्गार<sup>३</sup> के रूप में

.. आशिन शारद हंस-शबद शुनि पिया-जिउ अति उत्तरोल । ..

.. जगजन-लोचन तनु-मन-मोहन आओल कातिक मास ।  
अवहु अनंग-भुजंग गरासल अब नाहि जिवनक आश ॥

(बलरामदास, प. क. त., पद १८३५ से १८४६ तक)

१. ऊर्ध्वी मोहिं ब्रज विसरत नाहीं ।

हंस-सुता की सुन्दर कगरी, अहु कुंजनि की छांहीं ।  
वै सुरभी वै बच्छ दोहनी, खरिक दुहावन जाहीं ॥

(सूरदास, सू. सा., १०।४।१५७, पृ. १६४४)

२. आरे सखि कबे हाम सो ब्रजे जायब ।

कबे पिता नंद, यशोदा मायेर स्थाने, क्षीर सर माखन खायब ॥  
कबे प्रिय धबली, शाडली सुरभि लेइ, सखा सजे दोहि दोहायब ॥

(कवि रंजन, प. क. त., पद १७६०)

३. (क) रजनिक आनंद कि कहब तोय ।

चिरदिने माधव मीलल मोय ॥  
हियाय हइते मोरे ना करे बाहिर ।  
हेरइते बदन नयने बहे नीर ॥  
दारिद हेम जनु तिलेक ना छोड़ ।  
एछने हाम रहलुं पिया-कोर ॥

(अनंत, प. क. त., पद २०२०)

(ख) नाहि बिसरति वह रति ब्रजनाथ ।

हाँ जु रही हठि रुठि मौन धरि, सुख ही मैं खेलत इक साथ ॥

पचिहरे मैं तऊ न मान्यौ, आपुन चरन छुए हंसि हाथ ।

तब रिस धरि सोई उत मुख करि, झुकि ढांप्यौ उपरेना माथ ॥

रहौं न परे प्रेम आतुर अति, जानी रजनी जात अकाथ ।

सूरस्याम हाँ ठगी महानिसि, कहति सुनाइ प्रीति की गाथ ॥

(सूरदास, सू. सा., १०।३।२०३, पृ. १३५१)

और दूसरा स्वप्न में मिलन<sup>१</sup> और कुरुक्षेत्र में मिलन। कुरुक्षेत्र में मिलन<sup>२</sup> सम्बन्धी पद गौड़ीय पदावली में नहीं हैं। मथुरा प्रवास के बाद कृष्ण के राधा से मिलन-संबंधी कुछ पद गौड़ीय पदावली में हैं, हिन्दी में नहीं ज्ञात होते।<sup>३</sup>

६. प्रेम-वैचित्र्य—विप्रलंभ श्रृंगार की यह स्थिति प्रेमाधिक्य के कारण होती है। स्नेह जब सम्पूर्ण मन और प्राण को ढंक लेता है, तब प्रेमिका को इतना भावावेश हो जाता है कि कुछ सूझ नहीं पड़ता। अनन्य प्रेमिका राधा और गोपियां प्रेमावेश में उन्मत्त सी हो उठती हैं और उन्हें कृष्ण के मधुर रूप में प्रबल आकर्षण जान पड़ता है। वे उनके रूप दर्शन की सर्वदा इच्छुक बनी रहती हैं और उस रूप के प्रति प्रबल अनुराग उनके मन में जागृत हो जाता है। कृष्ण के मुख, वर्ण, श्रृंगार सब उन्हें आकर्षित करते हैं। इस प्रकार के अनुराग को वैष्णव रस-शास्त्र में रूपानुराग कहा गया है। प्रेमावेश जब और बढ़ जाता है तब चित्त की अन्यमनस्कता के कारण राधा और गोपियां कभी तो अपने को, कभी मुरली को और कभी

१. (क) स्वप्ने देखिलुं सोइ मोर प्राणनाथ । समुखे दाढ़ाओ आछे जोड़ करि हाथ ॥  
पुन ना देखिया प्राण धरिते ना पारि । कि करिव कोथा जाव कि उपाय करि ॥  
पाइया पराण-नाथ पुन हाराइलुं ॥ आपन करम-दोषे आपनि मरिलुं ॥.....  
(ज्ञानदास, प. क. त., पद १७१०)

(ख) सुपनै हरि आए हौं किलकी ।

नीद जु सौति भई रिपु हमकाँ, सहि न सकी रति तिलकी ।  
जौ जागौं तौ कोऊ नाहीं, रोके रहति न हिलकी ।  
तन फिरि जरनि भई नख सिख तैं, दिया बाति जनु मिलकी ॥  
पहिली दसा पलटि लीन्ही है त्वचा तचकि तनु पिलकी ।  
अब कैसे सहि जाति हमारी, भई सूर गति सिलकी ॥

(सूरदास, सू. सा., १०१३२६१, पृ. १३६८)

२. राधा माधव भेट भई ।

राधा माधव, माधव राधा, कीट भूंग गति है जु गई ॥

माधव राधा के रंग रांचे, राधा माधव रंग रई ।

माधव राधा प्रीति निरंतर, रसना करि सो कहिन गई ॥

विहँसि कह्ही हम तुम नाहं अंतर, यह कहिकै उन ब्रज पठई ।

सूरदास प्रभु राधा माधव, ब्रज-विहार नित नई-नई ॥

(सूरदास, सू. सा., १०१४२९२, पृ. १७०७)

३. देखि सखि राधा माधव प्रेम ।

दुलह रतन जनु, दरक्षान मानइ, परशन गांठिक हेम ॥

आनंद-नीरे, नयन जब शांपये, तबहि पसारिते बाह ।

कांपये धन धन कंछे करब पुन सूरत-जलधि अवगाह ॥

(गोविंददास, प. क. त., पद १९८८)

कभी कृष्ण को दोष देने लगती हैं। चित्र की यह दशा वैष्णव रस-शास्त्र में आक्षेपानुराग कही गई है। वियोगिनी राधा और गोपियां पिछली सुख-भरी लीलाओं का स्मरण करती हैं। यह स्मरण रस-शास्त्र में रसोद्गार कहलाता है। रूपानुराग, आक्षेपानुराग, और रसोद्गार इन सबसे संबंधित पद दोनों पदावली-साहित्यों में मिलते हैं। हिन्दी पदावली में प्राप्त पद इस प्रकार के प्रकरणों में विभाजित तो नहीं हैं, परंतु गौड़ीय पदावली में इन प्रकरणों में प्राप्त पदों के समान भाव-प्रदर्शक पद हिन्दी में भी पाए जाते हैं। कुछ पद यहां दिए जा रहे हैं।

### प्रेम वैचित्र

#### बंगला पद

रसवति बैठि रसिकबर पाश ।  
रोइ कहइ वनि विरह-हुताश ॥  
आर कि मिलब मोहे रसमय श्याम ।  
विरह-जलधि कत पउरव हाम ॥  
निकटहि नाह ना हेरइ राइ ।  
सहचरि कत परबोधइ ताइ ॥  
कानु चमकि तब राइ कह कोर ॥  
गोविंददास हेरि भेल भोर ॥

(गोविंददास, प. क. त., पद ७६७)

#### हिन्दी पद

कहा कहति तू मे हिं री माई ।  
नंद-नंदन मन हरि लियी मेरो, तब तें मोकाँ कछु न सुहाई ॥  
अबलौं नहिं जानति मैं, को ही, कब तें तू मेरें ढिग आई ।  
कहां गेहु, कहुं मातु पिता, हैं कहां सजन, गुरुजन कहुं भाई ॥  
कंसी लाजि, कानि हैं कंसी, कहा कहति हैं टैये रिसहाई ?  
अब तौ सूर भजी नंद-लालहाँ, की लघुता की होइ बड़ाई ॥

(सूरदास, सू. सा., १०१६५१, पृ. ८३१)

### रूपानुराग

#### बंगला पद

मरि मरि ना लो श्याम-रूपेर बालाइ लैया ।  
कोन विधि निरमिल कत सुधा विया ॥  
शरद-विधुबर, फुल्ल पुष्कर, सुंदरानन मंडले ।  
रत्न मणिमय, रवि समोदित, गण्डे नृत्यति कुंडले ॥  
चारु-चन्द्रिम, चूड़ा चिक्कण, चंचरीगण आवृते ।  
चमकित हिया भोर ओ रूप देखिते ॥  
सजल जलधर, तिमिर पुंजर, इन्द्रनील भनोरमे ।  
बंधुराधर, रंग सिंदुर, निन्दि विम्बुक विभ्रमे ॥

लोचनांचल, विमल चंचल, विषम-वाण-सहोदरे ।

इयाम-रूप निरखिते हृदय विदरे ॥

प्रबल भुजवर, निन्दि करिकर, कंकणांगद शोभने ।

नखर तीखन रुचि विलक्षण, गोपि-चित्त-प्रलोभने ॥ (सूरदास, प. क. त., पद ७८९)

### हिन्दी पद

मैं बलि जाउँ स्थाम मुख-छवि पर ।

बलि बलि जाउँ कुटिल कच वियुरे, बलि भूकुटी ललाट पर ॥

बलि बलि जाउँ चार अबलोकनि, बलि बलि कुंडल रवि की ।

बलि बलि जाउँ नासिका सुललित, बलिहारी वा छवि की ॥

बलि बलि जाउँ अरुन अधरनि की, बिदु-मर्मिंद्र लजावन ।

मैं बलि जाउँ दसन चमकनि की, वाराँ तड़ितनि सावन ॥

मैं बलि जाउँ ललित ठोड़ी पर, बलि मोतिनि की माल ।

सूर निरखि सन-मन बलिहारी, बलि बलि जसुमति लाल ॥

(सूरदास, सू. सा., १०१६६४, पृ. ४८४)

### आक्षेपानुराग

#### बंगला पद

शुन तोरे कि बलिब वांशी । सतीकुल सकलि विनाशि ॥

गोविंद-अधर-सुधा रस । पिया पिया मातालि साहस ॥

जगत मोहसि मढु स्वरे । रमसि शबदे जारे तारे ॥

अथवा कि तुमि अति दोषी । वांशिनी-वांशेर जांते वांशी ॥

दारते गड़ल तुया देह । केवल दारमयी सेह ॥

ए यदुनंदनदास भणे । कि करुणा सुकठिन जने ॥

(यदुनंदन, प. क. त., पद ८२२)

#### हिन्दी पद

विधना मुरली सौति बनाई ।

कुटिल वांस की, वंस-बिनासिनि आस निरास कराई ॥

जौ यह ठाट ठाटिबोहि राख्यौ, कुल की होती कोऊ ।

तौ इतनौ दुख हमाहि न होतौ, औगुन-आगर दोऊ ॥

ये निरवई, निठुर वह बन की, घर अब भयौ प्रकास ।

सूरदास ब्रजनाथ हमारे, जे, से भए उदास ॥

(सूरदास, सू. सा. १०११२८६, पृ. ७१२ )

### नायिका

जैसा पहले लिखा जा चुका है, नायिकाओं के आठ भेद किए गए हैं। परन्तु पदावली-

साहित्य में इन सब भेदों के अनुरूप नायिकाओं का चित्रण नहीं किया गया है। गौड़ीय वैष्णव पदावली में अभिसारिका, वासकसज्जा, उत्कंठिता, विप्रलब्धा, खंडिता और कलहांतरिता नायिकाओं की दशा वर्णन करने वाले पद ही मुख्य रूप से पाए जाते हैं। हिन्दी का पदावली साहित्य इस प्रकार के सब प्रकरणों में बांट कर इसका वर्णन नहीं करता। केवल खंडिता नायिका से संबंधित पद तो खंडिता संज्ञा देकर सूर सागर में दिए गए हैं<sup>१</sup> और 'खंडिता' प्रकरण में कीर्तन-संग्रह में संगृहीत भी हैं।<sup>२</sup> अन्य कुछ नायिकाओं का वर्णन करने वाले कुछ पद सूर ने भी बनाए हैं। दोनों साहित्यों में प्राप्त सम-भाव सूचक कुछ पद यहां दिए जा रहे हैं।

### वासकसज्जा

#### बंगला पद

अपरूप राइक चरीत ।

निभूत निकुंज, माझे धनि साजये, पुन पुन उठये चकीत ॥

किशलय-शोज, बिछायइ पुन पुन, जारत रतन-प्रदीप ।

ताम्बुल कपुर, खपुरे पुन राखये, वासित वारि समीप ॥

मलयज चंदन, मृगमद कुंकम, लेह पुन तेजत ताइ ।

सचकित-नयने, नेहारइ दश दिश, कातरे सखि-मुख चाइ ॥

(ज्ञानदाता, प. क. त., पद २८१)

#### हिन्दी पद

साक्षाहि तैं हरि पंथ निहारै ।

ललिता रुचि करि धाम आपने, सुमन सुगंधनि सेज संवारै ॥

कबहुंक होति बारने ठाड़ी, कबहुंक गनति गगन के तारे ।

कबहुंक आइ गली भग जीवति, अजहुं न आए स्याम पियारे ॥

वै बहुनायक अनत लुभाने, और धाम के धाम सिधारे ।

सूरस्याम दिनु बिलपति जाला, तमबुर जहैं तहैं सब्द उबारे ॥

(सूरदास, सू. सा., १०।२४७९, पृ. १०८१)

#### उत्कंठिता

#### बंगला पद

सजनि की फल पाप पराण ।

जामिनि आध-अधिक बहि जाओत

अबहुं ना भील्ल कान ॥

जतये मनोरथ, सब भेल अनरथ,

कानु-पिरिति अभिलाये ।

१. खंडिता बचन हित यह उपाई ।

कबहुं कहुं जात, कहुं नहिं कन्हाई ॥

(सू. सा. १०।२४९५, पृ. १०८५)

२. की. सं. भाग १, पृ. ३५

ना जानिये कोन, कलावति बांधल  
झाड़ु-भुजंगिनि-पाशे ॥  
दारुण फुलशर, कुंजे विधारल  
मंदिरे गुरुजन-गारि ।

(गोविंददास, प. क. त., पद २४६)

## हिन्दी पद

नंद सुवन बहुनायकी, अनतीहं रहे जाई ।  
वह अभिलाष करति रहीं, ताकों विसराई ॥  
बासर ऐसीं ही गयी, निसि जाम तुलानी ।  
नारि परी अति सोच में विरहा अकुलानी ॥  
आवन कहि गए साँझ हीं, अजहुँ नहं आए ।  
कीर्थीं कतहूँ रमि रहे, फंग परे पराए ॥  
वेई हैं बहुनायकी, लायक गुन भारे ।  
सूरस्याम कुमुदा-भवन, सुधि करि पगु धारे ॥

(सूरदास, सू. सा., १०।२७०९, पृ. ११५०)  
विप्रलब्धा

## बंगाला पद

पंथ नेहारि, वारि झरु लोचने  
अधर निरस धन इवास ।  
करतले बदन, सघने अबलंबइ  
गुणि गुणि जिवन नैराश ॥  
माधव काहे आशोयासलि रामा ।  
सगरिहुं जामिनि, जागि पोहायल  
कामिनि संकेत ठामा ।  
हरि हरि बोलि, धरणि धरि उठइ  
बोलत गदगद भाल ।

(गोविंददास, प. क. त., पद ३६६)

## हिन्दी पद

ललिता तमचुर-टेर सुन्धौ ।  
वै बहुनायक अनत लुभाने, नहं आए जिय कहा गुन्धौ ।  
विन् कारन दै आस गए पिया, बार-बार तिय सीस धुन्धौ ॥  
सेज संवारि पंथ निसि जोवति, अस्त आनि भयौ चंद पुन्धौ ।  
तब बैठी मन मारि आपनौ, कछु रिस कछु मन सोच पर्यौ  
सूरस्याम याते नहिं आए, मातु-पिता को त्रास धर्यौ ॥

(सूरदास, सू. सा., १०।२४८०, पृ. १०८१)

## खंडिता

बंगला पद

शुन माधव कोन कलावति सोइ ।  
 प्रेम-हेम गहि, आपन रंग देह, एहेन साजायलि तोइ ॥  
 नयनक अंजन, अधरे भेल रंजित, नयनहि तांबुल दाग ।  
 सिंहुर-बिंदु, चन्दन-इंदु शांपल, उर पर जावक राग ॥  
 मदन-सोनार, भोरि रूप-लालसे, ताहे देयल नख-रेह ।  
 कोन गोड़-रि, तोहे अब परशव, हेरि तुया शामर देह ॥

(गोविददास, प. क. त., पद ३७१)

हिन्दी पद

ऐसी कहौं रंगीले लाल ।  
 जावक सौं कहूं पात रंगाई, रंगरेजिनी मिली कोउ बाल ।  
 बंदन रंग कपोलनि दीन्हौं, अरु अधर भए स्याम रसाल ।  
 जिनि तुम्हारी मन-इच्छा पुरई, घनि-घनि पिय घनि-घनि वह बाल ।  
 माला कहां मिली बिनु गुन की, उर छत देखि भई बेहाल ॥  
 सूर स्याम छवि सबै विराजी, यहै देखि मोक्षी जंजाल ॥

(सूरदास, सू. सा., १०१२४८५, पृ. १०८२)

षष्ठ अध्याय

चरित साहित्य

## चरित साहित्य में ऐतिहासिक उपादान

**प्रारम्भ**—चैतन्यदेव से पहले बंगाली साहित्य में जीवनी संबंधी रचनायें नहीं पाई जाती थीं। पाल राजाओं की प्रशंसा में लिखे गीत इत्यादि सुदूर भूतकाल में रचे गए थे अतः वे ऐतिहासिकता से बहुत दूर हैं और प्रामाणिक भी नहीं हैं। चैतन्यदेव के भक्तों नै बंगाली वैष्णव-जीवनी-साहित्य की रचना की। ऐसा उन्होंने अपने इष्टदेव चैतन्य और अपने गुरुओं की भक्ति-निष्ठा के कारण किया। गौड़ीय वैष्णव-जीवनी-साहित्य विभिन्न प्रकार का भी है और प्रचुर मात्रा में भी है। हिन्दी वैष्णव-साहित्य में जो कुछ पाया जाता है, उसमें न तो इतनी विभिन्नता है और न वह मात्रा में प्रचुर है।

प्राप्त जीवनी-साहित्य की कुछ सामग्री लम्बे आख्यानक काव्यों<sup>१</sup> के रूप में है, कुछ खंड काव्यों के रूप में<sup>२</sup> और कुछ पदों के रूप में।<sup>३</sup> लम्बे आख्यानक काव्य केवल बंगला साहित्य में प्राप्त हैं, हिन्दी में नहीं। इनमें केवल चैतन्यदेव की जीवनी का विशद रूप से वर्णन है। प्रसंग रूप से कुछ भक्तों और पार्षदों का भी उल्लेख है। प्रमुख उद्देश्य तो चैतन्य का जीवन-चरित लिखना है। ये आख्यानक काव्य आकार में भी बहुत बड़े हैं। खंड काव्यों में वर्णित जीवनियां हिन्दी में तुलसीदास<sup>४</sup> की और बंगला में अद्वैत आचार्य, नित्यनंद, चैतन्य, सीता देवी इत्यादि की हैं। पदों में चैतन्यदेव, विट्ठल और बल्लभ की जीवनी प्राप्त हैं। चैतन्यदेव के जीवन-चरित का बहुत बड़ा अंश पदों में मिलता है परन्तु बल्लभ और विट्ठल के जीवन का मुव्यवस्थित और सिलसिलेवार वर्णन हिन्दी पदों में नहीं मिलता। चैतन्यदेव के जन्म-समय, जन्म-उत्सव, बालपन, विद्याभ्यास, विवाह, संन्यास, भक्ति आदि सब का विवरण केवल पदों से मिल सकता है, परन्तु बल्लभ और विट्ठल की जीवनी का संकेत मात्र ही मिलता है।

कुछ जीवनी ग्रंथों में जैसे चैतन्यचरितामृत, चैतन्यभागवत और चैतन्यमंगल इत्यादि में, व्यक्ति का सम्पूर्ण जीवन प्रमुख घटनाओं सहित दिया गया है। कुछ रचनाओं में आंशिक रूप में ही व्यक्ति की कथा वर्णित है। इसमें कड़चा, अद्वैतमंगल इत्यादि आते हैं। कुछ जीवनी-साहित्य इस प्रकार का भी है जिसमें कहीं तो योड़ा सा विवरण है और कहीं नामों का उल्लेख-मात्र है। इनमें भक्तम ल, वार्ताएँ और वैष्णव-वंदनाएँ आती हैं।

लम्बे आख्यानक काव्यों और खंड काव्यों का कुछ विवरण पीछे दिया जा चुका है। उन ग्रंथों का कुछ और विवरण यहां दिया जा रहा है।

सौलहर्वी शती का प्राप्त जीवनी-साहित्य केवल ऐतिहासिकता की दृष्टि से

१. चैतन्य-चरितामृत, चैतन्य-भागवत, चैतन्य-मंगल ।

२. गोसाइं-चरित, कड़चा, अद्वैत-मंगल, वैष्णव वंदना इत्यादि ।

३. गौर-पद-तरंगिणी में संगृहीत पद, कीर्तन-संग्रहों में संगृहीत बल्लभ और विट्ठल सम्बन्धी पद ।

४. अब इन्हें अप्रामाणिक माना जाता है ।

रचा हुआ नहीं जान पड़ता है। जिन व्यक्तियों का चरित इनमें वर्णित है वे सब महापुरुष और भक्तगण हैं। चरितकार का उद्देश्य जितना उनकी लीला-गुण-गान करके अपनी भक्तिनिष्ठा को साथंक करना है उतना चरितनायक का ऐतिहासिक दृष्टि से परिचय देना नहीं है। वैष्णव जीवनियों में जहां उन व्यक्तियों की जन्म मृत्यु-तिथियों का उल्लेख है और उनके जीवन में घटी घटनाओं का वर्णन है वहां उनके संबंध की अलौकिक घटनाओं का भी वर्णन है। अलौकिकता का वर्णन सापेक्षतः कुछ अधिक ही है। इससे यही ज्ञात होता है कि चरितसाहित्य का निर्माण व्यक्तियों की लौकिक जीवनी का ऐतिहासिक दृष्टि से सच्चा वर्णन करने के लिए नहीं हुआ है। उस युग के भक्त कृष्ण की दो प्रकार की लीलाओं में विश्वास करते थे। एक तो प्रकट लीला जो उन्होंने द्वापर युग में की थी और दूसरी नित्य लीला जो भक्तों के अन्तःकरण में नित्य ही हुआ करती है। कृष्ण के भक्तों ने, जो अपने गुरुओं और आचार्यों के भी भक्त थे, इन लौकिक पुरुषों को भी दोनों लीलाओं से युक्त कर दिया है, ऐसा ज्ञात होता है। श्री विमान-विहारी मजूमदार का चैतन्य-जीवनी संबंधित एक कथन इस संबंध में उल्लेखनीय है। वे कहते हैं कि भक्तों ने चैतन्य को भगवान करके माना था परन्तु इसी कारण यह कहना कि उनकी जीवनी में आरोपित समस्त अलौकिक घटनायें ऐतिहासिक सत्य हैं उचित नहीं। भक्तों के हृदय में उनकी जो लीला जब स्फुरित हो जाती थी, वह सत्य ही है। इस सत्य को पारमार्थिक सत्य का नाम देते हैं। ऐतिहासिक का अधिकार तो प्रकट लीला मात्र पर है, नित्य लीला उसके विषय के बाहर की चस्तु है। पारमार्थिक सत्य नित्यलीला से संबंधित है।<sup>१</sup> एक अन्य स्थान पर वे फिर कहते हैं कि ये सब लेखक प्रधानतः भक्त हैं, उनका प्रधान उद्देश्य तो लीला-माधुर्य का आस्वादन करना है। उनके इस आस्वादन में नित्य लीला और प्रकट लीला एवं ऐतिहासिक और पारमार्थिक सत्य सब विना किसी विचार के समान स्थान प्राप्त करते हैं।<sup>२</sup>

यहां यह कहना कुछ असंगत न होगा कि जो व्यक्ति भक्तों में जितना ही अधिक प्रतिष्ठित और लोकप्रिय माना गया, उसका उतने ही अधिक विस्तार से इस साहित्य में वर्णन किया गया है और उसकी ख्याति के अनुरूप उतने ही अधिक वैष्णव भक्तों ने उस पर रचनायें की हैं। सर्वाधिक रचनाओं का चैतन्यदेव संबंधी होना स्वाभाविक ही है। कई वैष्णव लेखकों ने उनकी आद्यंत जीवनी प्रस्तुत की है।<sup>३</sup> इन में चैतन्यदेव की लौकिक जीवनी के साथ-साथ उनके आध्यात्मिक जीवन का भी परिचय मिलता है। प्रसंगानुसार उनके धर्म और भक्ति संबंधी विचारों का भी उल्लेख है। कृष्णदास कविराज की रचना चैतन्यचरितामृत में इन दोनों का विवरण मिलता है।

प्राप्त जीवनी-साहित्य यद्यपि ऐतिहासिकता की दृष्टि से नहीं लिखा गया है फिर भी उसमें ऐतिहासिक महत्व के विवरणों की कमी नहीं है, जैसे चैतन्यदेव के जीवन से संबंधित बहुत सी ऐतिहासिक घटनाओं के विवरण। ये विवरण न तो अत्युक्तपूर्ण हैं और न

१. श्री चैतन्यचरितेर उपादान, पृ. १२

२. श्री चैतन्यचरितेर उपादान, पृ. १३

३. कृष्णदास कविराज, वृद्धावनदास, जयानंद, लोचनदास इत्यादि।

अविश्वसनीय । उनके संपर्क में आए हुए कुछ अन्य प्रमुख व्यक्तियों की आंशिक जीवनी का विवरण भी प्राप्त होता है । इस जीवनी साहित्य में प्राप्त ऐतिहासिकता निम्न प्रकार की है ।

१. जन्म तिथि, एवं मृत्यु तिथि<sup>१</sup> संबंधी सामग्री ।

१. (क) चौदृश शत सात शके जन्मेर प्रमाण ।  
चौदृशत पंचाश्वे हइला अंतर्धान ॥

फाल्गुन पूर्णिमा संध्याय प्रभु जन्मोदय ।  
सेइ काले दैवयोगे चन्द्रप्रहण हृष्य ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. १३, पृ. ६६-६७)

(ख) शाची गर्भे वसे सर्व भुवनेर वास ।  
फाल्गुनी पूर्णिमा आसि हइल प्रकाश ॥

ईश्वरेर कर्म्म दुः्खिवार शक्ति काय ।  
चन्द्र आच्छादिल राहु ईश्वर-इच्छाय ॥  
सर्व नवहीपे देखे हइल ग्रहण ।  
उठिल मंगल-ध्वनि श्रीहरि कीर्तन ॥

हेनइ समये सर्व जगत-जीवन ।  
अवतीर्ण हइलेन श्री शचीनदन ॥

(चै. च., आदिखण्ड, अ. २, प. १८)

(ग) जय जय कलरव नदीया नगरे ।  
जन्म लभिला गोरा शचीर उदरे ॥ । ।

फाल्गुन-पूर्णिमा तिथि नक्षत्र फलगुनी ।

शुभक्षणे जनमिला गोरा द्विजमणि ॥ (वासुदेव घोष, गौ. प. त., २११२)

(घ) प्रगट भये श्रीवल्लभ प्रभु आनंद बड़्यो हैं अपार ।

धन्य संवत पन्द्रहा पेतीस माधोमास ।  
कृष्णपक्ष एकादशी नक्षत्र कर सुप्रकाश ।

(गोविंद, की. सं., भाग बीजो, पृ. २४१).

(ङ) माधोमास एकादशी लगन धरावही ।

समे घरी उपरांत पवित्रिका लखावही ॥

कृष्ण पक्ष गुष्वार घटी शुभ जोग हे ।

प्रगटे हे अवतार लीलारस भोग हे ॥

(कृष्णदास, की. सं., भाग बीजो, पृ. २३३).

२. जन्म स्थान या निवास स्थान का उल्लेख प्रायः परिचय को स्पष्ट करने के लिए अथवा प्रसंगवशात् ही मिलते हैं । कुछ उदाहरण पाद-टिप्पणी में दिए जा रहे हैं ।<sup>१</sup>

३. भक्तों, पार्षदों, शिष्यों, और लेखकों के नामोल्लेखन—भक्तों, पार्षदों और शिष्यों की सूची बहुत लम्बी है । चैतन्यचरितामृत, वैष्णववंदना, भक्तमाल, वैष्णवन की

(च) ईश्वर आज्ञाय आगे श्रीअनंत नाम ।

राढ़े अवतीर्ण हैंला नित्यानंद राम ॥

माघ मासे शुक्ल त्रयोदशी शुभदिने ।

(चै. भा., आदिखंड, अ. २, पृ. १७)

(छ) बधावो श्रीबल्लभराय के गृह प्रकटे श्री विठ्ठलनाथ ।

पौष मासे शुभ नौमी भूगु दिन हस्त नक्षत्र हे सार ।

वृषभ लग्न शुभ योग करण हे धन्य शिशु निरधार ।

(गोविंद, की. सं., भाग बीजो, पृ. १४५-४६)

१. (क) नवद्वीप हेन ग्राम त्रिभुवने नाइ ।

जया अवतीर्ण हैंला चैतन्य गोसामि ॥

(चै. भा., आदिखंड, अ. २ पृ. १४)

(ख) राढ़ माझे एक चाका नामे आछे ग्राम ।

जदि अवतीर्ण नित्यानंद भगवान ॥

(चै. च., आदि खंड, अ., २ पृ. १४)

(ग) श्रीवास पंडित आर श्रीराम पंडित । श्री चन्द्रशेखर देव त्रैलोक्य पूजित ॥

भवरोग नाशे वैद्य मुरारि नाम जार । श्री हटटे ए सब वैष्णवेर अवतार ॥

(चै. भा. आदिखंड, अ. २, पृ. १४)

(घ) सेह नवद्वीपे वैसे वैष्णवाग्रगण्य । अद्वैत आचार्य नाम सर्वलोक धन्य ॥

(चै. भा. आदि खंड, अ. २, पृ., १५)

(ङ) रामचन्द्र कविराज, विल्यात धरणी माझ, ताहार कनिष्ठ श्री गोविंद ॥

तेलियाबुधरि ग्रामे, जन्मिलेन शुभक्षणे, महाशाक्तवंशे दुइ भाइ ।

(नरहरि, गौ. प. त., ६३।३६८)

सो वे कुंभनदास जी श्रीगोवर्धन पर्वत के पास जमुनावती गांव हैं तामें रहते ।

सो जमुनावती नाम वा गांव को काहे ते हैं जो जमुना जी को प्रवाह सारस्वत कल्प में याके निकट हुती ताते जमुनावती नाम का गांव को हैं ।

(अष्टछाप धी. व., पृ. ७०)

सो गँड घाट ऊपर सूखदास जी को स्थल हुतौ ।

(अष्टछाप, धी. व., पृ. १)

वार्तायें, इन सब में बहुत से नाम प्राप्त हैं। कुछ अंश उदाहरण-स्वरूप पाद-टिप्पणी में दिए जा रहे हैं।<sup>१</sup>

४. विशेष परिचय—इस प्रकार के परिचयों में संक्षेप में इस बात का उल्लेख मात्र मिलता है कि कुछ व्यक्ति विशेष कवि थे, अथवा संगीतज्ञ थे, अथवा धर्म-प्रचारक या अन्य इसी प्रकार से कुछ थे।<sup>२</sup>

१. हरिदास ठाकुरे हैल परम आनंद ।

वासुदेव दत्त गुप्त मुरारि शिवानंद ॥

आचार्यरत्न आर पंडित वक्षेष्वर ।

आचार्य निधि आर पंडित गदाधर ॥

श्रीराम पंडित ओ पंडित दामोदर ।

श्रीमान् पंडित आर विजय श्रीधर ॥

राघव पंडित आर आचार्य नंदन ।

कतेक कहिब्र आर जत भक्तगण ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. १०, पृ. १७२)

गोविंद माधव वासुदेव तिन भाइ ।

जाँ सवार कीर्तन नाचे चैतन्य निताई ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. १०, पृ. ६०)

गोविंद आचार्य वंदौ सर्वगुण शाली ।

जे करिल राधाकृष्णर विचित्र धामाली ॥

हिन्दी के कविः-वंदो विष्णु स्वामी गोसाजि वृदावने बास ।

विश्वेश्वर बरनौ हित हृरिवंश दास ॥

बंदौं सूरदास सूर मदन मोहन ।

मुकुंद गुदुरिया वंदौं हड़या एक मन ॥

(वै. व., देवकीनंदन कृत, ५९ पयार)

हरि सुजस प्रचुर कर जगत मैं ये कविजन अतिसय उदार ।

विद्यापति ब्रह्मदास बहोरन चतुर विहारी ।

गोविंद गंगा रामलाल बरसानिया मंगलकारी ॥

(भ. हिन्दी, पृ. ६५७)

गौड़ीय आचार्य : संसार स्वाद मुख बांत ज्यों दुहुँ रूप सनातन त्यागि दियौ ।

गौड़ देश बंगाल हुते सब ही अधिकारी ।

हय गय भवन भंडार विभौ भू भुज उनहारी ॥

यह सुख अनित्य विचारि बास वृदावन कीन्हो ।

(भ. हिन्दी, पृ. ५९७)

२. (क) श्रीमाधव घोष मुख्य कीर्तनीया गणे ।

नित्यानंद प्रभु नृत्य करे जार गाने ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ११, प. ६२)

५. तत्कालीन प्रमुख व्यक्तियों के परस्पर मिलने का उल्लेख—उदाहरणार्थ चैतन्य-बलभ-मिलन, चैतन्य-रामानंद-मिलन, केशव का भारती से मिलन, सूर-बलभ-मिलन इत्यादि।<sup>१</sup> चैतन्य से जिन बलभ का मिलन हुआ था, उनका नाम सर्वत्र बलभ भट्ट

(ख) वासुदेव गीत करेन प्रभुर वर्णने ।

काठ पाषाणादि द्रवे जाहार श्वरणे ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ११, पृ. ६२)

(ग) श्री विजय दास नाम प्रभुर आखरिया ।

प्रभु के अनेक ग्रंथ दियाछे लिखिया ।

(चै. च., आदिलीला, परि. १०, पृ. ५८)

(घ) गोविंद आचार्य वंदों सर्वगुण शाली ।

जे करिल राधाकृष्णर विचित्र धामाली ॥

(देवकीनंदन कृत वैष्णव-नंदना)

(ङ) पाछे सूरदास जी ने बहुत पद कीये । पाछे श्रीआचार्यजी महाप्रभून ने सूरदास जी को पुरुषोत्तम सहस्र नाम सुनायी तब सूरदास जी को सम्पूरण भागवत स्फुर्तना भई । पाछे जो पद कीयै सो श्री भागवत प्रथम स्कंधते द्वादश स्कंधताई कीयै ।

(अष्टछाप, धी. व., पृ. ५)

(च) नंददास आनंद निधि, रसिक सु प्रभुहित रंग भंगे ।

लीला पद रस रीति ग्रंथ-रचना में नागर ।

सरस उक्तिजृत जुकित भक्ति रस गान उजागर ॥

(भ. हिन्दी, पृ. ७०२)

१. (क) वर्षान्तरे जत गौड़ेर भक्तगण आइला ।

पूर्ववत् महाप्रभु सवारे मिलिला ॥

एमत विलास प्रभुर भक्तगण लग्ना ।

हेन काले बलभ भट्ट मिलिला आसिया ।

(चै. च., अन्यलीला, परि. ७, पृ. ३७०)

(ख) हेन काले दोलाय चड़ि रामानंद राय ।

स्नान करिवारे आइला बाजना बाजाय ॥...

प्रभु तांरे देखि जानिल रामराय ।

तांहारे मिलिते प्रभु मन उठि धाय ।

तथापि धैर्य करि प्रभु रहिला बसिया ।

रामानंद राय आइला सन्धासी देखिया

सूर्य शत सम कांति अरुण बसन ।

सुवलित प्रकांड देह पथ लोचन ॥

करके दिया गया है। विमानविहारी मंजुमदार उन्हें पुष्टिमार्ग-प्रवर्तक वल्लभाचार्य मानते हैं; और यह सिद्ध करते हैं कि कवि कर्णपूर रचित और गणोद्देशदीपिका में शुकदेव कह कर बंदित, श्री जीव गोस्वामी रचित वैष्णव वंदना और देवकी नंदन कृत बृहद वैष्णव-वंदना में उल्लिखित वल्लभाचार्य और चैतन्यचरितामृत में उल्लिखित वल्लभ भट्ट एक ही है।<sup>१</sup> परन्तु उपेन्द्रनारायण सिंह चैतन्यचरितामृत के वल्लभ भट्ट को पुष्टिमार्ग के प्रतिष्ठाता वल्लभाचार्य नहीं मानते।<sup>२</sup> संभव हो सकता है कि कवि कर्णपूर, देवकीनंदन और श्री जीव-बंदित वल्लभाचार्य पुष्टिमार्गी वल्लभाचार्य हों और चैतन्यचरितामृत में उल्लिखित वल्लभ भट्ट दूसरे हों, यद्यपि ये वल्लभ भट्ट भागवत के टीकाकार बताए गए हैं। उनकी टीका को देख कर उसको यह कह कर अमान्य बताया गया है कि वह श्रीधर-स्वामी की टीका से भिन्न है। कृष्णदास कविराज ने इन वल्लभ भट्ट का जो चित्रण उपस्थित किया है वह कुछ अधिक सहानुभूति-पूर्ण भी नहीं है। वे चैतन्य से मिलने गए थे, उन्होंने उन्हें भक्त समझ कर उनका आलिङ्गन तो किया परन्तु उन्होंने और उनके परिवारों ने उनका अनादर सा ही किया।<sup>३</sup> कवि कर्णपूर जिसकी वंदना शुकदेव कहकर करें, चैतन्य के परिवार उसका अनादर करें, यह कुछ असंगत सा ही जात होता है। हिन्दी भक्त-

देखिया ताहार मने हैं ल चमत्कार ।

आसिया करिल दंडवत् नमस्कार ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ८, पृ. १४३)

(ग) गंगाय हृदया पार श्रीगौरांग सुन्दर ।

सेइ दिन आइलेन कंटक नगर ॥

आइलेन प्रभु जथा केशव भारती ।

मत्तसिंह प्राय प्रियवर्गेर संहृति ॥

अद्भुत देहेर ज्योति देखिया ताहान ।

उठिलेन केशव भारती पुण्यवान ॥

(चै. भा., मध्यखण्ड, अ. २५, पृ. २५३)

(घ) तब सूरदास जी अपने स्थलते आयकै श्री आचार्यजी महाप्रभून के दर्शन कों आये। तब श्री आचार्यजी महाप्रभून ने कहा जो सूर आधों बैठै। तब सूरदास जी श्री आचार्य जी महाप्रभून को दर्शन करि कै आगे आय बैठे। (अष्टछाप, धी. व., पृ. २)

(ङ) “सो आपन मीराबाई के गांव आयौ। सो वे कृष्णदास मीराबाई के घर गयै। (अष्टछाप, धी. व., पृ. १९)

१. चैतन्य चरितेर उपादान, पृ. ३९१-३९३, परि. (क), पृ. ७४

२. विष्णु प्रिया गौरांग पत्रिका, ५।७।२५७

३. (क) आसिया बंदिल भट्ट प्रभुर चरण ।

प्रभु भागवत-बुद्ध्ये कैल आलिङ्गन ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ७, पृ. ३७०)

माल में एक बल्लभनारायण भट्ट का उल्लेख है।<sup>१</sup> हो सकता है, ये ही वे बल्लभ भट्ट हों।

६. कुछ घटनाओं का उल्लेख—चरित ग्रंथों में कई प्रकार की घटनाओं का उल्लेख मिलता है। कुछ घटनायें जो मनोरंजक हैं, यहाँ दी जा रही हैं। उन्हें सुविधा और सम्पूर्ण घटना की दृष्टि से जो नाम दिए जा रहे हैं, वे इस नाम से मूल चरित ग्रंथ में नहीं हैं, परन्तु घटनाओं का वर्णन है।

चैतन्य का विद्रोह—चैतन्यदेव और उनके परिकर नदीया नगर में संकीर्तन किया करते थे। कुछ यवनों ने और कुछ अन्य विरोधी जनों ने नगर के “काजी” (न्यायाधिकारी) से इसके विशद् शिकायत की और कहा कि ये लोग हिन्दुयानी फैलाते हैं। एक दिन काजी उसी राह से जा रहा था जिस राह पर चैतन्य के कुछ भक्त बड़े समारोह से संकीर्तन करते जा रहे थे।<sup>२</sup> काजी ने उन्हें पकड़ने की आज्ञा दी<sup>३</sup> और कहा कि नदीया

(ख) फल्गुर बलगत प्राय भट्टेर सज व्याख्या ।

सर्वज्ञ प्रभु जानिया करेन उपेक्षा ॥

(चै. च., अंत्यलीला, परि. ७, पृ. ३७३)

(ग) वैष्णवेर तेज देखि भट्टे चमत्कार ।

ता सवार आगे भट्ट खद्योत-आकार ॥

(चै. च., अंत्यलीला, परि. ७, पृ. ३७२)

(घ) प्रभुर उपेक्षाय सब नीलाच्छेर जन ।

भट्टेर व्याख्या किछु ना करे श्रवण ॥

(चै. च., अंत्यलीला, परि. ७, पृ. ३७३)

(ङ) आचार्यादि आगे भट्ट जबे जबे जाय ।

राजहंस मध्ये जेन रहे बक प्राय ॥

(चै. च., अंत्यलीला, परि. ७, पृ. ३७३)

१. ब्रज बल्लभ “बल्लभ” परम दुलभ सुख नैननि दिये ॥

नूत्य गान गुण निपुन रास में रस बरथावत ।

अब लीला ललितादि बलित दम्पतिर्हि रिक्षावत ॥

अति उदार निस्तार, सुजस ब्रजमंडल राजत ॥

महामहोत्सव करत, बहुत सब ही सुख साजत ॥

श्री नारायण भट्ट, प्रभु परम प्रीति रस बस किये ।

ब्रज बल्लभ “बल्लभ” परम दुलभ सुख नैननि दिये ॥ (भ. हिन्दी, पृ. ५९६)

२. एक दिन दैवे काजी सेह धये जाय ।

मूदंग मन्दिरा शांख शुनिवारे पाय ॥

हरिनाम कोलाहल चतुर्दिके मात्र ।

शुनि सभये काजी आपनार शास्त्र ॥ (चै. भा., मध्यखण्ड, अ. २३, पृ. २२५)

३. काजी बले धर धर आजि करों कार्य ।

आजि वा कि करे तोर निमाइ आचार्य ॥ (चै. भा., मध्यखण्ड, अ. २३, पृ. २२५)

'हिन्दुयानी' हो रहा है, मैं इसकी शास्ति का उपाय करूँगा।<sup>१</sup> डर के मारे वे लोग भागे। काजी ने जिसे पाया उसे पीटा और मृदंग फोड़ दिए।<sup>२</sup> आज संव्या हो गई है अतः अब क्षमा करके जाता हूँ, अब देखूँगा तो जाति ले लूँगा, यह कह कर उस दिन से काजी प्रतिदिन कीर्तन हो रहा है या नहीं यह देखने के लिए भ्रमण करता था।<sup>३</sup> चैतन्य विरोधी अन्य लोग इन संकीर्तनकारों को व्यंग्य बचन भी सुनाते थे।<sup>४</sup> वे बेचारे डर के मारे चुप रहते गए। अंत में उन्होंने चैतन्यदेव से जाकर निवेदन किया कि अब हम काजी के भय से कीर्तन नहीं कर पाते अतः हम नदीया छोड़ कर जाते हैं। यह सुन कर चैतन्यदेव अत्यन्त कुद्र हुए। उन्होंने नित्यानंद से कहा, "सावधान हो जाओ, इसी समय सब बैष्णवों के घर चलो। मैं आज समस्त नदीया में कीर्तन करूँगा। देखूँ, मेरा कौन क्या कर लेता है! मैं आज काजी का

१. काजी बले हिन्दुयानी हइल नदीया ।  
करिव इहार शास्ति लागालि पाइया ॥

(चै. भा., मध्यखण्ड, अ. २३, पृ. २२५)

२. आवेद्ये पलाइल नगरियागण ।  
महात्रासे केश केह ना करे बंधन ॥  
जाहरे पाइल काजी मारिल ताहारे ।  
भांगिल मृदंग अनाचार कैल द्वारे ॥

(चै. भा., मध्यखण्ड, अ. २३, पृ. २२५)

३. क्षमा करि जाङ आजि दैवे हैले राति ।  
आर दिन लागालि पाइले लइब जाति ॥  
एइमते प्रतिदिन दुष्टगण लैया ।  
नगर भ्रमये काजी कीर्तन चाहिया ॥

(चै. भा., मध्यखण्ड, अ. २३, पृ. २२६)

४. निमाई पंडित जे कहेन अहंकारे ।  
सबे चूर्ण हृदेक काजीर दुयारे ॥  
नगरे नगरे जे बुलेन नित्यानंद ।  
देख तार कौन दिन बाहिराय रंग ॥  
उचित बलिते हइ आभरा पार्वंड ।  
धन्य नदीयाय एत उपजिल भंड ॥

(चै. भा., मध्यखण्ड, अ. २३, प. २२६)

५. भये केह किछु नाहि करे प्रत्युत्तर ।  
प्रभुस्थाने गिया सबे करेन गोचर ॥  
काजीर भयेते आर ना करि कीर्तन ।  
प्रतिदिन बुले सेइ सहस्रेक जन ॥  
नबद्वीप छाड़िया जाइब अन्य स्थाने ।  
गोचरिणु एइ दुइ तोमार चरणे ॥ (चै. भा., मध्यखण्ड, अ. २३, पृ. २२६)

घर द्वार खोद डालूंगा । देखूं, उसका राजा मेरा क्या कर लेता है! मैं आज प्रेम-भक्ति की विशाल वृष्टि करूंगा और पाखंडियों का काल हो जाऊंगा ॥<sup>१</sup> नदीया के समस्त भक्तगण समाचार पाकर तैयार हुए । उन्होंने अपने साथ बड़े-बड़े पात्रों में तेल लिया और बड़े दिये लिए । व सब चैतन्यदेव के पास आए ।<sup>२</sup> यह सुन कर सब वैष्णव आए ।<sup>३</sup> चैतन्यदेव ने

१. कीर्तनेर बाध शुनि प्रभु विश्वभर ।

क्रोधे हइलेन प्रभु रुद्र-भूर्तिधर ॥

.....  
प्रभु बले नित्यानंद हओ सावधान ।

एइक्षण चल सबे वैष्णवेर स्थान ॥

सर्व-नवद्वीपे आजि करिव कीर्तन ।

देखि मोरे कोन कर्म करे कोन जन ॥

देख आजि काजीर पीड़ाड घर-द्वार ।

कोन कर्म करे देखि राजा वा ताहार ॥

प्रेम-भक्ति वृष्टि आजि करिव विशाल ।

पाखंडीगणेर से हइब आजि काल ॥

(चै. भा., मध्यखण्ड, अ. २३, पृ. २२६)

२. तार बड़ तार बड़ सबोइ बांधेन ।

बड़ बड़ भांडे तैल करिया लयेन ॥

अनंत अर्बुद लक्ष लोक नदीयार ।

ए देउटि संख्या करिवार शक्ति कार ॥

इतिमध्ये जे जे व्यवहारे बड़ हय ।

सहस्रेक साजाइया कोन जने लय ॥

हइल देउटी-मय नवद्वीप-पुर ।

स्त्री-बाल-वृद्धेर रंग बाढ़िल प्रचुर ॥

(चै. भा., मध्यखण्ड, अ. २३, पृ. २२६)

३. इष्टत आज्ञाय मात्र सर्व-नवद्वीप ।

चलिल देउटी लह प्रभुर समीप ॥

शुनि सर्व-वैष्णव आइला तत्क्षण ।

सवारे करेन आज्ञा शचीर नंदन ॥

आगे नृत्य करिवेन आचार्य गोत्साजि ।

एक सम्प्रदाय गाइवेन तान ठाजि ॥

मध्ये नृत्य करि जाइवेन हरिदास ।

एक सम्प्रदाय गाइवेन तान पाजा ॥

तवे नृत्य करिवेन श्रीवास पंडित ।

एक सम्प्रदाय गाइवेक तान भित ॥

.....

(चै. भा., मध्यखण्ड, अ. २३, पृ. २२६)

लोगों के अलग-अलग दल बनाए और कहा कि सबसे आगे अद्वैत आचार्य नृत्य करेंगे और उनके साथ एक सम्प्रदाय गायेगा। बीच में हरिदास नृत्य करेंगे और उनके साथ एक सम्प्रदाय गायेगा। उनके पीछे श्रीवास पंडित नाचेंगे और उनके साथ एक सम्प्रदाय गायेगा। सबसे पीछे नित्यानंद सहित चैतन्य रहे।<sup>१</sup> गदाधर, वक्रेश्वर, मुरारि, श्रीवास, गोपीनाथ, जगदीश, गंगादास, विप्र, रामाइ, गोविदानन्द, श्री चन्द्रशेखर, वासुदेव, श्री गर्भ, मुकुंद, श्रीधर, गोविद, जगदानंद, नन्दन आचार्य, शुक्लांबर, इत्यादि जिनका कार्य ही संकीर्तन करना था उनके आसपास नाचते रहे।<sup>२</sup> चैतन्य ने हरि की ध्वनि उठाकर सबको पुकारा। सब बैण्णव उनके पास आए। सबको मिलाकर उन्होंने संकीर्तन प्रारंभ किया और बाहर आए।<sup>३</sup> वे नाचते हुए भागीरथी की ओर चले और उनके आगे-पीछे सब लोग चले।<sup>४</sup> असंख्य दीपक जल गए और असंख्य लोग हरि बोलने लगे।<sup>५</sup> अन्य आचार्यों को जिस प्रकार चलने की उन्होंने आज्ञा दी थी वे उसी प्रकार चले। इस प्रकार उन्होंने प्रत्येक नगर में कीर्तन किया।<sup>६</sup>

१. नित्यानंद-धारा देखि नित्यानंद-अंगे ।

आर्लिंगन करि राखिलेन निज संगे ॥ . . . .

(चै. भा., मध्यखण्ड, अ. २३, पृ. २२७)

२. गदाधर वक्रेश्वर मुरारि श्रीवास ।

गोपीनाथ जगदीश विप्र गंगादास ॥

रामाइ गोविदानंद श्री चन्द्रशेखर ।

वासुदेव श्रीगर्भ मुकुंद श्रीधर ॥

गोविद जगदानंद नन्दन आचार्य ।

शुक्लांबर आदि जे जे जाने एह कार्य ॥

(चै. भा., मध्यखण्ड, अ. २३, पृ. २२७)

३. हरि बलि डाकिलेन गौरांग-सुन्दर ।

सकल बैण्णवगण आइला सत्वर ॥

करिते लागिल प्रभु बेड़िया कीर्तन ।

सवार अंगेते माला श्रीफागु चंदन ॥ . . . .

चतुर्दिके आपन विप्रह भक्तगण ।

बाहिर हइला प्रभु श्रीशत्रीनंदन ॥ (चै. भा., मध्यखण्ड, अ. २३, पृ. २२७)

४. भागीरथी-तीरे प्रभु नृत्य करि जाय ।

आगे पाछे हरि बलि सर्वलोके धाय ॥ . . . .

(चै. भा., मध्यखण्ड, अ. २३, पृ. २२८)

५. लक्षकोटि महादीप चतुर्दिके ज्वले ।

लक्षकोटि लोक चतुर्दिके हरि बले ॥ (चै. भा., मध्यखण्ड, अ. २३, पृ. २३२)

६. हेन महारंगे प्रति नगरे नगर ।

कीर्तन करेन सर्वलोकेर ईश्वर ॥

(चै. भा., मध्यखण्ड, अ. २३, पृ. २३१)

साथ की भीड़ उत्तेजित होने लगी और कोई-कोई चिल्लाने लगे "काजी कहां है, पा जाय तो अभी उसका मस्तक चूर्ण कर दें।"<sup>१</sup> कोई कोई पेड़ पर चढ़ कर डाल तोड़ने लगे और 'हम पाखंडियों के काल हैं' ऐसा कहने लगे। कुछ लोग चिल्लाने लगे—“काजी कहां है, उसे पकड़ो।”<sup>२</sup> सब लोग काजी के घर की ओर चले। कोलाहल सुन कर काजी नाराज हुआ और उसने अपने नीकर भेजे। उन्हें देख कर मामूली भीड़ समझ कर वे अपना धर्मशास्त्र गाने लगे। भीड़ चिल्ला उठी, 'काजी को मारो।' तब नीकर भाग कर मालिक के पास गए और समाचार दिया।<sup>३</sup> पहले तो काजी अपनी आज्ञा उल्लंघन होते देख क्रोधित हुआ, फिर भीड़ देख कर सब भाग गए। जिसकी दाढ़ी थी उसने मुंह नीचा कर लिया, डर के मारे उसकी छाती धड़कने लगी।<sup>४</sup> काजी के द्वार पर आकर चैतन्यदेव ने कुद्द होकर

१. केह बले एवे काजी बेटा गेल कोथा ।  
लागालि पाइले आजि चूर्ण करों माथा ॥

.....  
बूझेर उपरे गिया केह केह चड़े ।

सुखे पुनः पुनः गिया लाफ दिया पड़े ॥

पाखंडीर क्रोध करि केह भाँगे डाल ।

केह बले एइ मुञ्जि पाखंडीर काल ॥ (च. भा., मध्यखंड, अ. २३, पृ. २३२)

२. आर जन दश विशेन नड़ दिया जाय ।  
घर घर कोथा काजी भाँडिया पलाय ॥

(च. मा., मध्यखंड, अ. २३, पृ. २३२)

३. काजीर बाढ़ीर पथ धरिल ठाकुर। वाद्य-कोलाहल काजी शुनये प्रचुर ॥

काजी बले शुन भाइ कि गीत-वादन। किवा कार विभा किवा भूतेर कीर्तन ॥

.....  
काजीर आदेशे सब अनुचर धाय। समृद्धि देखिया आपनार शास्त्र गाय ॥

अनंत अर्दुद लोके बले काजी मार। भये पलाइल तबे काजीर किंकर ॥

नड़ दिया काजीरे कहिल ज्ञाट गिया। कि कर चलह ज्ञाट जाइ पलाइया ॥

कोटि कोटि लोक संगे निमाइ आचार्य। साजिया आइसे आजि किवा करे कार्य ॥

लाखे लाखे महाताप देउटी सब जबले। लक्ष कोटी लोक मेलि हिन्दुयानी बले ॥

(च. भा., मध्यखंड, अ. २३, पृ. २३३)

४. काजी बले हेत बुझि निमाइ पंडित ।  
विवाह करिते वा चलिल कोन भित ॥

एवा नहे मोरे लंधि हिन्दुयानी करे ।

तबे जाति निमु आजि सवार नगरे ॥

.....  
पुरिल सकल स्थान विश्वभरणे ।  
भये पलाइते केह दिक नाहि जाने ॥

कहा, “काजी कहां है, पकड़ कर लाओ। मैं उसका मस्तक छेदन करूँगा। मैं आज समस्त भुवन को निर्यवन करूँगा।”<sup>१</sup> काजी द्वारा बंद करके न जाने कहा चला गया, यह सुनकर उन्होंने उसका घर तोड़ने की आज्ञा दी। लोगों ने उसका घर तोड़ना प्रारंभ कर दिया। घर के पास लगा उद्यान भी नष्ट कर दिया। जब बाहर का घर तोड़ दिया गया, तब चैतन्यदेव ने घर के अन्दर आग लगाने की आज्ञा दी। लोगों ने आग लगा दी।<sup>२</sup> काजी को दंड देकर सब नाचते-गाते लौट आए।<sup>३</sup>

कृष्णदास अधिकारी का विद्रोह—वल्लभाचार्य जी ने गोवर्धन स्थित विश्रह की सेवा बंगलियों को सौंपी थी। वे जो कुछ भेंट आती थी, वह सब खर्च कर डालते थे।<sup>४</sup>

जार दाढ़ि आछे सेइ हजा अधोमुख ।

लाजे माया नाहि तोले भये हाले बुक ॥

(चै. भा., मध्यखण्ड, अ. २३, पृ. २३४)

१. आसिया काजीर द्वारे प्रभु विश्वम्भर ।

क्रोधावेशे हुंकार करये बहुतर ॥

क्रोधे बले प्रभु आरे काजी बेटा कोया ।

झाट आन धरिया काटिया फेल माया ॥

निर्यवन करि आजि सकल भुवन ।

पूर्वे जेन बधियाछि से काल यवन ॥ (चै. भा., मध्यखण्ड, अ. २३, पृ. २३४)

२. प्राण लजा कोया काजी गेल दिया द्वार ।

घर भांग भांग प्रभु बले बार बार ॥

.....

केह घर भांगे केह भांगये दुयार ।

केह लायि मारे केह करये हुंकार ॥

आम्र-पनसेर डाल भांगि केह फेले ।

केह कदलीर बन भांगि हरि बले ॥

पुष्पेर उद्याने लक्ष लक्ष लोक गिया ।

उपाड़िया फेले सब हुंकार करिया ॥

.....

भांगिलेक जत सब बाहिरेर घर ।

प्रभु बले अग्नि देह बाड़ीर भितर ॥

पुड़िया मरुक सब गणेर सहिते ।

सर्ववाड़ी अग्नि देह चारि भिते ॥ (चै. भा., मध्यखण्ड, अ. २३, पृ. २३४)

३. काजीर भांगिया घर सर्व नगरिया ।

महानंदे हरि बलि जायेन नाचिया ॥ (चै. भा., मध्यखण्ड, अ. २३, पृ. २३५)

४. सो भेंट आवती सो खरच होती, कछू संप्रह न राखते, सब खरच होय जाती, और बंगली सेवा करते । (अष्टछाप, धी. व., पृ. २०)

बल्लभाचार्य ने वहां का प्रबंध कृष्णदास को साँपा और वह अधिकारी कहलाए। कुछ दिन बाद कृष्णदास मथुरा जाने लगे। राह में उन्हें एक महात्मा अवधूतदास मिले। उन्होंने कृष्णदास से बताया कि बंगाली पुजारी अपनी चोटी में देवी का छोटा सा स्वरूप छिपा कर रखते हैं और श्रीनाथ जी का भोग लगाते समय उसे सामने रख कर भोग लगाते हैं, फिर उसे चुटिया में रख लेते हैं। अतः तुम बंगालियों को दूर करो।<sup>१</sup> कृष्णदास ने उत्तर दिया कि गोसाईं जी की आज्ञा के बिना उन्हें कैसे निकालें। अवधूतदास के राय देने पर, कि तुम जाकर उनसे आज्ञा मांग लो, कृष्णदास अडैल गए। वहां जाकर उन्होंने विट्ठल नाथ गुसाईं को समाचार दिया कि बंगाली जो कुछ भेट आती है ले जाकर अपने गुरु को दें देते हैं।<sup>२</sup> गुसाईं जी ने भी कहा कि बंगालियों ने वर्ष भर में श्रीनाथ जी की भेट में चढ़े आभूषण, स्वर्ण पात्र आदि सब अपने गुरु को दे दिए।<sup>३</sup> परन्तु वे आचार्य महाप्रभु के रख्ये हुए हैं अतः कैसे निकाले जायें। कृष्णदास बोले 'आप मुझे आज्ञा भर दे दें, मैं जैसे वे निकलेंगे, निकलूंगा।'<sup>४</sup> गुसाईं जी ने आज्ञा दे दी। कृष्णदास ने राजा बीरबल और टोडरमल के नाम दो पत्र लिखवाए और चले गए। वे पत्र उन लोगों को दिखाकर वे मथुरा गए। बंगाली रुद्रकुंड पर रहते थे, कृष्णदास ने उनकी झोंपड़ियों में आग लगा दी। शोर मचा और बंगाली नीचे उतरे। कृष्णदास ने तुरन्त अपने आदमी ऊपर भेज दिए। यह जान कर कि आग कृष्णदास ने लगाई है, बंगाली उनसे लड़ने लगे। कृष्णदास ने उन सबको दो-दो चार-चार लाठी मारी।<sup>५</sup> तब वे से बंगाली भाग कर मथुरा गए और रूप सनातन से शिक्यत की।

१. सो तब बंगाली श्रीनाथ जी को भोग धरते सो उनकी चुटि में छोटो सो स्वरूप हुती देवी को सो सामने बैठावते जब भोग सरावते। वा देवी कौं अपनी चुटिया में धर लेते ऐसे सदा करते। सो बात अवधूतदास कों श्रीनाथ जी ने जताई ताते अवधूतदास ने कृष्णदास सें कहूँयौं जो तुम बंगालीन को दूर करो।

(अष्टछाप, धी. व., पृ. २१)

२. बंगालीन ने बहुत माथौं उठायौं हैं जो भेट आवत हैं सो ले जात हैं सो सब अपने गुरुन को देत हैं। (अष्टछाप, धी. व., पृ. २१)

३. तब श्री गोपीनाथ जी ने दर्शन कीयों। पाछें जो लाये हुते सो सब भेट कियो। आभूखन सब जड़ाव के समराये। थार कटोरा डवरा चमचा तछी प्रभृत सब सोना रूपा के किये। ..... ता पाछें बंगाली बरस एक के भीतर सब ले गये। अपने गुरु के यहां जाय के दीयो। (अष्टछाप, धी. व., पृ. २२)

४. मोकों आप आज्ञा करो तौ अपनो आप कर लेउंगो। जैसे बंगाली निकसेंगे तैसे काढ़ंगो। (अष्टछाप, धी. व., पृ. २२)

५. सो वे बंगाली सब रुद्रकुंड ऊपर रहते सो उहां उनकी झोंपरी हुती। सो कृष्णदास ने जराय दीनी। तब सोर भयौ। तब बंगाली सेवा छोड़ के पर्वत के नीचे आये। तब कृष्णदास ने पर्वत ऊपर अपने मनुष्य पठाय दिये। तब बंगाली देखें तौ कृष्णदास ने झोंपरी में आग लगाय दीनी है। तब सब बंगाली कृष्णदास सों लरन लाये। तब कृष्णदास ने द्वै द्वै चार लाठी सबन में दीनी।

(अष्टछाप, धी. व., पृ. २३)

कृष्णदास भी वहां जा पहुंचे। रूप सनातन ने कृष्णदास से कहा “क्यों रे! तू कौन है जो इन आहारणों को मारता है!” कृष्णदास बोले “मैं तो श्रद्ध हूं पर तुम भी तो अग्निहोत्री नहीं हो, कायस्थ हो।” रूप सनातन के पूछने पर कि ‘पातसाह’ के मुनने पर तुम क्या जवाब दोगे। कृष्णदास ने उत्तर दिया कि मैं तो जवाब दे लूंगा पर तुम न दे पाओगे। कायस्थ हो कर आहारणों से पैर पुजवाते हो। रूप सनातन बंगालियों से यह कह कर चुप हो गए कि तुम जानो ये जाने, वे बंगाली मथुरा के हाकिम के पास गए। कृष्णदास भी पहुंचे। हाकिम ने कहा, जो हुआ सो हुआ, अब इन्हें रख लो। कृष्णदास कहने लगे, “जो अब तौ इनका न राखेंगे। ये तो हमारे चाकर हुते सो हमने इनकों सेवा सोंपी हुती सो ये सेवा छोड़ कें क्यों आये। जो इनकी झोंपरी जर गई हुती तौ हम नई छबाय देते ताते अब हम तौ न राखेंगे।” बंगालियों ने गुसाई जी के मथुरा आने पर उनसे भी कहा, पर वही उत्तर पाया।<sup>१</sup>

यह समस्त घटना ‘चैतन्यचरितामृत’ में तो नहीं है। इतना अवश्य दिया है कि रूप सनातन वहुत से लोगों को लेकर गोपाल के दर्शन करने मथुरा गए। विमानविहारी मजुमदार का अनुमान है कि वे लम्बी चौड़ी भीड़ लेकर दर्शन करने तो नहीं, हाकिम से कृष्णदास के विरुद्ध फरियाद करने ही गए होंगे।<sup>२</sup> बंगालियों और अन्य भक्तों में कुछ मनो-मालिन्य था, इसकी जलक इस कथन में मिलती है कि रूप सनातन दर्शन के लिए गोवर्धन पर नहीं चढ़े।<sup>३</sup> म्लेच्छ के भय से गोपाल मथुरा विठ्ठलेश्वर के घर थे, वहां जा कर रूप सनातन ने परिकर सहित एक मास तक दर्शन किया। हो सकता है, कि झगड़े के ही कारण रूप सनातन पर्वत पर नहीं चढ़े और विठ्ठलेश्वर बंगालियों से बचाने के लिए गोपाल विग्रह मथुरा ले गए।

७. रचनाओं के नाम—चरित साहित्य में कुछ रचनाओं के नाम मिलते हैं। ये नाम प्रसंगवशात् ही आए हैं। कुछ बड़े आचार्यों अथवा भक्तों का विवरण देते देते लेखक ने उनकी कुछ रचनाओं के नाम भी परिचय के लिए दे दिए हैं। चैतन्यदेव दक्षिण भ्रमण

१. अद्विष्ट, धी. व., पृ. २४-२५

२. चैतन्य चरितर उपादान, पृ. २३८

३. पर्वते ना चड़े दुइ रूप सनातन। एह रूपे ता सवारे दियाछे दर्शन ॥

बृद्धकाले रूप गोंसात्रि ना पारे जाइते। आंछा हैल गोपालेर सौन्दर्य देखिते ॥

म्लेच्छ भये एला गोपाल मथुरा नगरे। एक मास रहिल विठ्ठलेश्वर घरे ॥

तवे रूप गोंसात्रि सब निजगण लज्जा। एक मास दर्शन कैल मथुराय रजा ॥

संगे गोपाल भट्ट दास रघुनाथ। रघुदास भट्ट गोंसात्रि आर लोकनाथ ॥

भूगर्भ गोंसात्रि आर श्री जीव गोंसात्रि। श्री जादव आचार्य आर गोविंद गोंसात्रि ॥

श्री उद्धवदास आर माधव दुइ जन। श्री गोपाल दास आर दास नारायण ॥

गोविंद भक्त आर वाणी कृष्णदास। पुंडरीकाक्ष ईशान आर लघु हरिदास ॥

एह सब मुख्य भक्त लज्जा निज संगे। श्री गोपाल दरशन कैल बहुरंगे ॥

से दो पुस्तकें लाए थे। उनके नाम 'ब्रह्म संहिता' और 'कर्णनिंद' कृष्णदास कविराज ने दिए हैं।<sup>१</sup> यहां पर तालिका के रूप में कुछ रचनाओं के नाम दिए जा रहे हैं।

|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| लेखक       | रचनायें                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| सनातन      | हरिभक्ति विलास आर भागवतामत ।<br>दशम टिप्पणी आर दशम चरित ॥<br>एइ सब ग्रंथ कैल गोंसाजि सनातन ।                                                                                                                                                                                                                        |
| रूप        | (चै. च., मध्यलीला, परि. १, पृ. ९२)<br>रूप गोंसाजि कैल कत के करु गणन ॥<br>.....<br>रसामृतसिधु आर विदधमाधव ।<br>उज्ज्वल नीलमणि ओ ललितमाधव ॥<br>दानकेली कौमुदी ओ बहु स्तवावली ।<br>अष्टादश-लीला छंद आर पदावली ॥<br>गोर्विद-विलदावली ताहार लक्षण ।<br>मयुरा-माहात्म्य आर नाटक वर्णन ॥<br>लघुभागवतामृताजि के करु गणन ।   |
| जीव        | (चै. च., मध्यलीला, परि. १, पृ. ९२)<br>तांर भ्रातुर्षुत्र नाम श्री जीवगोंसाजि ।<br>जत भक्ति ग्रंथ कैल तार अंत नाजि ॥<br>भागवत संदर्भ नाम ग्रंथ विस्तार ।<br>भक्ति ओ सिद्धान्त ताते लिखिछेन सार ॥<br>श्री गोपाल चम्पू नामे ग्रंथ महाशूर ।<br>नित्यलीला स्थापन जाहे ब्रजरस पूर ॥<br>(चै. च., मध्यलीला, परि. १, पृ. ९२) |
| नरोत्तमदास | नरे नरोत्तम धन्य, ग्रंथकार अगगण्य,<br>अगण्य पुण्येर एकाधार ।<br>.....<br>चन्द्रिका पंचम सार, तिन मणि सारात्सार,<br>गुह शिष्य संवाद पटल ॥<br>त्रिभवने अनुपाम, "प्रार्थना" ग्रंथेर नाम,<br>हाटपत्तन मधुर केवल ॥ (गौ. प. त. ६।३।६७)                                                                                    |

१. ब्रह्मसंहिता कर्णमूर्त दुइ पुंथि पाज्ञा। दुइ पुस्तक लज्जा एल उत्तम जानिजा।।

(चै. च., मध्यलीला, परि. १, पृ. ९५)

वृद्धावनदास

वृद्धावनदास कैल चैतन्यमंगल । १

ताहाते चैतन्य लीला वर्णिल सकल ॥

सूत्र करि सब लीला करिल ग्रंथन ।

पाढ़े विस्तारिया ताहा कैल विवरण ॥

(चै. च., आदिलीला, परि. ८, पृ. ५३)

कृष्णदास कविराज

चैतन्यचरितामृत, शास्त्र सिधु मधि कत,

लिखे कविराज कृष्णदास ॥

(उद्धवदास, गौ. प. त. ६।३।४६)

ईश्वरपुरी

गदाधर पंडितेर आपनार कृत ।

पुथि पड़ायेन नाम कृष्णलीलामृत ॥

(चै. भा., आदिलंड, अ. ९, पृ. ५९)

माधव आचार्य

माधव आचार्य बंदों कवित्वशीतल ।

जाहार रचित गीत श्रीकृष्ण मंगल ॥

बैष्णव बंदना (देवकी नंदन कृत)

तुलसीदास

जो जैसे तुलसीदास जी ने रामायण भाषा करी है सो

हमहूं श्रीमद्भागवत भाषा करें ।

(अष्टछाप, धी. व., पृ. ९९)

बिल्व मंगल

कृष्ण कृपा को पर प्रगट 'बिल्व मंगल' मंगल स्वरूप ।

"कहणामय" सुकवित्त युक्ति... (भ. हिन्दी, पृ. ३७३)

C. आत्मीयों एवं गुहओं के उल्लेख—इस प्रकार के उल्लेखों में व्यक्तियों के माता-पिता, भाई, पत्नी, पुत्र, गुरु इत्यादि के नाम लिखे जाते हैं। सर्वाधिक उल्लेख चैतन्य-देव से ही संबंधित हैं। उनके संबंधियों के उल्लेखों को छोड़ कर अन्य व्यक्तियों के जो उल्लेख मिलते हैं, वे कुछ नीचे दिए जा रहे हैं।

(१) माता-पिता (क) प्रकट भये तैलंग कुल दीप ।

श्री लक्ष्मण भट्ट अति आनंदित सुत मुख निरखत आय समीप ॥

मात इलम्मा कूख उदय भयो ज्यों उपजत मुक्ताफल सीप ॥

सगुणदास भख कहूत न आवे यश प्रसर्यों नवलंड सप्तद्वीप ॥

(सगुणदास, की. र., पृ. २७५)

(ख) पलने शुलत बल्लभराइ ।

प्रेम विवश गावत हूलरावत मुदित एलम्मा माई ॥

श्री बल्लभ चरनार्वद पर दास रसिक बल जाई ॥

(रसिक, की. र., पृ. २८८)

१. यह ग्रंथ नाम बदल कर "चैतन्य-भागवत" कहलाया। लोचनदास और जयनंद दोनों के ग्रंथ इसी नाम के थे।

(ग) चिरंजीव-सेन सुत, "कविराज" नाम ख्यात  
(गौ. प. त. ६।३।६८)

भाई रामचन्द्र कविराज, विल्यात धरणी माझ, ताहार कनिष्ठ  
श्रीगोविंद ।

कहे दीन नरहरि, ताइ धन्य धन्य करि, गाय गुण पंडित समाज ॥  
(नरहरि, गौ. प. त. ६।३।६८)

नंदवासजी तुलसीदास के छोटे भाई हते ।  
(अष्टछाप, धी. ब., पृ. ९४)

पत्नी नित्यानंद धरणी, जाह्वा ठाकुरानी, त्रिभुवने पूजित चरण ।  
जाहार कीर्तन काले, वधिर पुलक मले, देखि कैल चैतन्य स्मरण ॥  
(बल्लभ, गौ. प. त. ६।३।६४)

जयति रुक्मिनीनाथ, पद्मावतिपति, विप्र-कुल-छत्र, आनंदकारी ।  
दीप-बल्लभ-बंस, जगत निस्तम करन, कोटि उड़राज सम तापहारी ॥  
(नंदवास, द्वितीय भाग, पृ. ३४२)

पुत्र प्रकट भये सदन दुख दवन विट्ठलेश के  
सातमे सुवन घनश्याम अभिराम ।

कहा कहों सुयश मुख एक रसना करी  
रसिक को दास नित्य करत परणाम ॥  
(की. सं., भाग बी.३०, पृ. १७६)

चैतन्यदास, रामदास, आर कर्णपुर ।  
तिन पुत्र शिवानंद प्रभुर भक्तशूर ॥  
(चै. च., आदिलीला, परि. १०, पृ. ५८)

गुरु मोर ठाकुर महाशय, नरोत्तम दयामय, दंते तृण करों निवेदन ॥  
बल्लभ छाड़िया पाके, आकुल हइया डाके, अहे नाथ लहनु शरण ॥  
(बल्लभ, गौ. प. त. ६।३।६५)

रामचन्द्र कविराज, विल्यात धरणी माझ, ताहार कनिष्ठ श्री गोविन्द ॥  
चिरंजीवसेन-सुत, "कविराज" नामे ख्यात, श्री निवास शिष्य कविचंद ।  
(गौ. प. त. ६।३।६८)

९. भ्रमण एवं गुरुओं के उल्लेख-चरित साहित्य में इस वात के बहुत से प्रमाण पाए जाते हैं कि चैतन्यदेव के काल में प्रायः भक्तगण बहुत यात्रायें किया करते थे । ये यात्रायें केवल धूमने फिरने के लिए नहीं होती थीं । आचार्यगण तो प्रायः धर्म प्रचार के लिए अथवा तीर्थ यात्रा के लिए जाया करते थे । अन्य व्यक्ति या तो गुरु के दर्शन करने या तीर्थ करने जाते थे । चैतन्यदेव ने धर्म प्रचार करने और तीर्थ करने दोनों के ही लिए बड़ी लम्बी

लम्बी यात्रायें की थीं। वे पिता का शाद्व करने गया गए।<sup>१</sup> सन्यास ग्रहण करने के बाद उन्होंने गौड़ देश का भ्रमण किया।<sup>२</sup> तीर्थ यात्रा करने और धर्म प्रचार करने वे दक्षिण भारत गए।<sup>३</sup> यहां से वापिस आकर वे तीर्थ भ्रमण करने के लिए वृदावन, प्रयाग और काशी गए।<sup>४</sup> इस यात्रा में भी उन्होंने अपनी संकीर्तन-भक्ति का प्रचार किया था। उनकी इन यात्राओं का विस्तृत विवरण चैतन्य-चरितामृत में मिलता है। प्रयाग में उन्होंने त्रिवेणी स्नान किया; उस समय माघ मास था।<sup>५</sup> वृदावन में गोवर्धन स्थित गोपाल के दर्शन किए, और यमुना में स्नान किया।<sup>६</sup> काशी में गंगा में स्नान किया। दक्षिण में उन्होंने सेतुबंध और कुमारी अंतरीप तक यात्रा की।<sup>७</sup> इस सबका विवरण चैतन्यचरितामृत में मिलता है। वल्लभाचार्य ने भी भ्रमण किया था, इसका निर्देश मात्र मिलता है।<sup>८</sup> इसी

१. चै. च., आदिलीला, परि. १७

२. (क) चै. भा., शेखलंड, अ. ३, ४ ५.

(ख) चै. च., मध्यलीला, परि. १६

३. चै. च., मध्यलीला, परि. ७, ८, ९

४. चै. च., मध्यलीला, परि. १६-२५

५. एइमत चलि प्रभु प्रयाग आइला।

दश दिन त्रिवेणीते मकर स्नान कैला ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. १८, पृ. २४४)

६. (क) आर दिन एला प्रभु देखिते वृदावन ।

कालीय हृदे स्नान कैल आर प्रस्कन्दन ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. १८, पृ. २३९)

(ख) गोवर्धन देखि कभु प्रेमामिष्ट हजा ।

नाचिते नाचिते चलिला श्लोक पड़िया ॥

एइ मत तिन दिन गोपाल देखिला ।

चतुर्थ दिवसे गोपाल स्वमन्दिरे गेला ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. १८, पृ. २३८)

७. (क) सेतुबंध आसि कैल धनुतीर्थे स्नान ।

रमेश्वर देखि तांहा करिल विश्राम ॥

(चै. च., मध्यलीला, परि. ९, पृ. १६३)

(ख) मलय पर्वते कैल अगस्त्य वंदन ।

कन्या-कुमारी तांहा कैल दरशन ।

(चै. च., मध्यलीला, परि. ९, पृ. १६४)

८. (क) सो एक समय श्री आचार्यजी महाप्रभु पृथिवी परिक्रमा करत शारखंड में पधारे ॥

(अष्टछाप, धी. व., पृ. ७०)

(ख) आज श्री आचार्यजी महाप्रभ आय पधारे हैं जिनने दक्षिण में दिग्बिजय कीयो हैं...।

(अष्टछाप, धी. व., पृ. २)

प्रकार<sup>१</sup> तुलसीदास के बृद्धावन आने,<sup>२</sup> कृष्णदास के द्वारिका जाने,<sup>३</sup> और परमानंददास के प्रयाग जाने का उल्लेख मिलता है<sup>४</sup> परन्तु इनकी किसी भी यात्रा का विशद वर्णन प्राप्त नहीं है।

१. सो नंददासजी के बड़े भाई तुलसीदास हुते। सो काशीजी ते नंददासजी कूँ मिलिये के लिये ब्रज में आये।

(अष्टछाप धी. व., पृ. १००)

२. सो वे कृष्णदासै शुद्र एक बेर द्वारिका गये हुते।

(अष्टछाप, धी. व., पृ. ११)

३. सो भगवद इच्छा ते एक समय परमानंददासजी कन्नौज ते आय प्रयागकों आये सो प्रयाग में उतरे

(अष्टछाप, धी. व., पृ. ४५)

सप्तम अध्याय  
भाषा

## भाषा

**प्रयुक्त भाषाएं**—हिन्दी प्रदेश की पश्चिमांत सीमा से लेकर बंगीय प्रदेश की पूर्वांत सीमा तक भाषा और बोलियों की रूप-रेखा का एक सतत प्रवाह मिलता है। इनमें से जो भाषायें साहित्य का माध्यम बन सकीं, उनमें से प्रधान ब्रज भाषा, अवधी, मैथिल, बँगला और ब्रजबुलि हैं। गौड़ीय वैष्णव पदावली का एक बहुत बड़ा भाग जिस भाषा में रचा गया है, वह भाषा 'ब्रजबुलि' है।

**पारस्परिक प्रभाव**—सोलहवीं शती के प्राप्त वैष्णव साहित्य की भाषा में हिन्दी का स्पष्ट प्रभाव है। परन्तु ऐसा अकारण ही नहीं हुआ। उस समय मथुरा और वृन्दावन वैष्णवों का सर्व-प्रधान केन्द्र था। उस समय के गौड़ीय वैष्णव-धर्म के व्यवस्थाकार, रूप और सनातन ब्रज मंडल में ही निवास करते थे। भक्तों और आचार्यों का आना जाना तीर्थ यात्रा के लिए और व्यवस्थाओं के लिए लगा ही रहता था। ब्रज क्षेत्र में प्रचलित पदों और गीतों को वे लोग सुनते रहे होंगे। विद्यापति के पद भी उन दिनों गौड़ में अत्यंत प्रिय थे। गौड़ीय धर्म प्रचारकों ने अपने धर्म के प्रचार के लिए हिन्दी को अपनाने की चेष्टा की रही होगी क्योंकि उन दिनों में मुगल शासन में हिन्दी का सर्वत्र प्रचार था। इन सब कारणों से गौड़ीय वैष्णव साहित्य की भाषा हिन्दी की छाप से प्रभावित हो गई जान पड़ती है। सोलहवीं शती की बंगाली भाषा पर हिन्दी का प्रभाव निम्न प्रकार से दृष्टिगोचर होता है। यह प्रभाव पदावली साहित्य में अधिक स्पष्ट है।

१. गौड़ीय वैष्णव पदावली में हिन्दी शब्द।
२. गौड़ीय वैष्णव पदावली में हिन्दी वाक्य विन्यास।
३. गौड़ीय वैष्णव पद-संप्रहरणों में हिन्दी भाषा के पद।
४. मिश्रित भाषा ब्रजबुलि।

### १—गौड़ीय वैष्णव पदावली में हिन्दी शब्द

यहां कुछ ऐसे हिन्दी शब्दों की सूची दी जा रही है जो गौड़ीय वैष्णव पदों में प्राप्त हैं। इन्हें पदकल्पतरू के संकलनकर्ता ने भी हिन्दी के शब्द कह कर स्वीकार किया है। हिन्दी के मूल रूप में कहीं कहीं कुछ परिवर्तन आ गए हैं परन्तु ये परिवर्तन मुख्यतया हिन्दी और बंगाली भाषा के उच्चारण भेद के कारण ही हैं। उदाहरण के लिए हिन्दी का 'ऐसन' 'ऐछन' में, 'वारों' 'ओआरों' में, नवल 'नबोल' में और 'नूतन' 'नौतुन' में परिवर्तित हो गए हैं। अर्थ-भेद प्रायः नहीं हैं। इसी प्रकार बनवारी (बनओआरि), खावत (खाओत), ज्यों (जोड़), सावन (शाड़न), बांसुरी (बांशीर) आदि के बंगाली रूप उच्चारण-भेद के कारण हैं।

### बंगाली पदों में हिन्दी शब्द

|      |      |                                                      |
|------|------|------------------------------------------------------|
| शब्द | अर्थ | प्रयोग और प्रकरण                                     |
| अओध  | ओंधा | अओध आनन, हठ न मानये...<br>(भूपति, प. क. त., पद १६९८) |

|       |            |                                                                              |
|-------|------------|------------------------------------------------------------------------------|
| अचाहे | अनिच्छा से | वं. श्यामर-काय अचाहे हिलायत...<br>(कृष्णकांत, प. क. त., पद २८८६)             |
| अछु   | अस         | हि. हरि पद विमुख परम गति चाहा...<br>(तुलसी, रा. च. मा., वा. २६७,<br>पृ. १३२) |
| अनत   | अन्यत्र    | वं. को अछु वेदन सहइ....<br>(गोविंददास, प. क. त., पद १७४)                     |
| अब    | अब         | हि. अस विचारि जिअँ जागडु ताता...<br>(तुलसी, रा. च. मा., लं. ६१, पृ. ४३८)     |
| अहेरा | शिकार      | वं. से तुमि अनत गिया...<br>(चैतन्यदास, प. क. त., पद १६६०)                    |
| आये   | आये        | हि. मेरी मन अनत कहां सुख पावै।<br>(सूरदास, सू. सा., ११६८)                    |
| आसू   | आंसू       | वं. अब विहि सो सब, बेकत कथल सखि...<br>(ज्ञानदास, प. क. त., पद २३०)           |
| उरझाई | उलझाकर     | हि. अब कैसे ब्रज जात बस्यौ...<br>(सूरदास, सू. सा., १०१३८५०)                  |
| एतीन  | एतना       | वं. माधव मनमय फिरत अहेरा...<br>(गोविंददास, प. क. त., पद ३१८)                 |
|       | इतनी       | हि. फिरत अहेरे परेउं भुलाई...<br>(तुलसी, रा. च. मा., वा. १५९, पृ. ८१)        |
|       |            | वं. निके बनि आये हो नंद-दुलाल...<br>(गोविंददास, प. क. त., पद २४२५)           |
|       |            | हि. आनंद सहित सबै ब्रज आये...<br>(सूरदास, सू. सा., १५०८)                     |
|       |            | वं. जटिला शाशु आसु भरि रोयइ...<br>(बलराम, प. क. त., पद २४८९)                 |
|       |            | हि. मुख आंसू अरु माखन-कनुका<br>निरखि नैन छवि देत ॥                           |
|       |            | (सूरदास, सू. सा., १०१३४९)                                                    |
|       |            | वं. चलइल राजपथे दुहुं उरझाई...<br>(शेखर, प. क. त., पद २५५५)                  |
|       |            | हि. छूट न अधिक अधिक अरुझाई...<br>(तुलसी, रा. च. मा., उ. ११७, पृ. ५५७)        |
|       |            | वं. नाह आओल एतनि भाखन...<br>(जगदानंद, प. क. त., पद १९७५)                     |

|        |       |                                      |
|--------|-------|--------------------------------------|
|        |       | हि. नंदनंदन सौं इतनी कहियौ...        |
| एह     | यह    | (सूरदास, सू. सा., १०।४०६६)           |
| ओयारों | बारों | बं. ए सखि विहरये को पुन एह...        |
| कउन    | कौन   | (घनश्याम, प. क. त., पद १५०)          |
| कछु    | कछु   | हि. सुनू अजहुं सिखावन एह...          |
| कतये   | कितना | (तुलसी, वि. प., पद १९०)              |
| कतहुं  | कहीं  | बं. मदन कोटि ओयारों...               |
| का     | क्या  | (सूर, प. क. त., पद १०८६)             |
| काहां  | कहां  | हि. बारों हाँ, बे कर जिन...          |
|        |       | (सूरदास, सू. सा., १०।३६२)            |
|        |       | बं. माघे निदाघ कउन पातियायव...       |
|        |       | (गोविददास, प.क. त., पद १८१४)         |
|        |       | हि. कौन सुनै यह बात हमारी ?          |
|        |       | (सूरदास, सू. सा., पद १।१६०)          |
|        |       | कहहु कबन विधि भा संबादा...           |
|        |       | (तुलसी, रा.च.मा., ल. ५५, पृ. ५१८)    |
|        |       | बं. कछुइ नाहि अवधाय...               |
|        |       | (भृपति, प. क. त., पद ११४)            |
|        |       | हि. नाथ न कछू मोरि प्रभुताई...       |
|        |       | (तुलसी, रा.च.मा., सु. ३३, पृ. ३८८)   |
|        |       | बं. तोहारि निदान हाम कतये शुनायलुं   |
|        |       | (परमानंद, प. क. त., पद १८३)          |
|        |       | हि. येह लघु जलधि तरत कति बारा...     |
|        |       | (तुलसी, रा.च.मा., ल. १, पृ. ४०३)     |
|        |       | बं. कतहुं प्रेम-धन हिय माहा सांचि... |
|        |       | (गोविददास, प. क. त., पद ३६२)         |
|        |       | हि. मूंदे आंखि कतहुं कोउ नाहीं...    |
|        |       | (तुलसी, रा.च.मा., वा. २८०, पृ. १३८)  |
|        |       | बं. का देह कहइ सम्बाद...             |
|        |       | (गोविददास, प. क. त., पद १७४)         |
|        |       | हि. का छति लाभु जून धनु तोरें....    |
|        |       | (तुलसी, रा.च. मा., वा. २७२, पृ. १३४) |
|        |       | बं. सो हेन रसिक पिया काहाँ रहु...    |
|        |       | (गोविददास, प. क. त., पद ४५३)         |
|        |       | हि. कहु कहं तात कहां सब माता....     |
|        |       | (तुलसी, रा.च.मा., अ. १५९, पृ. २४६)   |

|            |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|------------|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| काहा       | कथा      | वं. से हेन रसिक पिया काहां रहुं काहा<br>करु....<br>(गोविददास, प. क. त., पद ४५३)                                                                                                                                                                                                   |
| किये       | करने से  | हि. जाइ उतरु अब देहर्हीं काहा...<br>(तुलसी, रा. च. मा., वा. ५४, पृ. ३२)<br>वं. मिट्टत तलप जम कालकि ।<br>आरति किये मदन गोपालकि ॥<br>(रघुनाथदास, प. क. त., पद २८६९)                                                                                                                 |
| कीजे       | करो      | हि. अंतर-दाह जु मिट्यौ व्यास कौ,<br>इक चित हवै भागवत किये.....<br>(सूरदास, सू. सा., १८९)                                                                                                                                                                                          |
| को         | कौन      | वं. ए दुहुं मंगल आरति कीजै...<br>(रामराय, प. क. त., पद २८४४)<br>हि. अति व्याकुल अकुलाति, विरहिनी<br>सुरति हमारी कीजै...<br>(सूरदास, सू. सा., १०१४०६४)                                                                                                                             |
| कौन        | कौन      | वं. रूप शिल गुण ताहे सुंदर कोहे...<br>(गोपालदास, प. क. त., पद २९६६)<br>हि. तुमर्हि अछत को बरनै पारा....<br>(तुलसी, रा. च. मा., वा. २७४, पृ. १३५)<br>वं. कौन विहि मझु नाह ले गेओ...<br>(गोविददास, प. क. त., पद १८१०)<br>हि. कौन वात यह कहत कन्हाई...<br>(सूरदास, सू. सा., १०११५३९) |
| खुनि       | खान      | वं. उथलिल आगुनेर खुन....<br>(ज्ञानदास, प. क. त., पन ९६०)<br>हि. उधरि आए कान्ह कपट की खानि...<br>(सूरदास, सू. सा., १०१३८५७)                                                                                                                                                        |
| घुंगुरओआलि | घुंधराली | वं. घुंगुरओआलि अलके झलके...<br>(कृष्णदास, प. क. त., पद २८६०)<br>हि. घुंधुराली लट्टे लटके मुख ऊपर...<br>(तुलसी, क. व. बा. ५)                                                                                                                                                       |
| घोरि       | घोल कर   | वं. कुकुम घोरि चीत भेल आकुल....<br>(गोविददास, प. क. त., पद २५७८)<br>हि. देउ आपने हाथ चल मीनहि माहुर<br>घोरि.... (तुलसी, दो. ३१७)                                                                                                                                                  |

|          |                     |                                                                                                                                        |
|----------|---------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| चोडक     | चौंक                | बं. धरल कुल कामिनि, चोडक पड़ल<br>जग भरिया...<br>(रायशेखर, प. क. त., पद १०६४)                                                           |
|          |                     | हि. चौंके विरंचि संकर सहित....<br>(क. व., वा. ११)                                                                                      |
|          |                     | चौंकि परीं सब गोकुल नारी....<br>(सूरदास, सू. सा. १०१८१३)                                                                               |
| चोलि     | चोली                | बं. खसत वसन रसन चोलि...<br>(गोविंददास, प. क. त., पद १२५५)                                                                              |
|          | स्त्रियों का वस्त्र | हि. नील लहंगा लाल चोली कसि...<br>(सूरदास, सू. सा., १०१२८३२)                                                                            |
| छबीले    | सुंदर               | बं. छयल छबीले रस वरसीले...<br>(गोपालदास, प. क. त., पद २९६६)<br>हि. छबीले मुरली नेंकु बजाउ....<br>(सूरदास, सू. सा., १०१२१६)             |
| छलिया    | प्रवंचक             | बं. कि पेखलुं सइ छलिया नागर कान...<br>(गोविंददास, प. क. त., पद १४९)                                                                    |
|          |                     | हि. छली मलीन हीन सब ही अंग...<br>(तुलसी, वि. प., पद ९९)                                                                                |
| छाति     | छाती                | बं. तुया मुख हेरि ज्वलत मझु छाति...<br>(घनश्यामदास, प. क. त., पद ५५)                                                                   |
|          |                     | हि. कुलिस कठीर निठुर सोई छाती...<br>(तुलसी, रा. च. मा., वा. ११३, पृ. ६१)                                                               |
| छिरकत    | छिड़कती है          | बं. (कोइ) मसृण घुसृण सुगंधि छिरकत...<br>(उद्घवदास, प. क. त., पद १५६१)<br>हि. छिरकति जल अपनैं अपनैं रंग...<br>(सूरदास, सू. सा., १०१७५३) |
| छैल      | छैल                 | बं. छैल कानु तुहुं सहजइ भोरि...<br>(गोविंददास, प. क. त., पद १९११)<br>हि. छैल छबीली मोहना...<br>(सूरदास, सू. सा., १०१२८८०)              |
| जनि, जनु | न                   | बं. चुम्बन वेरि जनि मुख मोड़वि...<br>(गोविंददास, प. क. त., पद २३६)<br>हि. जनि तेहि लागि विदूषहि केहू...<br>(तुलसी, वि. प., पद १२६)     |
| जेड      | जैसे                | बं. मेहते जेड विजुरि गोप्यो...<br>(गोपाल भट्ट, प. क. त., पद २८३३)                                                                      |

|       |                   |                                                                              |
|-------|-------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| झकोरे | झोके              | हि. ज्यों करि कृपा पाउँ धारत हो...<br>(सूरदास, सू. सा., १०।४०५१)             |
| झगड़त | झगड़ा करता है वं. | वं. दुइ दिगे दुइ सखि देइ झकोरे...<br>(यदुनंदन दास, प. क. त., पद १५२९)        |
| झाई   | धृति              | हि. आवै सौंधे की झकोरे...<br>(सूरदास, सू. सा., १०।२८३९)                      |
| झाकत  | प्रलाप करना       | झगड़त गोविन्ददास...<br>(गोविन्ददास, प. क. त., पद १७४१)                       |
| टारल  | विताया, टारा      | हि. वग उलूक झगरत गये...<br>(तुलसी, रा. प्र., ६।६।२)                          |
| ठाड़ई | खड़े होकर         | वं. पहिर भूखण झलके झाईर झलमलम्...<br>(शिवराम, प. क. त., पद १५५७)             |
| ठाड़ि | खड़ी              | हि. ससि महुं प्रगट भूमि के झाई...<br>(तुलसी, रा. च. मा., ल. १२, पृ. ४०९)     |
| ठोर   | स्थान             | प्रलाप करना वं. झाकत झीकये झर झर लोचने...<br>(गोविन्ददास, प. क. त., पद १८८७) |
| ढरकत  | बहना              | हि. एहि विधि राज मनहिं मन झांखा<br>(तुलसी, रा. च. मा., अ. ३०, पृ. १९१)       |
|       |                   | वं. टारल है मन शिशिरक अंत...<br>(गोविन्ददास, प. क. त., पद १७१८)              |
|       |                   | हि. संभु सरासन काहुं न टारा....<br>(तुलसी, रा. च. मा., वा. २९२, पृ. १४३)     |
|       |                   | वं. ठाड़ई थरहरि कांपि....<br>(उद्घवदास, प. क. त., पद २०३६)                   |
|       |                   | हि. सुनि सुर विनय ठाड़ि पछताती<br>(तुलसी, रा. च. मा., अ. १२, पृ. १८४)        |
|       |                   | वं. दूरहि एकलि ठाड़ि....<br>(भूपति, प. क. त., पद ४८३)                        |
|       |                   | हि. ठाड़ी अजिर जसोदा अपनै....<br>(सूरदास, सू. सा., १०।१८८)                   |
|       |                   | वं. तुलना दिवार नाहि ठोर....<br>(जगदानंद, प. क. त., पद १०।३२)                |
|       |                   | हि. बड़े ठेकाने ठोर को हों...<br>(तुलसी, वि. प., पद २२९)                     |
|       |                   | वं. ढरकत लोचन लोर....                                                        |

|       |             |                                                                                    |
|-------|-------------|------------------------------------------------------------------------------------|
|       |             | (माधव घोष, प. क. त., पद ६६०)                                                       |
| ढारइ  | ढालती है    | हि. ढीली पाग ढरक रही....<br>(नंददास, परिशिष्ट, पृ. ४०१)                            |
| ढीट   | ढीठ         | बं. सुरधुनि वारि ज्ञारि भरि ढारइ....<br>(गोविंददास, प. क. त., पद १५७९)             |
| डेरि  | डेरि        | हि. नारि चरित करि ढारइ अंसू<br>(तुलसी, रा. च. मा. अ. १३, पृ. १८)                   |
| तन    | शरीर        | बं. ढीट कानाइ कतये भंगि जानत....<br>(गोविंददास, प. क. त., पद ५३६)                  |
| तनि   | अल्प, घोड़ा | हि. मैं जानति हौं ढीठ कन्हाई....<br>(सूरदास, सू. सा., १०।१४२४)                     |
| तलपइ  | तङ्गपते हैं | बं. दास उद्धव, करत कुसुमक डेरि....<br>(उद्धवदास, प. क. त., पद १५६१)                |
| ताहाँ | तहाँ        | हि. नेकु थका दैहैं ढैहैं ढेलन की ढेरी सी...<br>(तुलसी, कविता., लंका. १०)           |
| तु    | तेरे        | बं. बाला धन तन वसन निभाडन...<br>(गोपालदास, प. क. त., पद २९६६)                      |
|       |             | हि. दुसह सांसति कीजै आगे दै या तन की...<br>(तुलसी, वि. प., पद ७५)                  |
|       |             | बं. खेले तनि गदगद भाष.....<br>(ज्ञानदास, प. क. त., पद १६९७)                        |
|       |             | हि. तनक बदन बोलै तनक सी बोल...<br>(सूरदास, सू. सा., १०।१५२)                        |
|       |             | बं. एछन दुहुं-मन तलपइ पुन पुन...<br>(शेखर, प. क. त., पद २७२२)                      |
|       |             | हि. तलफत विषम मोह मन माया !<br>(तुलसी, रा. च. मा., अ. १५३, पृ. २४४)                |
|       |             | बं. जाहाँ नाहि ऐछन रस निरबहूद ताहाँ<br>परिवाद....<br>(गोविंददास, प. क. त., पद २३५) |
|       |             | हि. नाथ तहाँ कछु चारो.....<br>(तुलसी, वि. प., पद ९४)                               |
|       |             | बं. तु बिनु सुखमय शोज तेजल...<br>(गोविंददास, प. क. त., पद ५३१)                     |
|       |             | हि. हो तो तुब निदेस तें न्यारो...<br>(तुलसी, वि. प., पद ९४)                        |

|       |                       |                                                                         |
|-------|-----------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| तुहुं | तुम भी                | बं. सुन्दरि तुहुं बड़ि हृदय पाषाण...<br>(बल्लभदास, प. क. त., पद १७)     |
| तेरा  | तेरा                  | हि. तुहुं सराहसि करसि सनेहूं...<br>(तुलसी, रा.च.मा., अ.३२, पृ. १९३)     |
| तो    | तुम्हारे              | बं. पंथ नेहारत तेरा...<br>(गोविंददास, प. क. त., पद ३१८)                 |
| थारि  | खड़ी, ठाड़ी           | हि. तुलसी पर तेरी कृपा....<br>(तुलसी, वि. प., पद ३४)                    |
| थिर   | स्थिर                 | बं. तो बिनु आकुल कानाई....<br>(ज्ञानदास, प. क. त., पद १५)               |
| दीजै  | दीजिये                | हि. मो समान आरत नहिं आरतिहर तोसीं<br>(तुलसी, वि. प., पद १७)             |
| दुहुं | दोनों                 | बं. कानु द्वार माहा थारि...<br>(शेखर, प. क. त., पद २४०)                 |
| दे    | देह                   | हि. ठाड़ी अजिर जसोदा अपने...<br>(सूरदास, सू. सा., १०।१८८)               |
| न     | बहु वचन<br>की विभक्ति | बं. सखिर बचने धनि थिर कर चीत....<br>(यदुनंदनदास, प. क. त., पद २२१)      |
|       |                       | हि. लषन कट्टौ थिर होहु धरनि...<br>(तुलसी, गी. व., १।८८।४)               |
|       |                       | बं. तनु मन धनहु निछायरि दीजे...<br>(उद्घवदास, प. क. त., पद २८५८)        |
|       |                       | हि. दीजै कान्ह कांधे कौ कंवर...<br>(सूरदास, सू. सा., १०।१९९१)           |
|       |                       | बं. दुहुं रूप निति निति दुहुं हिये जाग<br>(गोविंददास, प. क. त., पद २८७) |
|       |                       | हि. वेद विहित कुलरीति कीन्हि दुहुं कुलगुर<br>(तुलसी, जा. मं., छंद १४२)  |
|       |                       | बं. स्वपन देखिलुं जे, श्यामल वरण दे....<br>(ज्ञानदास, प. क. त., पद १४४) |
|       |                       | हि. सेझ्य सहित सनेह देह भरि...<br>(तुलसी, वि. प., पद २२)                |
|       |                       | बं. तेज मन हरि-विमुखन के संग...<br>(माधो, प. क. त., पद ३०।३५)           |
|       |                       | हि. तजी मन हरि विमुखनि कौ संग                                           |

|        |              |                                                                      |
|--------|--------------|----------------------------------------------------------------------|
|        |              | (सूरदास, सू. सा., ११३३२)                                             |
| नदहि   | नाद करते हैं | बं. नदहि विहग-पातिया...<br>(बलराम, प. क. त., पद २४९७)                |
|        |              | हि. बधाये ब्रज नित नए, नादत बाढ़त<br>सब....                          |
|        |              | (तुलसी, कृ. गी., पद १६)                                              |
| नयना   | नैन, नैन     | बं. अंजने रंजलुं ए दुइ नयना....<br>(गोविंददास, प. क. त., पद २७३८)    |
|        |              | हि. प्रभु सोभा सुख जानहिं नयना...<br>(तुलसी, रा.च.मा., उ.८८, पृ.५३७) |
| नओल    | नवल          | बं. नओल नओल नओ रंगमे....<br>(शिवराम, प. क. त., पद १५५७)              |
|        |              | हि. नवल नेहनव पिया नयो-नयो. ....<br>(सूरदास, सू. सा., १०१६९१)        |
| नहिं   | नहीं, छोटी   | बं. बुंद सुंदर नहिं नहिं...<br>(शिवराम, प. क. त., पद १५५७)           |
|        |              | हि. ठाड़े हरि हंसत नान्हि दैतियनि छवि<br>छाजै...                     |
|        |              | (सूरदास, सू. सा., १०११४६)                                            |
| निचोरि | निचोड़ कर    | बं. को रस नेल निचोरि...<br>(रायशेखर, प. क. त., पद २५१५)              |
|        |              | हि. बरनहु रघुवर विसद जसु श्रुति सिद्धांत<br>निचोरि...                |
|        |              | (तुलसी, रा. च. मा., वा. १०९, पृ.<br>५९)                              |
| निपट   | निलांत       | बं. माघव निपट कठिन मन तोर<br>(भूपति, प. क. त., पद ४७८)               |
|        |              | हि. विवरन भएउ निपट नरपालू...<br>(तुलसी, रा.च. मा., अ.२९, पृ. १११)    |
| नौतुन  | नूतन         | बं. नितुइ नौतुन रंग...<br>(ज्ञानदास, प. क. त., पद ९१९)               |
|        |              | हि. जिमि नूतन पट पहिरइ नर...<br>(तुलसी, रा.च.मा., उ. १०९, पृ. ५५१)   |
| पियारि | प्रिया       | बं. प्राण-पियारि पदवि परिपालइ...<br>(गोविंददास, प. क. त., पद ५५३)    |
|        |              | हि. ससुरारि पिआरि लगी जवतें...                                       |

|                 |               |                                                                                                                                      |
|-----------------|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                 |               | (तुलसी, रा. च. मा., उ. १०१, ८५४४)                                                                                                    |
| पेड़ा           | मिठाई विशेष   | बं. पुरि पुरा खाजा, पेड़ा सरभाजा<br>(शंखर, प. क. त., पद २५९५)                                                                        |
| बनओआरि          | बनवारी        | बं. चीर हरण नागर बनओआरि...<br>(गोपालदास, प. क. त., पद २९६६)<br>हि. मथुरा जन्म लियो बनवारी....<br>(गोविंद, की. र., भाग बीजो, पृ. ८९)  |
| भरोसा<br>(भरसा) | विश्वास       | बं. दास मनोहर करत भरोसा.....<br>(मनोहरदास, प. क. त., पद २८७०)<br>हि. नाथ दैव कर कवन भरोसा....<br>(तुलसी, रा. च. मा., सु. ५१, ३९६)    |
| मनहि मन         | मन ही मन      | बं. भाविनि-भाव, मनहि मन गणइते...<br>(गोरसुन्दरदास, प. क. त., पद १८८)<br>हि. मनहि मन अक्षूर सोच भारी...<br>सूरदास, सू. सा., १०।३०।१२) |
| मोतियन          | मोती          | बं. उरे मोतियनकि माल...<br>(कृष्णदास, प. क. त., पद २८६०)<br>हि. मोतिनि सहित नासिका..<br>(सूरदास, सू. सा. १०।१०५).                    |
| रंगीले          | रसिक          | बं. रंग रंगिले रंग बिहरे..<br>(राय बसंत, प. क. त., पद २९२१)<br>हि. तिहूं काल तिनको भलों जे राम रंगीले..<br>(तुलसी, वि. प., पद ३२)    |
| संत             | सज्जन         | बं. संत बसंत पुजायल घरे घरे..<br>(ज्ञानदास, प. क. त., पद १४९२)<br>हि. संत समाज पयोधि रमासी..<br>(तुलसी, रा. च. मा., वा. ३१, पृ. २०)  |
| हो              | प्रत्यय विशेष | बं. निके बनि आये हो नंद-दुलाल<br>(गोविंददास, प. क. त., पद २४२५)<br>हि. प्यारे नंदलाल हो<br>(सूरदास, सू. सा., १०।१८२४)                |

२. गौड़ीय वैष्णव पदावली में हिन्दी वाक्य विन्यास

ए धनि मानिनि मान निवारो.. द्विज हरिदास, प. क. त., पद १४६९  
राधा प्यारि सह खेलत नंदलाल.. उद्धव, प. क. त., पद १४७१

|                               |                              |
|-------------------------------|------------------------------|
| जय जय राधे जि शरण तोहारि...   | मनोहरदास, प. क. त., पद २८७०  |
| एछन आरति जाड़ बलिहारि...      | मनोहरदास, प. क. त., पद २८७०  |
| खोजति फिरति जननि यशोमति...    | बलरामदास, प. क. त., पद २४८७  |
| जय जय मंगल आरति दुहुंकि...    | बलदेवदास, प. क. त., पद २८४२  |
| श्याम-गोरि छबि उठत झलकि...    | बलदेवदास, प. क. त., पद २८४२  |
| नागर नाचत नागरि संग...        | राय वसंत, प. क. त., पद २९२९  |
| देख सखि झुलत राधा श्याम...    | उद्धव, प. क. त., पद १५६१     |
| दुहुं लोचन भरि जो हरि हेरइ... | गोविन्ददास, प. क. त., पद २३४ |
| माधव मनमथ फिरत अहेरा...       | गोविन्ददास, प. क. त., पद ३१८ |
| पंथ नेहारत तेरा...            | शिवरामदास, प. क. त., पद १४४१ |
| खेलत नओल किशोरी...            |                              |

### ३. बंगाली पद संग्रहों में हिन्दी मिश्रित पद

(१)

धनि धनि गोवर्धन दास, धनि चांदपुर ग्राम ।  
 धनि गोवर्धन को पुरोहित आचार्य बलराम ॥  
 जछू गृह कयल धनि साधुत हरिदास ।  
 साधन भजन कयल वहु रघु जछुक पाश ॥  
 गोवर्धनक नंदन रघुनाथ अतहु महत् ।  
 हरिदास नियडे पड़ल भागवत ॥  
 साधन भजनक भेद बताओये भवान्युधिक भेला ।  
 जेछा गुरु हरिदास जीउ तेछा रघुनाथ चेला ॥  
 धन दौलत कोठा एमारत सबहु सम्पद छोड़ि ।  
 भरा जौवन में रघुनाथ दास भैगल भिखारी ॥  
 देश देशांतर धुमि धुमि वृदावन चले शेष ।  
 कठोर साधन कयल कत अस्थिचर्म शेष ।  
 राधाकृष्ण भजि भजि देह कयल पात ।  
 राधावल्लभ सो पदपल्लव सदाइ धरत माय ॥

(राधावल्लभदास, गौ. प. त., ६।३।३७)

(२)

देख देख प्रीतम प्यारिक सोहागे ।  
 स्वहस्ते बीड़ श्याम देत,  
 खंडित आध आप लेत .  
 पोंछत पट पीत पीक  
     अतिशय अनुरागे ॥  
 कांचन के गड़त काण  
 भाँति भाँति राखत मान  
 निरखत बदनारीवद  
     पलकन नाहिं लागे ॥

कुंज में रस-पुंज केलि  
 धाण पाओये चछकि झोलि  
 दुहुं श्रीमुख ताम्बुल पाइ

आगरओआली भागे ॥ (आगरओआली प. क. त., पद २८३४)

(३)

जय राधे श्री राधे कृष्ण श्री राधे जय राधे ।  
 नंदनंदन वृष-भानु-दुलारि सकल-गुण-अगाधे ॥

नव-घन-सुंदर नओल किशोरि निज-नुण हीतम सावे ।  
 चांचर केश मउर शिखंडक कुंचित केशिनि जादे ॥  
 पीताम्बर-धर ओढ़ नील शाड़ि धन सौदामिनि राजे ।  
 कानु-गले बनमाला विराजित राइ-गले मोति साजे ॥  
 अरुणित चरणे मंजिर रंजित खंजन-गंजन लाजे ।  
 कृष्णदास भजे श्री वृदावने युगल-किशोर विराजे ॥

(कृष्णदास, प. क. त., पद २८५९)

(४)

सोडरो नव गौरचन्द्र  
 नागर बनयारि ।  
 नवद्वीप इन्दु करुणासिंधु  
 भक्त-वत्सलकारी ॥  
 वदन-चन्द अधर रंग  
 नयने गलत प्रेम तरंग  
 चन्द्र कोटि भानु कोटि  
 शोभा निष्ठयारि ।  
 कुसुम-शोभित चांचर चिकुर  
 ललाटे तिलक नासिका उजोर  
 दशन मोतिम आमिया हास  
 दामिनी धरयारि ॥  
 मकर-कुँडल झलके गंड  
 मणि-कौस्तुभ दीन्त कंठ  
 अरुण वसन करुण वचन  
 शोभा अति भारि ।  
 माल्य-चन्दन-चर्चित अंग  
 लाजे लज्जित कोटि अनंग  
 अगंद वलया रतन नूपुर  
 यज्ञ सूत्रधारि ॥  
 छत्र धरत धरणि-धरेन्द्र  
 गाओत यश भक्त वृद  
 कमला सेवित पाद द्वन्द्व  
 बलिये बलिहारि ।  
 कहुत दीन कृष्णदास  
 गौर-चरणे करत आश  
 पतित-पावन निताइ चांद  
 प्रेम दानकारी ॥

(कृष्णदास, प. क. त., पद १०८५)

(५)

जय राधे कृष्ण गोविद गोपाल ।  
गिरिवर-धारी, कुंज बिहारी, ब्रज-जीवन नंदलाल ॥  
सुरंग पाग शिरे टेड़ि शोभे बांके नयन विशाल ॥  
ता पर मधूर-चन्द्रिका विराजे रत्नकि पेच रसाल ॥  
धुंगुरओआलि अलके झलके उरे मोतियनकि माल ।  
मुरलि बाजाओये रीझ रिशाओये शुनि धनि रहत सांभाल ॥  
नासाय मुकुता बेशर झलके मदन-गज-मधुरिम चाल ।  
कृष्णदास प्रभु एइ कृपा किजे भेट मोहे मदन गोपाल ॥ (कृष्णदास, प. क. त., पद २८६०)

(६)

जय राधा गिरिवर धारि ।  
नंदनंदन वृषभानु-दुलारि ॥  
मोर-मुकुट मुख मुरली जोरि ।  
वेणि विराजे मुखे हासि थोरि ॥  
उनकि शोहे गले बन-माला ।  
इन कि मोतिम-माल उजाला ॥  
पीताम्बर जग जन-मन-मोहे ।  
नील उड़नि बनि उनकि शोहे ॥  
अरुण-चरणे मणिमंजिर बाओये ।  
श्रीकृष्णदास ताहि मन भाओये ॥

(कृष्णदास, प. क. त., पद २८६१)

(७)

श्री राधे कृष्ण गोविद हरे ।  
गोपीनाथ मदन-मोहन-वर  
युगल-किशोर रसिक मुरलीधर  
राधा-बलभ्र प्रेम-सुधाकर  
छयल छबीले रस बरसीले रूपे मदन-मन मोहे ।

श्री ब्रज-विनोद माधव गिरि-धारि  
चीर-हरण नागर बनओआरि  
ललित त्रिभंगी कुंज बिहारि  
रूप उजागर रति-सुख-सागर  
ललित विभूषण शोहे ॥

धोक-विलासी गोकुल-दासी  
अभरण अंग-अंग परकाशी  
त्रिभुवन-तिलक कला-मूदुराशी  
लाला लाड़लि रूप-रसायन  
सब सखिगण-मन मोहे ।

बाला धन तन वसन निभाड़न  
 भामा निजपति-मोद बाढ़ायन  
 चंपक-वरणी रिक्षाओन  
 विमल-ज्ञोति अपरश मन मोहे ।

ऋजपति-बाल लाल मद-नायक  
 परम प्रबीण प्रेम-सुखदायक  
 पूरल मनकि भई विधायक  
 रूप शिल गुण ताहे सुंदर कोहे ।  
 राधा रमणी प्यारिक मोहन  
 इयामा इयाम रहृत निति गोहन  
 अलक लड़ा जब वेणी शोहन  
 श्रीगोपाल दास प्रभु जोहन जोहे ॥

(गोपालदास, प. क. त., पद २९६६)

(८)

देख रि सखि कडल नयन कुंज में विराज हैं ?  
 वामेते किशोरि गोरि, अलस-अंग अति विभोरि  
 हेरि श्याम-वयन-चंद मंद, हास हैं ।  
 अंगे अंगे बाहे भीड़, पुछत बात अति निवीड़  
 प्रेम-तरंगे ढरकि पड़त, कडल मधुप संग हैं ।  
 शारि शुक, पिकु करत गान भमरा भमरि धरत तान  
 शुनि धनि धनि उठि बैठत, चोर चपल जात हैं ।  
 श्रीगोपाल भट्ट आशा, वृदावन कुंजे वास  
 शयन सपन नयन हेरि, भूलल मन आप हैं ॥

(गोपाल भट्ट, प. क. त., पद १०८८)

(९)

वृषभानु-नन्दिनिते, मन-मोहन, केमन लागि बसि ।  
 पाण खाओत पिक, गीमते ढरकत, झलक जेड जावक-सिसि ॥  
 मधुरिम हास, वसनते ज्ञापि शोहत, मेहते जेड विजुरि गोप्यो ।  
 कंठहि लोलत, मोतिम हार, कनक मुकुरे जेड तारक रोप्यो ॥  
 शाडर-चीत, उनते नानिओ, पलकन नारे आँखि ।  
 यूद्यूथ, मनमय झूलत, गोपालभट्ट इये साखि ॥

(गोपाल भट्ट, प. क. त., पद २८३३)

(१०)

आजु बनि नव अभिवेक गोविद कि ।  
 परमानन्द प्रेम-सुख-कन्दकि ॥

झलकत नील-नलिनि मुख-शोहा ।  
हेरइते अखिल भुवन-मन-मोहा ॥  
गौरस दधि धृत हल्दिक नीरे ।  
गागरि भरि भरि ढारइ शिरे ॥  
बाजत धंटा ताल मूँदंग ।  
जय देइ सुर नारीगण रंग ॥  
बलि बलि जातहि चरणार्चिद ।  
परमानंदके पहु श्री गोविंद ॥

(परमानंद, प. क. त., पद १५८५)

(११)

आरति युगल किशोरि कि कीजे ।  
तन् मन धनहुं निष्ठायरि दीजे ॥  
पहिला नील पिताम्बर शाहि ।  
कुंज विहारिनि कुंज विहारि ॥  
रवि शशि कोटि बदन अछु शोभा ।  
जो निरखिते मन भेडो अति लोभा ॥  
रतने जड़ित मणि माणिक मोति ।  
डगमग डुहुं तन् झलकत जोति ॥  
नंद नंदन वृषभानु किशोरि ।  
परमानंद पहु जाउ बलिहारि ॥

(परमानंद, प. क. त., पद २८५८)

(१२)

आरति जय वृषभानु-कुमारि ।  
झलकत मुख-शोभा उजियारि ॥  
कपुरक बातो रतनके थारि ।  
करे लइ ललिता प्राण-पियारि ॥  
बदन कमल सबे कह निछयारि ।  
सहचरिण कह जय-जय-कारि ॥  
मंगल गाओत देइ करतारि ।  
बरिखे कुसुम सब नविन-कुमारि ॥  
चरण-कमल नख-चांद नेहारि ।  
परमानंद जिवन बलिहारि ॥

(परमानंद, प. क. त., पद २८७१)

(१३)

तेज मन हरि-विमुखन के संग ।  
जाको संगहि कुमति उपजतहि भजनहि पड़त विभंग ॥

सतत असत-पथ लेह जो जायत उपजत कामिनि संग ।

शमन-दूत परमायु परीखत दूरांह नेहारत रंग ॥

अतये से हरि-नाम सार परम मधु पान करह छोड़ि ढंग ॥

कह माधो हरि-चरण-सरोकहे माति रहु जनु भूंग ॥

(माधो, प. क. त., पद ३०३५)

(१४)

जय जय रूप महारस-सागर ।

दरशन परशन वचन रसायन आनंदहुके गागर ॥

अति गंभीर धीर करुणामय प्रेम-भक्तिक आगर ।

उज्जल-प्रेम-महामणि प्रकटित देश गौड़ वैरागर ॥

शतगुण-मंडित पंडित-रंजन वृदावन-निज-नागर ।

किरिति बिमल यश शुनर्तहि माधो सतत रहल हिये जागर ॥

(माधो, प. क. त., पद २३६५)

(१५)

जड़ कलि रूप शरीर ना धारत ।

तड़ ब्रज-भूतल प्रेम-महानिधि कोडन कपाट उघाड़त ॥

निर खिर हुंसन पान विद्यायन कोडन पृथक करि पासत ।

को सब तेजि भजि वृदावन को सब ग्रंथ विचारत ॥

जदपिओ बनकुल फलत नानाविध मन-राजी-अर्द्धविद ।

सो मधुकर विने पान को जानत विद्यमान मकरंद ॥

को जानत मयुरा वृदावन को जानत ब्रज-नीत ।

को जानत राधा-माधव-रति को जानत सोइ प्रीत ॥

जाक चरण परसादे सकल जन गाइ गाओयाइ सुख पाओत ।

चरण कड़ले शरणागत माधो तब महिमा उर लागत ॥

(माधो, प. क. त., पद २३६४)

(१६)

धन्य गोकुल धन्य मयुरा धन्य यदुकुल-अवतरी ।

धन्य यमुना-नीर शीतल गोयाल-बाल सखा बली ॥

मयुरामे केशो राय विराजे गोकुले बालमुकुद जी ।

श्री वृदावनमे मदनमोहन गोपीनाथ गोविद जी ॥

नंद-नंदन जगत-वंदन श्रीवृषभानु-नन्दिनी ।

आगम जाको पार ना पाओये सुर-मुनि-गण वन्दिनी ॥

नओल युगल-किशोर मोहन दुलह दुलहिनि भाड़नी ।

भक्त-जन-मन-हारि लावणि तिन लोके यश गाओनि ॥

राम कृष्ण गोविद माधव वासुदेव सुलोचन ।

भक्ति आपना देहि माधो लेहि ए भव-तारण ॥

(माधो, प. क. त., पद २९६८)

(१७)

हरत सकल संताप जनम को, मिठत तलप यम कालकि ।  
आरति किये मदनगोपालकि ॥  
गोधृत रचित कपूरकि बाति झलकत कांचन थारकि ।  
घटा ताल मूदंग शांझरि बाजत वेणु विषाणकि ॥  
चन्द्र-कोटि ज्योति भानु-कोटि-छवि मुख-शोभा नंदलालकि ।  
मयुर-मकुट पिताम्बर शोहे उरे वैजयंति-मालकि ॥  
चरण-कमल पर नपुर बाजे आज रि कुसुम गुलाबकि ।  
मुन्दर लोल कपोलक छविसों निरखत मदनगोपालकि ॥  
सुर-नर-मुनिगण करतहि आरति भक्त-वत्सल-प्रतिपालकि ।  
हुं बलि बलि रघुनाथ दास प्रभु मोहन गोकुल-बालकि ॥

(रघुनाथ दास, प. क. त., पद २८६९)

(१८)

जय जय श्री जयदेव दयामय पद्मावति-रति-कांत ।  
राधा-माधव-प्रेम-भक्ति-रस उज्जल मुरति-नितांत ॥  
श्रीगीतगोविवद ग्रथं सुधामय विरचित मनहर छंद ।  
राधा गोविवद-निगुड़-लीला-गुण-पद्मावलि-पद-वृन्द ॥  
केन्दुविलव वर धाम मनोहर अनुखन करये विलास ।  
रसिक-भक्तगण जो सरवस-धन अहनिशि रहु तछु पाश ॥  
युगल-विलास-गुण करु आस्वादन अविरत भावे विभोर ।  
दास रघुनाथ इह तछु गुण वर्णन कीये करब लव ओर ॥

(रघुनाथ दास, प. क. त., पद २३८७)

(१९)

ए दुहुं मंगल-आरति कीजे । मंगल नयने निरखि सुख लीजे ॥  
मंगल-आरति मंगल-थाल । मंगल राधा मदन गोपाल ॥  
इयाम गोरि दुहुं मंगल-राशि । मंगल-जोति मंगल परकाशि ॥  
मंगल-शंखहि मंगल-निसान । सहचरिगण कह मंगल-गान ॥  
मंगल-चामर मंगल उदगार । मंगल-शबदे करये जयकार ॥  
मंगल-सुखे केहु काहु बाखान । कह रामराय तर्हि भगवान ॥

(रामराय, प. क. त., पद २८४४)

(२०)

नओल नओल नओ रंगमे  
सुख शोहानि सब संगमे ॥  
रस-माधुरि धरु अंग में ।  
दउ नृत्यत प्रेम-तरंग में ॥  
उह संगे भामिनि दमके दामिनि  
मधुर यामिनि अति बनि

सुभग शाड़न बरिखे भाड़न  
 बुद्ध सुंदर नहूनि नहूनि  
 बदत मोर चकोर चातक  
 कीर कोयिल अनगणि ।  
 रटत दरदर तोये दादुर  
 अस्मुदाम्बरे गरजनि ॥  
 गाओये सखि रि जोरि जोरि ।  
 रस हेरि हासइ थोरि थोरि ॥  
 थोरि थोरि चंग उपांग आओज  
 बाजे पाखायज सि शि शिनाँ ।  
 झनन झन नन झाग ना झागर नन  
 नागरधि नागरधि दिमि दिनाँ ॥  
 उह दूषिट ठेरण पहिर भूषण  
 झलके झाइरि झलमलं ।  
 उघट घट घट थो दिग् दिग्  
 थो दिग् दिग् दिग्  
 थुंग थुंग नि धि धि नि नं ॥  
 बाजे धूं धूं धीना ।  
 स्वर-मण्डल बांशरि बीणा ॥  
 वर बीण ताल प्रबीण पूरल  
 प्रेम-भरे हिया हरखनि ।  
 मणि-विन्दु शरद-इन्दु  
 करत अमृत वरखनि ॥  
 हंस सारस बदत पावस  
 चाह चातक रस-धनि ।  
 विहरे जे जन शिवराम के प्रभु  
 परम सुधड़ शिरोमणि ॥

(शिवराम, प. क.त., पद १५५७)

(२१)

गोविन्द मुखार्विद निरखि मन विचारों ।  
 चन्द्र कोटि भानु कोटि मदन कोटि ओयारों ॥  
 सुन्दर कपोल लोल पंकज दल-नयना ।  
 अधरविम्बु मधुर हास कुंदकलिक-दशना ॥  
 मणि-कुंडल मकराकृत अलक-भूंगयुंजा ।  
 केशरको तिलक बैनो सोणे मङ्डि गुंजा ॥  
 नव जलधर तड़िदम्बर गले बनमाला शोहे ॥  
 लीला-नट सुर के प्रभु रूपे जग-मन-मोहे ॥

(सूर, प. क. त., पद १०८६)

### मिश्रित भाषा : ब्रजबुलि

ब्रजबुलि को बंगाल की एक साहित्यिक बोली मानना अधिक उचित होगा। यद्यपि यह गौड़ीय वैष्णव पदावली के एक बहुत बड़े भाग की प्रयुक्त भाषा है, फिर भी यह बंगाली भाषा नहीं है। यह सोलहवीं शती में प्रचलित एक कृत्रिम साहित्यिक भाषा है। इस भाषा का जन्म बंगाल में ही हुआ और गौड़ीय पदकर्त्ताओं ने उसे विकसित भी किया। इस भाषा का जन्म विद्यापति की भाषा के अनुकरण में हुआ, यह कहना अनुचित न होगा। बंगाली विद्वत् समाज में और प्रधानतया वैष्णव भक्तों में ये पद अत्यन्त लोकप्रिय थे। इन पदों में राधा-कृष्ण-लीला वर्णित थी अतः गौड़ीय भक्तों ने इन भावों के साथ-साथ भाषा को भी अपने ढंग से अपनाया। मैथिली इस ब्रजबुलि की आधारभूत भाषा है; हिन्दी और ब्रज-भाषा का मिश्रण लिए हुए तत्कालीन बंगला भाषा ने उसका ऊपरी विन्यास प्रस्तुत किया।<sup>१</sup> ब्रजबुलि बंगला भाषा का हिन्दी से युक्त अथवा मिश्रित स्वरूप है।<sup>२</sup> फिर भी ब्रजबुलि को ब्रजभाषा से मिलाना उचित नहीं है। ब्रजबुलि के इस नामकरण का कारण साधारण रूप से यही है कि इस भाषा में रचित साहित्य प्रायः सब का सब राधा-कृष्ण लीला से सम्बन्धित है अतः इस भाषा को इसी ब्रजधाम से सम्बन्धित नाम दिया गया, जो कृष्ण की लीला-भूमि है।

ऐसा ज्ञात होता है कि ब्रजबुलि का प्रारम्भ पंद्रहवीं शती के उत्तरार्ध अथवा सोलहवीं शती में हुआ है। ब्रजबुलि का जो सर्वप्रथम पद प्राप्त है, वह यशोराज खान द्वारा रचित है और हुसेन शाह को समर्पित है। हुसेन शाह गौड़ के अधिपति थे और इसकी सन् १४९३ से १५१९ तक शासक थे। यशोराज खान का पद इसी बीच में लिखा गया रहा होगा। प्रारम्भिक अवस्था में यह भाषा मैथिली और बंगाली का एक विचित्र सा मिश्रण रही परन्तु आगे चल कर इसका रूप स्थिर हुआ और यह अत्यन्त विकसित हुई और इसमें प्रचुर साहित्य रचा गया।

### ब्रजबुलि का रूप अथवा संक्षिप्त व्याकरण

ब्रजबुलि का विस्तृत व्याकरण प्रस्तुत करना अप्रासंगिक है। केवल संक्षिप्त रूप-रेखा-मात्र यहां दी जा रही है। इससे इस पर का हिन्दी प्रभाव कुछ अधिक स्पष्ट हो सकेगा।

### उच्चारण

स्वरों का—दीर्घ स्वर जैसे आ, ई, ऊ, ए, ऐ, ओ, औ का सर्वदा दीर्घ उच्चारण नहीं होता। इसी प्रकार संयुक्ताक्षर के पूर्ववर्ती अक्षर का भी कभी-कभी दीर्घ उच्चारण नहीं होता। ऐसा हिन्दी में भी होता है।

उदाहरण—ब्र० बु० सहजे नुनिक पुतलि गोरि. जारल विरह-आनले तोरि...

(प. क. त., पद ४१)

1. "Maithil is the basic part, while Bengali, with oddments of Hindi and Brajabhaka forms the superstructure."

Sukumar Sen, A History of Brajbhak Literature, p. 1.

2. "Brajbuli which is a thoroughly Hindi-ized form of Bengali."

D. C. Sen, Bengali Language and Literature, p. 600.

अवधी—भारी भुजा भरी भारी सरीर... (तुलसी, क. व., ल. ३३)

ब्र. भा.—स्यामा स्याम खेलत दोउ होरी... (सूरदास, सू. सा., १०।२९।१०)

### वचन

**द्विवचन**— मैथिली, हिन्दी, बंगला इत्यादि अपभ्रंश से वनी भाषाओं के समान ही ब्रजबुलि में द्विवचन का कोई चिह्न विशेष नहीं है। दुहुं वा 'दोन' शब्द का प्रयोग करके द्विवचन का बोध कर लिया जाता है।

**उदाहरण**— ब्र. बु.— दुहुं लोचन भरि जो हरि हेरइ.....  
(गोविन्ददास, प. क. त., २३४.)

अवधी— दिन दूसरे भूप-भामिनि दोउ भईं सुमंगल-खानी.....  
(तुलसी, गी. व., वा., पद ४.)

ब्र० भा०— धर्म-अंकुर के पावन द्वै दल मुक्ति-बधू-ताटंक.....  
(सूरदास, सू. सा., १।१०)

**बहुवचन**— हिन्दी के समान ब्रजबुलि में भी बहुवचन का कोई चिह्न नहीं है। 'सब' या 'गण' आदि लगा कर बहुवचन का बोध कर लिया जाता है।

**उदाहरण**— ब्र. बु.— सखीगण तथि करिया जुगति.....  
(प. क. त., पद २८०।.)

अवधी— आरत लोगु राम सब जाना.....  
(तुलसी, रा. च. मा., अ. २४४, पृ० २८३.)

ब्र. भा.— नाचत बाबा नंदजू संग लिये सब ग्वाल.....  
(की. र., भाग १, पृ. ८३.)

### कारक

**कर्ता कारक**— ब्रजबुलि में कर्ता कारक के एक वचन में प्रायः कोई कारक चिह्न प्रयोग नहीं किया जाता। कहीं कहीं 'ए' विभक्ति देखी जाती है। हिन्दी में भी ऐसा देखा जाता है।

**उदाहरण**— ब्र. बु.— निरमल गौर तनु, कपिल कांचन जनु,  
हेरइते भे गेलुं भोर.....  
(प. क. त., पद २८)

ब्र. भा.— ऊँचौ गोकुल नगर, जहां हरि खेलत होरी.....  
(सूरदास, सू. सा., १०।२८।७०)

ब्र०— बोली चतुर सखी मृदु बानी।.....  
(तुलसी, रा. च. मा., वा. २५६, पृ. १२६)

**कर्मकारक**— कर्मकारक के लिए भी ब्रजबुलि में प्रायः कोई विभक्ति चिह्न प्रयोग नहीं किया जाता है। बहुधा अर्थ द्वारा ही कर्ता से कर्म की पहचान की जाती है। हिन्दी में भी ऐसा है।

- |              |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|--------------|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| उदाहरण—      | ब्र. बु.— | शची बोले विश्वस्मर आमि ना देखिलुँ.....<br>(वासुदेव घोष, प. क. त., पद ११५१)                                                                                                                                                                                                                                         |
|              | ब्र० भा०— | देलिन्देवि राधा सी बाम.....<br>(सूरदास, सू. सा., १०।२।३५)                                                                                                                                                                                                                                                          |
|              | अ०—       | चले रामु त्यागा बन सोऊ ।.....<br>(तुलसी, रा. च. मा., अर. ३७, पृ. ३४६)                                                                                                                                                                                                                                              |
| करणकारक—     |           | करण कारक में 'ए', 'हि' 'हिं' विभक्ति चिह्नों का प्रयोग ब्रजबुलि में मिलता है। हिन्दी में प्रायः 'पे', 'तैं' इत्यादि विभक्ति चिह्न मिलते हैं। कहीं कहीं 'ही' भी आया है।                                                                                                                                             |
| उदाहरण—      | ब्र. बु.— | कैछे चरणे कर पल्लव ठेलालि ।<br>(प. क. त., पद ४६८)<br>झर झर लोराहि लोलित काजर.....<br>(गोविन्ददास, प. क. त., पद ४०)                                                                                                                                                                                                 |
|              | ब्र० भा०— | राधा तैं उपकार भयौ यह दुर्लभ दरसन भयौ तुम्हारी<br>(सूरदास, सू. सा., १०।२।६६)                                                                                                                                                                                                                                       |
|              | अ०—       | तेहि तैं उवर सुभट सोइ भारी :<br>(तुलसी, रा. च. मा., अर. ३८, पृ. ३४७)<br>एक कहर्हि कहर्हि करहिं अपर एक कररहि कहत न बागर्ही ।<br>(तुलसी, रा. च. मा., ल. ९०, पृ. ४६०)                                                                                                                                                 |
| अपादान कारक— |           | अपादान कारक में 'से' और 'सबे' विभक्ति चिह्नों का प्रयोग ब्रजबुलि में मिलता है। हिन्दी में 'तैं' विभक्ति चिह्न मिलता है।                                                                                                                                                                                            |
| उदाहरण—      | ब्र. बु.— | बन सबे आओत नन्ददुलाल ।<br>(मोहनदास, प. क. त., पद १२०९)                                                                                                                                                                                                                                                             |
|              | ब्र. भा.— | मुरली लई कर तैं छीनि.....<br>(सूरदास, सू. सा., १०।२।१४४.)                                                                                                                                                                                                                                                          |
|              | अ.—       | सुमन बृष्टि अकास तैं होई ।<br>(तुलसी, रा. च. मा., वा. १९४, पृ. ९८)                                                                                                                                                                                                                                                 |
| संबंध कारक—  |           | संबंध कारक के लिए ब्रजबुलि में प्रायः 'क' 'का' 'कि' 'को' अथवा 'के' विभक्ति-चिह्न प्रयोग किए जाते हैं। परन्तु इनका अकारांत अथवा इकारांत होना लिंग भेद पर निर्भर नहीं करता। हिन्दी में 'का' 'की' 'के' इत्यादि संबंध कारक के चिह्न आकारांत अथवा इकारांत लिंग के अनुसार होते हैं। मैथिली में ब्रजबुलि का सा प्रयोग है। |
| उदाहरण—      | ब्र. बु.— | दश दिन दुर्जन एक दिन सुजनकः<br>(ज्ञानदास, प. क. त., पद २३०)<br>काहां गोवर्द्धन यमुना को कूल ।<br>(शिवानन्द, भ. र., अ. १२)                                                                                                                                                                                          |

जांके मंत्री अभिन्न कलेवर रामचन्द्र कविराज ।

(गोविन्ददास, प. क. त., पद ११)

ब्र. भा.— लोचन नहिं ठहरात स्याम के कबहूँ बनिता के इक अंग ।

(सूरदास, सू. सा., १०१२१३६)

अ.— जिन्ह के जस प्रताप के आगे ।

(तुलसी, रा. च. मा., वा. २९२, पृ. १४३.)

अधिकरण कारक—ब्रजबुलि में 'ए' 'हि' 'हिं' प्रायः अधिकरण कारक के विभक्ति चिह्न रूप में प्रयोग किए जाते हैं । अनेक स्थलों पर 'मध्य' शब्द का तद्भव रूप 'माहा' 'माह' और 'माझे' चिह्न भी मिलते हैं ।

कहीं कहीं विभक्ति चिह्न नहीं भी प्रयोग होता । <sup>१</sup> ऐसा हिन्दी में भी पाया जाता है ।

उदाहरण— न. वु.— भूमे पड़ि कहे काहां मुरली ।

(भ. र., अ. १२)

मरमहि श्यामर, परिजन पामर ।

(गोविन्ददास, प. क. त., पद ४०)

सो रस-जलधि माझे मणि-गेह ।

(गोविन्ददास, प. क. त., पद २७)

अ.— .....पहुँचा ऐसि छन माझ निकेता ।

(तुलसी, रा. च. मा., वा. १७१, पृ. ८६)

ब्र. भा.— समुक्ति मनहिं मुसुकाहीं ।

(सूरदास, सू. सा., १०१२१३८)

### सर्वनाम

समस्त भाषाओं के सर्वनामों के रूपों में उन भाषाओं की विशेषता व्यक्त होती है । सोलहवीं शती के ब्रजबुलि पद-साहित्य में प्रयुक्त सर्वनामों में और उसी शती के ब्रज और अवधी सर्वनामों में प्रचुर साम्य पाया जाता है । सतीशचंद्र राय ने इस संबंध में ठीक ही कहा है कि ब्रजबुलि सर्वनामों की विशेषता हिन्दी, मैथिल और बंगाली तीनों से प्रभावित है । <sup>२</sup> अपने अध्ययन के परिणाम-स्वरूप इन साम्यों के कुछ उदाहरण यहां प्रस्तुत किए जा रहे हैं । ब्रजबुलि के सर्वनाम सोलहवीं शती के अनेक पद-कर्ताओं की रचनाओं से लिए गए हैं और उनका साम्य प्रतीक-रूप से सूरदास एवं तुलसीदास की रचनाओं से प्रदर्शित किया गया है । इन उदाहरणों से यह भी स्पष्ट होगा कि सूर की ब्रजभाषा की अपेक्षा तुलसी की अवधी से इनमें अधिक साम्य है ।

#### १. कविगण चमकये चीत.....

सो धरि अधर सुनाऊँ... (सूरदास, सू. सा., पद १०१२१४१)

२. “एइ विशेषत्व किछु बांगला, किछु मैथिल ओ किछु ब्रजभाषाय प्रभाव जात”—  
प.क.त., परिशिष्ट पृ. २४०.

### अस्मद् सर्वनाम

यद्यपि सोलहवीं शती के ब्रजबुलि साहित्य में ठेठ बंगाली सर्वनाम जैसे 'आमार' 'आमि' आदि का भी प्रयोग है, परन्तु यहाँ केवल वे ही अस्मद् सर्वनाम दिए जा रहे हैं, जिनका साम्य हिन्दी अस्मद् सर्वनामों से है।

ब्रजबुलि के सर्वनाम—

हम, हाम, हम सब, हमें, हामें, हमें, हमसे, हमा सबे, हामक, मुझे, भोर, मझु, मो।

अवधी के सर्वनाम—

हम, हमरे, हमार, हमरें, हमारा, हमारि, भोर, में मोहिं, मोहूं, मो, मोरा, मोरी।

ब्रजभाजा के सर्वनाम—

हम, हमरी, हमहि, हमारे, हमकौं, हमतें, हम सों, हमरि, हमरे, हमरैं, म, मैने, मोहिं, मोय, मोकौं, मैरो, मोसौं, मोते, मोमें, मोपै।

### उदाहरण

हम

१. ब्र. बु. — अब तोहे चीनलुं हाम—प. क. त., ८५८.

अ. — बिनु पंखन्ह हम चहर्ह ह उड़ाना—रा. च. मा., वा. ७८, पृ० ४३.

ब्र. भा.— हम तुम एकै जाति—सू. सा., १०१३६.

२. ब्र. बु. — हठ यदि करह हामाय—हि. ब्र. बु., पृ. २०९.

अ. — हम सन सत्य मरमु सब कहह—रा. च. मा., वा. ७८, पृ. ४३

३. ब्र. बु. — हामारि ओरे नाहि चाह—प. क. त., पद ४६८.

अ. — हमरि वेर कस भयो कृपनितर—वि. प., पद ७.

ब्र. भा.— तुम्हैं हमारी लाज-बड़ाई—सू. सा., ११७०.

४. ब्र. बु. — आपन तन कांचलि हामै देयइ—क्ष. गी. चि. ६.

अ. — अब तों दाढ़ुर बोलिहैं, हमें पूछिहैं कौन—दो., ५६४.

ब्र. भा.— हम नन्दनन्दन मोल, लिये—सू. सा., ११७१.

मैं

१. ब्र. बु. — मो बड़ अधम दुराचार—प. क. त., पद ३०३०.

अ. — मो पर कीवे तोहि जो—वि. प्र., पद ३३.

ब्र. भा.— मो अनाथ के नाथ हरी—सू. सा. ११२४९.

२. ब्र. बु. — मुञ्जि तो अति अधम—गौ. प. त., ११२१२७.

अ. — तौ मैं जाउं कृपायतन—रा. च. मा., वा. ६१, पृ. ३५.

ब्र. भा.— मैं ब्रजबासिनि की बलिहारी—सू. सा., १०१४०५३.

३. ब्र. बु. — चलव मोहे छोड़—प. क. त., पद १६०१.

अ. — जौं महेसु मोहिं आयसु देहीं।—रा. च. मा., वा. ६१, पृ. ३५.

ब्र. भा.— करिदै मोहिं बड़ोई—सू. सा. १०१५६.

४. ब्र. बु. — हिया भोर कांदे—प. क. त., पद ७८४.

अ. — तन मन बचन भोर पनु सांचा—रा. च. मा., वा. २५९, पृ. १२८.

- ब्र. भा. — त्रासति कान्ह जु मोर—सू. सा., १०।३।२०.

५. ब्र. वु. — मझ लागि करवि उपाय—प. क. त., पद २८.

अ. — बार बार मोहिं लागि बोलावा—रा. च. मा., वा. २७५, पृ. १३५.

६. ब्र. वु. — सरवस लेयलि मोरि—प. क. त., पद १९९.

अ. — तिन्ह महँ प्रथम रेख जग मोरी—रा. च. मा., वा. १२, पृ. ९

ब्र. भा. — खेलन अब मेरी (मोरि) जाइ बलैया—सू. सा., १०।२।१७

७. ब्र. वु. — कि जान बल मोके—प. क. त., पद ८४५.

अ. — मोको और ठौर न—वि. प., पद १८१.

ब्र. भा. — मोस्तों कहत मोल कौ लीन्ही—सू. सा., १०।२।१५.

युष्मद् सर्वनाम

ब्रजबुलि साहित्य में 'तुमि' 'तोमार' जैसे बंगला के ठेठ युष्मद् सर्वनाम भी पाए जाते हैं। यहां पर वे युष्मद् सर्वनाम दिए जा रहे हैं जिनका हिन्दी युष्मद् सर्वनामों से साम्य है।  
**ब्रजबुलि के सर्वनाम—** तुहुं, तोहे, तोसों, तो सबे, तुहुं सबे, तुया, तोर, तोहर, तोहे, तोहारि।

**अवधी के सर्वनाम—** तुम, तुमहि, तुम्ह, तुम्हरे, तुम्हार, तुम्हरी, तुम्हरो, तुम्हारे, तुम्हारा, तुम्हारो, तो, तोकहैं, तोको, तोहिं, तोहि, तोहीं, तोही, तैं, तोर, तोहार, तोहारे, तोरा, तोरी, तोरे, तोरे, तोरि, तोहारा, तुव ।

**ब्रजभाषा के सर्वनाम—** तू, तें, तुने, तैने, तोहि, तोय, तोकीं, तेरो, तिहारो, तुम्हारो, तोसों, तोतें, तोहि तें, तोहिमें, तोमें, तोपै, तोहि, तुव।

उदाहरण

६. ब्र. बु. — पंथ नेहारत तेरा—प. क. त., पद ३१८.  
 अ. — तुलसी पर तेरी कृष्ण—वि. प., पद ३४.  
 ब्र. भा. — तेरी लीला गावै—सू. सा., १०।२५७९.  
 ७. ब्र. बु. — श्रवणे निवारलुं तोर—प. क. त., पद ४३५.  
 अ. — प्रनतपाल प्रन तोर—वि. प., पद ११३.

### तद् सर्वनाम

ब्रजबुलि साहित्य में तद् सर्वनाम का प्रथम एकवचन 'सो' ब्रजभाषा से प्रभावित है। 'ताहा' इत्यादि बंगला तद् सर्वनामों का भी प्रयोग मिलता है। 'ओ' का प्रयोग एकवचन में तुलसीदास ने किया है। साम्य प्रदर्शक ये सर्वनाम यहाँ दिए जा रहे हैं।

- ब्रजबुलि के सर्वनाम—** सो, ताहे, ता सत्रे, तथु, ताक, ताकर, ताहे, तापर।  
**अवधी के सर्वनाम—** ऊ, वै, ओ, ओह, ओहि, ओकर, ओहि कर, सो, सोइ,  
 सोऊ, ते, तापर, ताके,, ताकी।  
**ब्रजभाषा के सर्वनाम—** वह, वो, वाने, वाहि, वाय, ताहि, ताय, ताकीं, वाको,  
 ताको, तासु, वासों, तासों, वातें, तातें, तापै, वापैं,  
 तापैं। वापैं

### उदाहरण

१. ब्र. बु. — ओ अति विदगध—प. क. त., पद १००.  
 अ. — मोहिं नहिं पूर्जहिं ओऊ—वि. प., पद ९२.  
 २. ब्र. बु. — ना सो रमण ना हाम रमणी—प. क. त., पद ५७६.  
 अ. — सो तेहि मिलै न कछु संदेह—रा. च. मा., बा. २५९, पृ. १२८.  
 ब्र. भा. — सूर ब्रजहिं सो जाइ—सू. सा., १०।६०.  
 ३. ब्र. बु. — सोइ इह रस जान—हि. ब्र. बु., पृ. १.  
 अ. — सोइ करिहि कल्यान—रा. च. मा., बाल. ७१, पृ. ४०.  
 ब्र. भा. — दीजै मोहिं कृपा करि सोई—सू. सा., १०।३५.  
 ४. ब्र. बु. — ताहा बुझि जाय देखि—हि. ब्र. बु., पृ. २४०.  
 अ. — ते लजात होत ठाह—वि. प., पद ८३.  
 ब्र. भा. — ते पहिरे कंचन-मनि-भूषन—सू. सा., १०।३५.  
 ५. ब्र. बु. — ता पर जलधर-माला—प. क. त., पद १९६.  
 अ. — तापर सानुकूल गिरिजा हर—वि. प., पद ३०.  
 ब्र. भा. — तापर कमल, कमल विच विद्रुम—सू. सा., १०।२७७८.  
 ६. ब्र. बु. — तापर बचने जीउ निरमचहै—हि. ब्र. बु., पृ. १६८.  
 अ. — ताकर नाम भरत अस होई—रा. च. मा., बा. १९७, पृ. १००  
 ७. ब्र. बु. — तछु पद पंकज—प. क. त., पद २११५.  
 अ. — उदय तासु तिमुखन तम भागा—रा. च. मा., बा. २५६, पृ. १२७.

### यद् सर्वनाम

**ब्रजबुलि के सर्वनाम—**

जो, जे, जेह, जा सबे, जछु, जाको, जाके, जाकर,  
जार।

**अवधी के सर्वनाम—**

जो, जे, जैन, जहि, जेकर, जेहिकर, जिन, जिन कर,  
जाकर।

**ब्रजभाषा के सर्वनाम—**

जो, जैन, जाने, जाहि, जाय, याकौं, याको, यासु,  
यासों, यातें, यामैं, यापै।

### उदाहरण

१. ब्र. बु. — जो मझु चरण परशा-रस-लाल से—प. क. त., पद ४३४.

अ. — तृष्णित वारि बिनु जो तनु त्यागा—रा. च. मा., वा. २६१, पृ. १२९.

ब्र. भा.— जो यह बालकु नेकु उबारै—सू. सा., १०११०.

२. ब्र. बु. — एत परिहार करये जे—प. क. त., पद ५९४.

अ. — जे कछु समाचार सुनि पावहि—रा. च. मा., अ. १२२, पृ. २३०.

ब्र. भा.— जे हरि चरन भजे—सू. सा., १०१२४.

३. ब्र. बु. — जाकर चरण नखर रुचि—प. क. त., पद ४५३.

अ. — जाकर चित अहि गति सम भाई—रा. च. मा., वा. ७,

### इदम् सर्वनाम

**ब्रजबुलि के सर्वनाम—इह, ए, ऐइ, इहको, इह, सजे, इहके, अछु, इहक, इहकर,  
इह पर**

**अवधी के सर्वनाम—ई, ए, एह, एहि, एकर, एहिकर, इन, ए, इन, इनकर, इन  
केर, इहि, अस**

**ब्रज भाषा के सर्वनाम—यह, याने, याहि, याय, याकौं, याको, यासों, यातें, यामैं, यापै।**

### उदाहरण

१. ब्र. बु.—किये इह जीद अपार..... प. क. त., पद ४६८

अ.—कहा प्रीति इहि लेखे..... गी. व., वा., पद ४

ब्र. भा.—इहि पै दुसह जु इतनेहि अंतर..... सू. सा. १०१२७६८

२. ब्र. बु.—ए अति गोडारि..... प. क. त., पद १००

अ.—एउ देखि हैं पिनाकु नेकु..... गीतावली, वा. ६६

ब्र. भा.—तैसेइ एक री..... सू. सा., १०१३५२६

३. ब्र. बु.—अछु ह आशिन..... प. क. त., पद १७३६

अ.—कहि अस ब्रह्मभवन मुनि गएऊ..... रा. च. मा., वा. ७१, पृ. ३९

४. ब्र. बु.—मोहन मुरली-ध्वनि एह..... प. क. त., पद १४२

अ.—अब येहु मरनिहार भा सांचा .... रा. च. मा., वा. २७५, पृ. १३५

ब्र. भा.—एइ दोउ बसुदेव के ढोटा..... सू. सा., १०१३०४३

## कौन

ब्र. बु.—को इह पुन पुन करत हुकार ..... प. क. त., पद ३५०

को जाने कैछन विरह वियाधि ..... प. क. त., पद ५६

शरण को देयब ..... प. क. त., पद १०

अ.—जीवत हमर्हि कुंआरि को बरई ..... रा. च. मा., वा. २६६, पृ. १३१

को नहिं जान विदित संसारा ..... रा. च. मा., वा. २७६, पृ. १३६

ब्र. भा.—को जानै हरि कहा कियी री ..... सू. सा., १०।१८६६

को पतियाइ तुम्हारी साँहनि ..... सू. सा., परि. ९०, पृ. २८

## कोई

ब्र. बु.—कहने कामिनि कोई न जाय ..... प. क. त., पद १७२८

कुंज कुटिर माहा कांदह कोइ ..... प. क. त., पद १७२८

अ.—येहु कुचालि कछु जान न कोई ..... रा. च. मा., अ. २३, पृ. १८८

ब्र. भा.—कोउ माई आवत हैं तनु स्याम ..... सू. सा., १०।३४६६

## किया

सोलहवीं शती की ब्रजबुलि और हिन्दी भाषा में प्रयुक्त धातुओं में प्रचुर साम्य पाया जाता है। सतीशचन्द्र राय ने भी इसी प्रकार के विचार प्रस्तुत किए हैं। उनका कहना है कि ब्रजबुलि के धातु के रूपों में प्रायः सब जगह ही मैथिल और बंगला का प्रभाव है। वे यह भी कहते हैं कि कुछ धातु रूपों में ब्रजभाषा का भी प्रभाव है। उन्होंने 'गए' क्रिया का उदाहरण दिया है कि ब्रजभाषा की यह क्रिया ब्रजबुलि में 'गेओ' हो जाती है<sup>१</sup> परन्तु यह साम्य केवल ब्रजभाषा तक ही सीमित ज्ञात नहीं होता। ब्रजबुलि के क्रिया रूपों से अवधी के क्रिया रूपों का अपेक्षाकृत अधिक साम्य ज्ञात होता है। हिन्दी और ब्रजबुलि क्रियाओं का साम्य विशेषतया दो प्रकार का है:-

१. धातु रूपों में लिंग के अनुसार परिवर्तन

२. धातु रूपों में एक ही प्रकार के प्रत्ययों का प्रयोग

## १. लिंग के अनुसार परिवर्तन

क्रियाओं में स्त्रीलिंग और पुर्लिंग का भेद हिन्दी की क्रियाओं की विशेषता है। मैथिली और बंगला दोनों भाषाओं में क्रियाओं में लिंग भेद नहीं पाया जाता। ब्रजबुलि

१. "ब्रजबुलीर धातु-रूपे प्रायः सर्वं ब्रज मैथिल ओ बंगला-भाषाय प्रभाव देखा जाय, तबे "गेउ" इत्यादि के नक्के न धातु रूपे ब्रजभाषाय प्रभाव सुस्पष्ट। ब्रजभाषार 'गए' ब्रजबुलीते "गेउ" हइयाछे; दृष्टांत यथा :

दूरे गेओ मुरलि आलापन गीत : प. क. त., पद ५५

(सतीशचन्द्र, राय, प. क. त., परिशिष्ट, पृ. २४१)

साहित्य में प्राप्त कियायें दोनों प्रकार की हैं। कुछ म लिंग भेद है, यह हिन्दी की अनुरूपता में है। कुछ में लिंग भेद नहीं है, यह बंगाला एवं मैथिली की अनुरूपता में है। यहाँ लिंग भेद प्रदर्शित करने वाली ब्रजबुलि और हिन्दी क्रियाओं के उदाहरण दिए जा रहे हैं। यह सब 'इ' 'ई' से अंत होने वाली स्त्री-लिंग क्रियायें हैं।

## उदाहरण

ब्रजबुलि

रतन मंदिर माहा बैठलि सुन्दरि

प. क. त., पद ५८

बांधलि कुच-गिरि माझ

प. क. त., पद ५८

वरत तुहुँ छोड़लि

प. क. त., पद ६२

खोजति फिरति जननि यशोमति

प. क. त., पद २४८०

बैठलि सखिगण संग

प. क. त., पद २४९१

कानने आनलि

प. क. त., पद २९५

तुहुँ जानसि जदि

प. क. त., पद २८

लहु लहु मुचकि हासि चलि आओलि

प. क. त., पद २३०

भेटलि कानुक साथ

प. क. त., पद २३०

तब तुहुँ छापलि काय

प. क. त., पद २३०

कैछने गोपवि ताय

प. क. त., पद २३०

झांपसि झांपल अंग

प. क. त., २२७

हिन्दी

सादर भलेहि मिली एक माता

रा. च. मा., वा. ६३, पृ. ३६

चितवति चकित चहुँ दिसि सीता

रा. च. मा., वा. २३२, पृ. ११५

सभय हूदयं बिनवति जेहि तेही

रा. च. मा., वा. २५७, पृ. १२७

हरि कौं टेरत फिरति गुवारि

सू. सा., १०।४६।

अति विपति जैसे सहति

गी. व., सुं., पद १७

सोभा राजति उदय किये

सू. सा., १०।१८२।

आभा झलकति गंड

सू. सा., १०।१८२।

छाक लिए सिर स्याम बुलावति ।

दूढ़त फिरति ग्वारिनी हरि कौं,

कितहुँ भेद न पावति ॥

टेर मुनति काहुं की स्वननि

तहाँ तुरत उठि धावति ।

पावति नहीं स्याम बलरामहि

ब्याकुल हृदय पङ्कतावति ॥

वृंदावन फिर फिर देखति है ...

सू. सा., १०।४५।

वनी वात बेगरन चहति ....

रा. च. मा., अ. २१७, पृ. २७२

विविध विलाप करति दैदेही

रा. च. मा., अ. २९, पृ. ३४।

## २. समान प्रत्ययों का प्रयोग

**बर्तमान-कालिक**—क्रियाओं में 'अ' 'अइ' 'अये' 'असि' 'अत' 'अति' 'इ' 'इये' 'उ' 'ए' 'ओ' इत्यादि प्रत्यय ब्रजबुलि क्रियाओं में पाए जाते हैं। ऐसे रूप हिन्दी में भी मिलते हैं। यहां कुछ उदाहरण दिए जा रहे हैं।

### अइ-प्रत्यय

|                             |                                |
|-----------------------------|--------------------------------|
| ब्रजबुलि                    | हिन्दी                         |
| घन घन डाकइ                  | सत्यकेतु तहं बसइ (इसे ?) नरेसू |
| प. क. त., पद ४              | रा. च. मा., वा. १५३, पृ. ७९    |
| बने धाओइ रे                 | आपुन उठि धावइ रहै न पावइ       |
| प. क. त., पद १३२३           | रा. च. मा., वा. १८३, पृ. ९२    |
| कतहुं अभरण साजइ             | धरि धीरजु तव कहइ निषादू        |
| प. क. त., पद २१             | रा. च. मा., अ. १४३, पृ. २३९    |
| एकलि गहन कुंज माहा लुठइ     | दास तुलसी गावइ                 |
| प. क. त., पद ३९             | रा. च. मा., कि. ३०, पृ. ३७०    |
| झांपइ झांपल देहा            | सीय सकुच बस पिय तन हेरइ        |
| प. क. त., पद ५८             | तु. ग्रं., जा. मं., पृ. १२१    |
| जीवने ना बांधइ थेहा . . . . |                                |
| प. क. त., पद ५८             |                                |
| करे कर बारइ . . . . .       |                                |
| प. क. त., पद ५३             |                                |
| मंद मधुर बेनु बाजइ          |                                |
| प. क. त., पद १२३३           |                                |
| गोविंद दास कहइ तोहे         |                                |
| प. क. त., पद १६८४           |                                |
| दूरे हेरइ यदुनंदन दास       |                                |
| प. क. त., पद २२१            |                                |

### अ-प्रत्यय

|                         |                              |
|-------------------------|------------------------------|
| ब्रजबुलि                | हिन्दी                       |
| गोविंद दास कह रस-मरियाद | कह सीता धरि धीरजु गाढा . . . |
| प. क. त., पद ५३         | रा. च. मा., अ. २८, पृ. ३४०   |
|                         | देवहूति कह भक्ति सो कहियै    |

### अये-प्रत्यय

|                             |                       |
|-----------------------------|-----------------------|
| हंसइते खसये कत जे मणि मोतिम | तिनके कपिल देव सुत भए |
| प. क. त., पद ५८             |                       |

जाहां जाहां निकसये तनु तनु

प. क. त., पद ८६

परम सुभाष्य मानि तिन लए...

सू. सा., ३।१३

### असि-प्रत्यय

भाव कि गोपसि गुपत न रहइ

प. क. त., पद ७०

मूढ़ परम सिख देउ न मानसि ।

उत्तर प्रतिउत्तर बहु आनसि ॥

रा. च. मा., उ. ११२, पृ. ५५३

जतने निवारसि नयनक लोर

प. क. त., पद ७०

प्रिया बचन कस कहसि कुभांती

रा. च. मा., अ. ३१, पृ. १९२

गदगद शबदे कहसि आधबोल

प. क. त., पद ७०

सधने गतागति करसि एकतं

प. क. त., पद ७०

### अता, अति-प्रत्यय

बेगे धाओत युवति वृंद ..

प. क. त., पद १२५५

हरवर चक्र धरे हरि धावत ..

सू. सा., ८।४

निज-रसे नाचत ...

प. क. त., पद ३

अलि गन गावत नाचत मोरा ...

रा. च. मा., अ. २३६, पृ. २८०

नाचत बैलोकनाथ ...

सू. सा., १।७६

गावत गुन सूरदास ...

सू. सा., १०।४६

रोबत करहि प्रताप बखाना ..

रा. च. मा., लं. १०४, पृ. ४७२

कहत कान्ह जननी समुझाइ ...

सू. सा. १०।७।०

जिय की जरनि मनहुँ हँसि हेरत ..

रा. च. मा., अ. २३९, पृ. २८१

डोलत धरनि सभासद खसे

रा. च. मा., लं. ३२, पृ. ४२१

नंद-धाम खेलत हरि डोलत ...

सू. सा., १०।१।१

नयनन वारि न रहत एक छन

तुलसी, गी. व; सू. १७

रोयत करम गेयान ...

प. क. त., पद ११

प्रेम नाम कहि कहत भागवते ....

प. क. त., पद १०

आनंदे हेरत गोविंददास ..

प. क. त., पद ५२

दोलत मदन-हिलोर ...

प. क. त., पद ५८

जीउ रहत अब तुया रस-आशे ।

प. क. त., पद ९०

|                     |                   |                               |
|---------------------|-------------------|-------------------------------|
| नीर भरि आओत         |                   | रावन आवत सुनेउ सकोहा ..       |
|                     | प. क. त., पद १३६  | रा. च. मा., वा. १८२, पृ. ९१   |
| अनुदिन करत विचार .. |                   | आजु हरि थेतु चराए आवत         |
|                     | प. क. त., पद ११   | सू. सा., १०।४९३               |
| कहत भागवते ...      |                   | करत जदुनाथ जलधि-जलकेलि ..     |
|                     | प. क. त., पद १०   | सू. सा., १०।२९११              |
| खोजति फिरति जननि .. |                   | कहति सखिनि सौं ...            |
|                     | प. क. त., पद २४८७ | सू. सा., १०।२६५३              |
|                     |                   | हरि कों टेरत फिरति गुवारि ... |
|                     |                   | सू. सा., १०।४६१               |

इं, इ-प्रत्यय

|                             |                 |                              |
|-----------------------------|-----------------|------------------------------|
| तुया निज नाम गाम घन गावइ    |                 | गावहिं गीत मनोहर वानी ...    |
|                             | प. क. त., पद ६२ | रा. च. मा., वा. २२८ पृ. ११३  |
| गोविंददास के काहे उपेखि ... |                 | करहिं आरती पुर नर नारी ...   |
|                             | प. क. त., पद ४  | रा. च. मा., वा. २६५, पृ. १३१ |
| निवसइ गोकुल माह ..          |                 | सूरदास बलि जाइ ...           |
|                             | प. क. त., पद ६४ | सू. सा., १०।२७               |
| मरम माहा हानइ ..            |                 |                              |
|                             | प. क. त., पद ७४ |                              |

ए, ऐ, इये-प्रत्यय

|                              |                 |                          |
|------------------------------|-----------------|--------------------------|
| ब्रजबुलि                     |                 | हिन्दी                   |
| कत मंदाकिनी नयन झरे ...      |                 | कुंवरि मुदित मुख भोरे .. |
|                              | प. क. त., पद ३  | सू. सा., १०।७३२          |
| तोहारि चरणे कहे गोविंददास .. |                 | झरे फल न रसाल ..         |
|                              | प. क. त., पद ९० | गी. , अ., पद ९           |
| सुंदरि अतये करिये अनुमान ... |                 | जापर दीनानाथ ढरे ...     |
|                              | प. क. त., पद ६२ | सू. सा., १।३५            |
| कौन जतन निती करिये ...       |                 | कौन जतन निती करिये ...   |
|                              |                 | वि. प., पद १८६           |
| माता ताकीं कहियै साध ...     |                 |                          |
|                              |                 | सू. सा., ३।१३            |

ड, उ, ऊ-प्रत्यय

|                    |                   |                             |
|--------------------|-------------------|-----------------------------|
| ना हेरड निज नाह .. |                   | मूढ़ परम सिख देउँ न मानसि । |
|                    | प. क. त., पद १६८४ | रा. च. मा., उ. ११२, पृ. ५५३ |

ओ, आँ-प्रत्यय

तोहे कहो सुबल सांगाति ..

प. क. त., पद ५६

कहं लगि कहो हीन अगनित ..

वि. प., पद १६६

तोहे कहों गोपिनि आयानेर राणि

प. क. त., पद १३९३

**भूतकाल की क्रियायें**—द्रजबुलि की भूत काल की क्रियाओं में 'अल' 'अलि' अथवा 'अलु' प्रत्यय पाए जाते हैं। यह प्रत्यय केवल बंगला और मैथिली के अपने प्रत्यय हैं। हिन्दी की भूतकाल की क्रियाओं में ये प्रत्यय नहीं हैं।

**भविष्य काल की क्रियायें**—द्रजबुलि की क्रियाओं में 'अब' प्रत्यय लगाकर भविष्य काल सूचित किया जाता है। मैथिली में भी ऐसा होता है। बंगला में 'अब' के स्थान पर 'इब' प्रत्यय पाए जाते हैं। अबधी भाषा में भी भविष्य काल की क्रियाओं में 'अब' प्रत्यय पाए जाते हैं। यहाँ कुछ उदाहरण दिए जा रहे हैं।

### उदाहरण

द्रजबुलि

लीला स्फुरब कि मोय

प. क. त., पद १२

धरब सुधाकर ...

प. क. त., पद १२

दशादिश खोंजब

प. क. त., पद १२

मिलब कलपतरु-निकरे ..

प. क. त., पद १२

हाम कि ना पायब विदु ..

प. क. त., पद १२

कतहुं निवेदित गोविंददास ..

प. क. त., पद ३९

गोविंददास कतहुं आशोयास इ ..

प. क. त., पद ४०

माधब इथे जनि बोलदि आन ..

प. क. त., पद २९४०

पुन कि पामरि पाओदे ..

प. क. त., पद १८१३

अबधी

नूप तब तनय होब मैं आई ..

रा. च. मा., वा. १५०, पृ. ७७

पुनि आउब एहि बेरिआं काली ..

रा. च. मा., वा. २३४, पृ. ११६

हरि आनब मैं करि निज माया ..

रा. च. मा., वा. १६९, पृ. ८६

मैं आउब सोइ वेषु धरि ..

रा. च. मा., वा. १६९, पृ. ८६

अस बहु तुमहि मिल उब आनी ..

रा. च. मा., वा. ८०, पृ. ४४

कस न करब हित लागि ..

रा. च. मा., अ. २१, पृ. १८८

मौन मलिन मैं बोलब बाउर ..

रा. च. मा., अ. २९३, पृ. ३०४

हमहुं कहिं अब ठकुरसोहाती ।

रा. च. मा., ५०१६, पृ. १८५

## परिशिष्ट

### छंद

जिस प्रकार वाल्मीकि रामायण, महाभारत आदि ग्रन्थों में अनुष्टुप् छंद को प्रधानता दी गई है उसी प्रकार तुलसीदास के महाकाव्य 'रामचरितमानस' में चौपाई को मुख्य स्थान मिला। गौड़ीय वैष्णव साहित्य के महाकाव्य 'चैतन्यचरितामृत' में कृष्णदास ने 'प्यार' नामक चौदह अक्षरों के छोटे से छंद का व्यवहार किया। जिस प्रकार तुलसीदास से पूर्व जायसी ने अपने पद्मावत में चौपाई छंद का बड़ी सफलता से प्रयोग किया, उसी प्रकार चैतन्यचरितामृत के रचयिता से पूर्व कृतिवास ने अपनी रामायण में प्यार छंद में सफलता प्राप्त की। ऐसा प्रतीत होता है कि लम्बे आख्यानक काव्यों के लिए अनुष्टुप् की तरह 'चौपाई' और 'प्यार' छंद बहुत उपयुक्त हैं। तुलसीदास ने अपने मानस में चौपाई के अतिरिक्त दोहा, गीतिका और प्रसंगानुसार त्रिभंगी, श्रोटक, तोमर आदि छंदों का भी प्रयोग किया है। कवितावली में उन्होंने कवितों और सबैयों में भी रचना की। चैतन्यचरितामृत में यत्र-तत्र कुछ त्रिपदियां पाई जाती हैं, जो कृष्णदास रचित गेय पद हैं।

बंगाली पदावली साहित्य में वार्णिक और मात्रिक एवं मिश्रित छंदों का प्रयोग किया गया है। यह स्मरण रखना चाहिए कि मात्रिक छंदों में मात्राओं की गणना उच्चारण पद्धति पर बहुत कुछ निर्भर है। लिखित अक्षर को देख कर उसकी हस्त या दीर्घ गणना नहीं हो सकती और न सर्वत्र प्रत्येक दीर्घ अक्षर के लिए दो मात्राएं ही गिनी जा सकती हैं। हिन्दी की अपेक्षा बंगाली में मात्राओं के गिनने के नियम अधिक दुर्लभ हैं। बंगाली पदावलियां छंद की दृष्टि से विद्यापति के पदों का स्मरण दिलाती हैं और इनमें भी छंद शास्त्र के नियमों की उतनी ही अवहेलना की गई है। गौड़ीय पदावली में प्रयुक्त कुछ मुख्य छंद ये हैं।

### मात्रिक छंद

१. चतुष्पदी—आठ, सोलह, बारह और मिश्रित मात्राओं की
२. दीर्घ चतुष्पदी—सेंतालिस, और इक्यावन मात्राओं की
३. त्रिपदी—तेइस, पच्चीस और अठाइस मात्राओं की

### वार्णिक छंद (अक्षर वृत्त)

१. चौदह अक्षर का विशेष छन्द
२. एकावली—आठ अक्षर, दस अक्षर और चारह अक्षर की
३. दीर्घ त्रिपदी—छब्बीस अक्षर की
४. लघु त्रिपदी—बीस अक्षर की

इनके अतिरिक्त वार्णिक छन्दों में धामाली, मिश्र पंचपदी, मिश्र प्यार, और मिश्र त्रिपदियों का भी प्रयोग बहुधा किया गया है।

हिन्दी पदावली में छंदों के प्रयोग की शैली अधिक नियमित है। सूर, तुलसी और अन्य अष्टछापीय कवियों ने इन पदों में न केवल छंद, गति और यति पर ही ध्यान रखा है उन्होंने अधिकांश पदों में अंतराओं के साथ-साथ एक 'स्थायी' का प्रयोग करके संगीत-सौष्ठव का प्रदर्शन किया है। ये स्थायी हिन्दी पदावली की विशेषता हैं। बंगाली पदकर्ताओं ने भी अपने कुछ पदों में इसी प्रकार के 'स्थायी' को स्थान दे कर रागात्मिका प्रवृत्ति का अच्छा परिचय दिया है। पर वे 'स्थायी' बंगाली पदों में अपेक्षाकृत कम हैं। तुलसीदास ने गीतावली में कवित, सबैयों आदि छंदों के साथ भी स्थाइयों का प्रयोग करके पदों की रचना की है। परन्तु अधिकांशतः इस पद-साहित्य में मात्रिक छंदों का ही व्यवहार हुआ है जिनमें से मुख्य सरसी, सार, वीर और ताटंक हैं, अर्थात् सोलह-न्यारह, सोलह-वारह, सोलह-चौदह और सोलह-पंद्रह वाले मात्रिक छंदों का प्रयोग हुआ है।



## सहायक ग्रंथों की सूची

### अंग्रेजी ग्रंथ

|                                                            |        |                              |
|------------------------------------------------------------|--------|------------------------------|
| Bengali Ramayanas                                          | ले०    | दीनेशचन्द्र सेन              |
|                                                            | प्र०   | यूनिवर्सिटी आव्. कलकत्ता     |
|                                                            | संस्क० | १९२० ई०                      |
| Bhakti Cult in Ancient India                               | ले०    | भागवत कुमार                  |
| Chaitanya and his Companions                               | ले०    | दीनेश चन्द्र सेन             |
|                                                            | प्र०   | कलकत्ता विश्वविद्यालय        |
|                                                            | संस्क० | १९१७ ई०                      |
| Chaitanya's Pilgrimage and Teachings                       | ले०    | जे० एन० सरकार                |
|                                                            | प्र०   | एम० सी० सरकार एण्ड संस       |
|                                                            |        | ७५, हैरीसन रोड, कलकत्ता      |
|                                                            | संस्क० | १९१३ ई०                      |
| Early History of the Vishnava Faith and Movement in Bengal | ले०    | सुशीलकुमार दे                |
|                                                            | प्र०   | जनरल प्रिट्स व पब्लिशर्स लि० |
|                                                            |        | कलकत्ता                      |
|                                                            | संस्क० | १९४२ ई०                      |
| Early History of Vaishnavism in South India                | ले०    | एस० कृष्ण स्वामी आयंगर       |
|                                                            | प्र०   | ऑक्सफोर्ड यूनीवर्सिटी प्रेस  |
|                                                            | संस्क० | १९२९ ई०                      |
| Erotic Principles and Unalloyed Devotion.                  | ले०    | निशिकांत सान्धाल             |
|                                                            | प्र०   | गौड़ीय मठ, कलकत्ता           |
|                                                            | संस्क० | १९४१ ई०                      |
| History of Bengali Language and Literature.                | ले०    | दीनेशचन्द्र सेन              |
|                                                            | प्र०   | कलकत्ता विश्वविद्यालय        |
|                                                            | संस्क० | १९११ ई०                      |
| History of Bengali Literature                              | ले०    | के० एन० दास                  |
|                                                            | प्र०   | दास ब्रदर्स, नवगांव राजशाही  |
|                                                            | संस्क० | १९४६ ई०                      |
| History of Brajbuli Literature                             | ले०    | सुकुमार सेन                  |
|                                                            | प्र०   | कलकत्ता विश्वविद्यालय        |
|                                                            | संस्क० | १९३५ ई०                      |
| History of Indian Philosophy (Vol. III)                    | ले०    | एस० एन० दासगुप्त             |

प्र० कैम्ब्रिज यूनिवर्सिटी प्रेस  
संस्क० १९४० ई०

Materials for the study of ले० हेमेन्द्र राय चौधरी

Early History of Vaishnava संस्क० १२२० साल

Sects.

|                                |                       |
|--------------------------------|-----------------------|
| Obscure Religious Cults as ले० | शशिभूषण दास गुप्त     |
| Background of Bengali प्र०     | कलकत्ता विश्वविद्यालय |
| Literature. संस्क०             | १९४६ ई०               |

|                              |                |
|------------------------------|----------------|
| Outline of the Religious ले० | जे० एन० फरकुहर |
| Literature of India.         |                |

|                     |                              |
|---------------------|------------------------------|
| Theism in India ले० | निकल मैकनिकल                 |
| प्र०                | आक्षसफोर्ड यूनिवर्सिटी प्रेस |
| संस्क०              | १९१५ ई०                      |

|                              |                        |
|------------------------------|------------------------|
| The Vaishnava Literature ले० | दीनेशचन्द्र सेन        |
| of Medieval Bengal प्र०      | यूनीवर्सिटी आफ कलकत्ता |
| संस्क०                       | १९१७ ई०                |

|                               |                            |
|-------------------------------|----------------------------|
| Vaishnavism, Real and प्र०    | विश्व वैष्णव राजसभा        |
| Apparent. संस्क०              | १९२६ ई०                    |
| Modern Vernacular ले०         | जी० ए० ग्रियर्सन           |
| Literature of Hindustan. प्र० | एशियाटिक सोसायटी           |
| संस्क०                        | ५७, पार्क स्ट्रीट, कलकत्ता |
|                               | १८८९ ई०                    |

### बंगाली ग्रंथ

|                    |                                     |
|--------------------|-------------------------------------|
| कीर्तनपदावली       | संक० सुधीरचन्द्र राय और अपर्णा देवी |
|                    | प्र० प्रबोध नान, शशि रंजन प्रेस,    |
|                    | कलकत्ता                             |
|                    | संस्क० १३४५ बंगाब्द                 |
| कृष्णकीर्तन        | ले० चंडीदास                         |
|                    | सं० बसंतरंजन राय                    |
|                    | प्र० बंगीय साहित्य परिषद्, कलकत्ता  |
|                    | संस्क० १३२३ साल                     |
| क्षणदागीतचिन्तामणि | ले० विश्वनाथ चक्रवर्ती,             |
|                    | व्याख्याकार, राधिकानाथ गोस्वामी     |
|                    | प्र० काशीनाथ राय, बून्दाबन          |
|                    | संस्क० १३१५ साल                     |

|                                              |                                                           |
|----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| गीड़ीयवैष्णवसाहित्य                          | ले० हरिदास                                                |
|                                              | प्र० श्रीधाम, नवद्वीप, हरिदोल कुटीर                       |
|                                              | संस्क० प्रथम ४६२ चैतन्याब्द                               |
| गौरणदतरंगिणी                                 | संक० जगद्भवंधु भद्र                                       |
|                                              | प्र० वंगीय साहित्य परिषद, कलकत्ता                         |
|                                              | संस्क० १३१० साल                                           |
| चैतन्यचरितामृत                               | ले० कृष्णदास कविराज गोस्वामी                              |
|                                              | सं० क्षीरोद चंद्र गोस्वामी                                |
|                                              | प्र० पूर्णचंद्र शील, कलकत्ता                              |
| चैतन्यचरितेर उपादान                          | ले० विमानविहारी मजुमदार                                   |
|                                              | प्र० कलकत्ता विश्वविद्यालय                                |
|                                              | संस्क० १३३९ ई०                                            |
| चैतन्यभागवत्                                 | ले० बृन्दावनदास ठाकुर                                     |
|                                              | सं०, प्र० मृत्युंजय दे, तारकचन्द्र चटर्जी लेन,<br>कलकत्ता |
|                                              | संस्क० १३५४ साल                                           |
| चैतन्यमंगल                                   | ले० जयानंद                                                |
|                                              | सं० नगेन्द्रनाथ वसु, कालीदास नाग                          |
|                                              | प्र० वंगीय साहित्य परिषद्, कलकत्ता                        |
| नरोत्तमविलास                                 | संस्क० १९०५ ई०                                            |
| (वैष्णव ग्रंथावली, प्रथम भाग के<br>अन्तर्गत) | ले० नरहरि चकवर्ती                                         |
|                                              | सं० उपेन्द्रनाथ मुखोपाध्याय                               |
|                                              | प्र० पूर्णचंद्र मुखोपाध्याय                               |
| पदकल्पतरु                                    | संस्क० १३०५ साल                                           |
|                                              | संक० वैष्णवदास                                            |
|                                              | सं० सतीशचन्द्र राय                                        |
|                                              | प्र० वंगीय साहित्य परिषद्, कलकत्ता                        |
| प्राचीन बंग साहित्य                          | संस्क० १३३८ साल                                           |
|                                              | ले० कालिदास राय                                           |
|                                              | प्र० जयदेव राय                                            |
|                                              | संस्क० द्वितीय संकरण, १३५४ साल                            |
| प्रेम विलास                                  | ले० नित्यानन्द दास                                        |
|                                              | प्र० १. यशोदालाल तालुकदार<br>2. राधारमण प्रेस, बरहमपुर    |
| बांगला साहित्येर इतिहास (प्रथम खंड)          | संस्क० १३२० साल                                           |
|                                              | ले० सुकुमार सेन                                           |

भक्तमाल

प्र० उपेन्द्र चन्द्र भट्टाचार्य, माडन बुक  
एजेंसी, कलकत्ता

संस्क० द्वितीय १९३८ ई०

ले० श्री लाल दास बाबा जी

सं० अविनाशचन्द्र मुखोपाध्याय

प्र० पूर्णचन्द्र शील, कलकत्ता

संस्क० १३५० साल

ले० नरहरि चक्रवर्ती

सं० राम नारायण विद्यारत्न

प्र० वंगीय साहित्य परिषद्, कलकत्ता,  
दो और संस्करण

१. गौड़ीय वैष्णव मठ से १९४० ई०

२. राधारमण प्रेस, बरहमपुर से  
चैतन्याब्द ४२६ में

ले० दीनेशचन्द्र सेन

प्र० गुरुदास चट्टोपाध्याय एण्ड संस  
कलकत्ता

संक० दीनेशचन्द्र सेन

प्र० कलकत्ता विश्वविद्यालय

संस्क० १९१४ ई०

सं० दीनेशचन्द्र सेन, खगेन्द्रनाथ मित्र

प्र० कलकत्ता विश्वविद्यालय

संस्क० तृतीय, १९४६ ई०

सं० मृणालकांति घोष

प्र० वंगीय साहित्य परिषद्, कलकत्ता

संस्क० १३१२ साल

प्र० श्री उपेन्द्रनाथ मुखोपाध्याय,  
बसुमती साहित्य मंदिर, कलकत्ता

ले० खगेन्द्रनाथ मित्र

प्र० कमला बुक डिपो, कलकत्ता

संस्क० १३५३ साल

ले० देवकीनन्दन दास

सं० शिवचन्द्र शील

ले० माधव दास

सं० शिवचन्द्र शील

संस्क० १३१७ बंगाब्द

बंगभाषा ओ साहित्य

बंग साहित्य परिचय (दो भाग)

वैष्णव पदावली

वैष्णव पदावली  
(वासुदेव घोष के पद)

वैष्णव महाजन-पदावली

वैष्णव रस साहित्य

वैष्णव वंदना

वैष्णव वन्दना

|                                   |                                                                                                                                                                                                                                  |
|-----------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| वैष्णवाचार दर्पण : वैष्णव सर्वस्व | सं० नवद्वीप चन्द्र गोस्वामी<br>प्र० शरच्छंद्र शील एँड संस, कलकत्ता<br>संस्क० १३३६ बंगाब्द                                                                                                                                        |
| संकीर्तनामृत                      | संक० दीनबन्धु दास<br>सं० अमूल्यचरण विद्याभूषण<br>प्र० वंगीय साहित्य परिषद्, कलकत्ता<br>संस्क० १३३६ साल<br>ले० रामचन्द्र दास                                                                                                      |
| स्मरण दर्पण                       | सं० अच्युतचरण<br>प्र० भक्तिप्रभा प्रेस, हुगली                                                                                                                                                                                    |
| उज्ज्वलनीलभणि                     | संस्कृत ग्रंथ<br>ले० रूप गोस्वामी<br>टीका० जीव गोस्वामी                                                                                                                                                                          |
| पद्मावली                          | सं० दुर्गा प्रसाद, वासुदेव लक्ष्मण शास्त्री<br>प्र० पांडु रंग जावजी, निर्णय सागर, बंबई<br>संस्क० सन् १९३२ ई०, शक १८५४<br>ले० रूप गोस्वामी                                                                                        |
| ब्रह्म संहिता                     | सं० सुशीलकुमार दे<br>प्र० युनिवर्सिटी, ढाका<br>संस्क० १९२४ ई०<br>टीका० जीव गोस्वामी<br>अनु० (अंग्रेजी में) भक्ति सिद्धांत सरस्वती<br>प्र० त्रिदंडी स्वामी भक्ति हूदय, गौड़ीय<br>मठ, मद्रास<br>संस्क० १९३२ ई०<br>ले० रूप गोस्वामी |
| भक्तिरसामृत सिद्धु                | सं० भक्तिसिद्धांत सरस्वती गोस्वामी<br>प्र० नदिया प्रकाश प्रिंटिंग वर्क्स, श्रीधाम,<br>मायापुर, नदिया<br>संस्क० १३३८ साल                                                                                                          |
| ललित माधव                         | संस्क० १३३८ साल<br>ले० रूप गोस्वामी<br>प्र० शरच्छंद्र शील एँड संस, कलकत्ता<br>प्र० गीताप्रेस, गोरखपुर                                                                                                                            |
| श्रीमद् भागवत महापुराण, दो खंड    | संस्क० हिन्दी व्याख्या सहित<br>द्वितीय संस्करण, सं० २००८ वि०                                                                                                                                                                     |

## हिन्दी ग्रंथ

अष्टछाप

संक० धीरेन्द्र वर्मा

प्र० रामनरायन लाल, प्रयाग

संस्क० प्रथम १९२९ ई०

ले० दीनदयालु गुप्त

प्र० हिन्दी साहित्य सम्मेलन, प्रयाग

संस्क० २००४ ई०

संक० त्रिभुवन दास पीताम्बर दास शाह  
नडियाद

संस्क० १९२० वि०

संक० लल्लु भाई छगन लाल देसाई

प्र० भक्ति ग्रंथ माला, रीची रोड,  
अहमदाबादसंस्क० भाग १, २ (एक जिल्द में) १९९३  
वि०, भाग ३, १९९६

ले० रामचन्द्र शुक्ल

प्र० इंडियन प्रेस, प्रयाग

संस्क० १९३३ ई०

सं० श्यामसुन्दर दास और पीताम्बर दत्त  
बड़ध्वाल

प्र० इंडियन प्रेस, प्रयाग

ले० व्याहार राजेन्द्र सिंह

सं० श्यामसुन्दर दास

प्र० काशी नागरी प्रचारणी सभा

संस्क० जयंती संस्करण, सं० १९८० वि०

ले० बलदेव प्रसाद मिश्र

प्र० हिन्दी साहित्य सम्मेलन, प्रयाग

संस्क० १९९५ वि०

ले० चन्द्रबली पांडेय

प्र० शक्ति कार्यालय, प्रयाग

संस्क० २००५ वि०

ले० माताप्रसाद गुप्त

प्र० प्रयाग विश्वविद्यालय, हिन्दी परि-  
षद्, प्रयाग

संस्क० द्वितीय १९४६ ई०

अष्टछाप और बल्लभ संप्रदाय

कीर्तन रत्नाकर

कीर्तन-संग्रह

गोस्वामी तुलसीदास

गोस्वामी तुलसीदास

तुलसी की समन्वय साधना  
तुलसी ग्रंथावली, द्वितीय खंड

तुलसी-दर्शन

तुलसीदास

तुलसीदास

तुलसीदास : एक अध्ययन

तुलसी शब्द-सागर

नन्ददास : दो भाग

प्राचीन कवियों की काव्य साधना

भक्तमाल, प्रियादास की टीका तथा सीता-  
रामशरण भगवानप्रसाद “रूपकला”  
की टिप्पणियों सहित  
मिश्रबन्धु विनोद (१)

रामचरितमानस

रामचरितमानस की भूमिका

रामचरितमानस की भूमिका

वसंत, धमार कीर्तन संग्रह

विनयपत्रिका, हरितोषणी टीका सहित

ले० रामरत्न भट्टनागर

प्र० किताब महूल, प्रयाग

संस्क० १९४६ ई०

संक० हरगोविन्द तिवारी

सं० भोलानाथ तिवारी

प्र० हिन्दुस्तानी एकेडमी, प्रयाग

संस्क० १९५४ ई०

मं० उमाशंकर शुक्ल

प्र० प्रयाग विश्वविद्यालय

संस्क० प्रथम १९४२ ई०

ले० राजेन्द्रसिंह गौड़

प्र० माधना-सदन, प्रयाग

संस्क० १९४७ ई०

ले० नाभादास

प्र० नवल किशोर प्रेस, लखनऊ

संस्क० द्वितीय, सन् १९२६ ई०

ले० मिश्र बन्धु

प्र० हिन्दी ग्रंथ प्रसारक मंडली

संस्क० प्रथम, संवत् १९७०

ले० तुलसीदास

सं० माताप्रसाद गुप्त

प्र० शालिग्राम गुप्त, साहित्य कुटीर, प्रयाग

संस्क० प्रथम १९४९

ले० रामचरण दास

प्र० नवल किशोर प्रेस, लखनऊ

संस्क० तृतीय १९२४ ई०

ले० रामदास गौड़

प्र० हिन्दी पुस्तक एजेंसी, कलकत्ता

संस्क० १९८२ ई०

प्र० लल्लु भाई छगन लाल देसाई  
अहमदाबाद

संस्क० १९८४ वि०

ले० तुलसीदास

टीकाकार वियोगी हरि

प्र० साहित्य सेवा सदन, काशी

संस्क० द्वितीय, १९८७ वि०

|                                     |                                                                                                                                                                                          |
|-------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| संगीत राग कल्पद्रुम                 | संक० कृष्णानन्द व्यासदेव<br>सं० श्री नगेन्द्र नाथ बसु<br>प्र० बंगीय साहित्य परिषद्, कलकत्ता<br>ले० ब्रजेश्वर वर्मा<br>प्र० हिन्दी परिषद्, प्रयाग विश्वविद्यालय<br>संस्क० द्वितीय १९५० ई० |
| सूरदास                              | सं० नंददुलारे बाजपेयी<br>प्र० नागरी प्रचारिणी सभा, काशी<br>संस्क० प्रथम खंड सं० २००५ वि०,<br>द्वितीय खंड सं० २००७ वि०                                                                    |
| सूरसागर                             | ले० श्यामसुन्दरदास<br>प्र० इंडियन प्रेस, प्रयाग<br>संस्क० १९५१ ई०                                                                                                                        |
| हिन्दी भाषा                         | ले० कामता प्रसाद गुरु<br>प्र० नागरी प्रचारिणी सभा, काशी<br>(संशो०) संस्क० सं० २००९ वि०                                                                                                   |
| हिन्दी व्याकरण                      | ले० रामकुमार वर्मा<br>प्र० रामनरायन लाल, प्रयाग<br>संस्क० प्रथम १९३८ ई०                                                                                                                  |
| हिन्दी साहित्य का आलोचनात्मक इतिहास | ले० रमा शंकर शुक्ल रसाल<br>प्र० राय साहब राम दयाल अग्रवाल,<br>इलाहाबाद                                                                                                                   |
| हिन्दी साहित्य का इतिहास            | संस्क० प्रथम १९३१<br>ले० रामचन्द्र शुक्ल<br>प्र० नागरी प्रचारिणी सभा, काशी                                                                                                               |
| हिन्दी साहित्य की भूमिका            | संस्क० छठा, २००७<br>ले० हजारी प्रसाद द्विवेदी<br>प्र० हिन्दी ग्रंथ रत्नाकर, वर्मवई<br>संस्क० १९४० ई०                                                                                     |





CATALOGUE

N 2671106

**Central Archaeological Library,  
NEW DELHI.**

---

Call No. 891.43109/Rat - 29130

---

Author— Ratnakumari.

Title— Solhavín sáti ke Hindi aur  
Bengali Vaishnava kavi.

| Borrower No. | Date of Issue | Date of Return |
|--------------|---------------|----------------|
|              |               |                |
|              |               |                |

*"A book that is shut is but a block"*

*CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY*  
GOVT. OF INDIA  
Department of Archaeology  
NEW DELHI.

Please help us to keep the book  
clean and moving.